
T
h

ès
e 

d
e 

D
oc

to
ra

t 
/ 

se
p

te
m

b
re

 2
02

4 
Université Paris-Panthéon-Assas 
école doctorale de : Histoire du droit, philosophie du 

droit et sociologie du droit (ED 8)  

Thèse de doctorat en philosophie du droit  
soutenue le 19 septembre 2024  
 

Shakespeare et la rhétorique judiciaire

 

 Sarah FAKHRY 

 Sous la direction de Philippe RAYNAUD
Professeur à l’Université Paris-Panthéon-Assas 
 

Membres du jury : 

Gil DELANNOI, Sciences Po Paris, rapporteur 

Pierre-Henri TAVOILLOT, Sorbonne Université, rapporteur 

François SAINT-BONNET, Université Paris-Panthéon-Assas, Président du jury 

Emilie TARDIVEL SCHICK, Université de Strasbourg 



 
FAKHRY Sarah| Thèse de doctorat | septembre 2024

 

 

- 5 - 

Résumé :  

Le droit est très présent dans le théâtre de Shakespeare, à travers des scènes de procès 

mais aussi dans les arguments invoqués par les personnages pour défendre leurs intérêts 

ou pour justifier leurs actes. Cette rhétorique mérite d’être analysée d’un point de vue 

juridique, en mettant notamment en lumière ses relations avec le droit positif et la 

culture juridique de l’époque de Shakespeare, mais elle présente aussi un double intérêt 

– littéraire et philosophique. Etudier le droit chez Shakespeare peut nous aider à 

comprendre ce que devient la culture juridique dans un autre contexte discursif, et cela 

peut aussi éclairer la question que Shakespeare ne cesse de poser : celle des limites du 

pouvoir de la loi dans son effort pour gouverner les intérêts et les passions. Les pièces 

étudiées sont Le Marchand de Venise, Mesure pour Mesure et Le Conte d’Hiver, 

chacune posant un problème de droit et des enjeux juridiques différents. Malgré cette 

diversité des aspects juridico-politiques, il est possible d’identifier dans ces trois pièces 

le rôle fondamental que Shakespeare attribue au juge ou au prince, ainsi que les qualités 

que ce dernier doit présenter pour aboutir à une bonne résolution des litiges, gage 

nécessaire pour une gouvernance paisible. 

 

Descripteurs : Théâtre de Shakespeare, Procès dans les pièces de Shakespeare, 

Argumentation juridique, Droit positif et culture juridique de l’époque de Shakespeare, Les 

limites du pouvoir de la loi, Le rôle du juge et les qualités qu’il doit présenter, Résolution 

des litiges, Gouvernance paisible 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



     FAKHRY Sarah| Thèse de doctorat | septembre 2024 

 

- 6 - 

Title and Abstract : Shakespeare and the legal rhetoric 

The law occupies an important place in Shakespeare’s theatre, not only throughout trial 

scenes, but also through the various legal arguments which the characters invoke to 

defend their interests or justify their actions. Such rhetoric is analysed from a legal 

perspective. The analysis – which presents a literary and philosophical interest – 

consists notably in highlighting the relation between, on the one hand, the legal 

rhethoric in Shakespeare’s plays, and on the other hand, both the positive law and the 

legal culture which were prevalent in Shakespeare’s times. Analysing the law in 

Shakespeare can help understand what legal culture may become in a different 

discursive context, and it may also shed the light on another matter which has long 

preoccupied Shakespearean theatre : the limits of the power of law in its efforts to 

govern human interests and passions. The plays that are analysed are The Marchant of 

Venice, Measure for Measure and The Winter’s Tale, for each poses a different legal 

question and presents different legal contexts. Despite the diversity of legal and 

political aspects, it is possible to identify in these three plays the fundamental role 

which Shakespeare attibutes to the judge or the prince, as well as the virtues that the 

latter should deploy in order to reach a satisfying resolution of conflicts, which in itself 

is a necessary condition for a peaceful governance.  

 

Keywords : Shakespeare’s theatre, Trials scenes, Legal arguments and legal rhetoric, 

Positive law and legal culture in Shakespeare’s time, The limits of the power of the law, 

The fundamental role of the judge and the virtues he must present, Resolution of conflicts, 

Peaceful governance  

 

 

 

 

 



 5 

TABLE DES MATIERES 
 

INTRODUCTION ............................................................................................................. 8 
 

Chapitre 1 – Le Marchand de Venise ......................................................................... 17 
 

Première Partie : La négociation et la conclusion du contrat de prêt entre 
Antonio et Shylock................................................................................................... 20 

 

I) Le but du prêt est incertain .............................................................................. 21 
 

II) Le prêt, service d’ennemi ................................................................................ 36 
 

Deuxième Partie : Le litige, le procès et le jugement rendu contre Shylock ...... 56 
 

I) Le doge, juge et partie au procès .................................................................... 60 
 

II) La miséricorde et la loi .................................................................................... 68 
 

III) Les alternatives juridiques à la miséricorde ..................................................... 89 
 

IV)Un raisonnement erroné menant à un jugement injuste et surabondant .......... 100 
 

Chapitre 2 – Mesure pour Mesure ............................................................................ 117 
 

Première Partie : La décision du duc de quitter Vienne et le choix de son 
délégué ................................................................................................................... 119 

 

I) La décision du duc de quitter la gouvernance de Vienne : une décision 
controversée ......................................................................................................... 119 

 

II) Le choix par le duc de son délégué : un choix douteux ................................. 129 
 

Deuxième Partie : La gouvernance de Vienne par Angelo et la reprise du 
pouvoir par le duc .................................................................................................. 136 



 6 

 

I) La loi ressuscitée par Angelo et la controverse de son application ............... 136 
 

II) L’arrestation de Claudio et sa condamnation à mort ..................................... 146 
 

III) La considération de la justice dans l’interprétation de la loi par le duc .......... 179 
 

Chapitre 3 – Le Conte d’Hiver ................................................................................... 203 
 

Première Partie : Léonte, du « tyran jaloux » au monarque repenti .................. 207 
 

I) Les accusations infondées de Léonte contre Hermione et le rôle de l’oracle 
dans le procès ...................................................................................................... 207 

 

II) Le monarque, la loi et la religion.................................................................... 221 
 

Deuxième Partie : Les femmes dans Le Conte d’Hiver ....................................... 230 
 

I) Paulina, Hermione et Perdita face à l’injustice du monarque ........................ 230 
 

II) La réaction du monarque face à la désobéissance des femmes : la notion de 
sorcellerie et son contexte juridique à l’époque élisabéthaine .............................. 251 

 

CONCLUSION ............................................................................................................ 277 
 

BIBLIOGRAPHIE ........................................................................................................ 284 
 



 7 



 8 

 

INTRODUCTION 
 

 « La philosophie politique est essentielle à l’interprétation de l’œuvre de 

Shakespeare, car elle en fournirait un compte rendu discursif des buts inhérents 

aux passions décrites dans ses pièces. »1 

 
Au moment où je rédige ce travail de thèse, le Liban fait face à la crise économique la 

plus dévastatrice de son histoire récente. C’est suite aux événements qui ont découlé de 

cette crise, ainsi que la double explosion du port de Beyrouth le 4 août 2020, que ce 

travail a repris un souffle. Durant cette période agitée, et alors que ma profession d’avocat 

d’affaires perdait son sens au fur et à mesure que la crise s’intensifiait et que tout un pays 

s’écroulait, je ne pouvais continuer à lire la loi sans penser à son rapport au pouvoir 

politique. 

 

Les pièces de Shakespeare qui contiennent des références juridiques constituent une 

source précieuse de réflexion sur la place du droit dans la gouvernance d’un pays. Au fur 

et à mesure que je relisais ces pièces, j’espérais trouver une réponse à la question de 

savoir comment le droit pouvait échouer dans sa fonction primordiale de garantir la justice 

et la paix sociale. Dans un pays comme le Liban, qui jouit pourtant d’une ancienne 

tradition juridique et dont le droit positif s’est largement enrichi grâce à l’influence du droit 

français dès le début du 20eme siècle, comment était-il possible d’assister à un tel 

effondrement de l’ensemble des institutions étatiques ? Comment par ailleurs, face à 

cette situation dramatique qui s’est accompagnée d’un effritement total du tissu social, le 

droit pouvait être si muet et impuissant ? Une telle situation où tout se désagrège, et où 

une société se retrouve en proie à la violence de la corruption et de la mauvaise gestion 

de ses dirigeants, avait-elle été imaginée par Shakespeare, et dans l’affirmative, quelle 

                                                
1 Allan Bloom and Harry V. Jaffa, Shakespeare’s Politics, Chicago, University of Chicago Press, 1996, 
trad. La pensée politique de Shakespeare, Paris, Armand Colin, 2021, p. 37.  



 9 

est la place que Shakespeare attribue au droit, et à ceux qui sont investis de la tâche 

d’appliquer la loi, dans une telle situation ?  

 

C’est grâce au cours de Philippe Raynaud sur « Shakespeare et le droit » que j’ai eu la 

chance de suivre à Paris II dans le cadre du Master 2 en Philosophie du droit et droit 

politique durant l’année académique 2013-2014, que j’ai découvert le lien que 

Shakespeare établit entre la bonne résolution des conflits, et la gouvernance paisible d’un 

État. Avec ma formation de privatiste, j’ai pu identifier dans un premier temps dans ces 

pièces pourtant vieilles de plus de 400 ans des situations et des problèmes de droit qui 

demeurent d’actualité, et qui sont mis en scène avec une vivacité remarquable2. Ce travail 

d’approfondissement de l’analyse juridique a d’ailleurs été motivé dans un premier temps 

par le désir de comprendre comment le droit, matière souvent accusée d’être sèche et 

rigide, prend une telle dynamique dans le théâtre shakespearien. Shakespeare était féru 

de droit, et nombre de ses biographes ont noté l’intérêt qu’il portait pour la pratique 

juridique 3 ; on sait notamment qu’il participait aux Inns of Court, associations qui 

regroupaient des avocats, poètes ou même traducteurs, et qui organisaient des 

simulations de procès pour leur formation de barristers, ainsi que des événements festifs 

durant lesquels Shakespeare aurait présenté certaines de ses pièces. Cet intérêt pour le 

droit s’est manifesté dans certaines de ses œuvres, dans lesquelles le poète anglais4 se 

penche sur la complexité des critères qui doivent être réunis pour consacrer la justice. En 

mettant en avant la tension entre, d’un côté l’insuffisance de la loi et de l’autre, son rôle 

essentiel dans la gouvernance d’un pays, le droit prend vie dans les pièces de 

Shakespeare, et celui qui juge est appelé à résoudre cette tension, recherche qui fait 

appel à son imagination et à sa capacité à se mettre à la place des parties au procès, 

tout en préservant son impartialité. 

                                                
2 Les mots du grand danseur russe, Vaslav Nijinski, expriment de manière touchante sa sensibilité à la 
vivacité du théâtre shakespearien: "J’aime Shakespeare pour son amour du théâtre, la compréhension qu’il 
en avait et sa conception d’un ‘théâtre vivant’ identique à la mienne." Journal de Nijinski, Paris, Gallimard, 
1953, p. 259. 
3 V. not. en ce sens, F. Ost, Shakespeare, la comédie de la loi, Paris, Michalon, 2012, p.20. 
4V. not. les travaux de Michael Edwards, Shakespeare, le poète au théâtre, Paris, Fayard, 2009.  
 



 10 

 

La personne du juge joue un rôle central dans la résolution de l’intrigue chez 

Shakespeare. Le juge est non seulement le tiers qui va trancher le litige, mais il est aussi 

l’intermédiaire entre la loi et les parties, et doit – pour faire une bonne application de la 

loi – surmonter le décalage entre l’abstraction de la lettre de la loi, et les faits qui se sont 

concrètement déroulés. Ce rapprochement entre la règle et les faits que le juge 

entreprend est intéressant à analyser chez Shakespeare notamment en raison de la 

participation du lecteur ou du spectateur à l’action qui donne lieu au conflit : porter un 

regard de juriste sur les pièces de Shakespeare c’est voir les faits litigieux se dérouler au 

moment présent, mettant ainsi davantage en relief l’importance des événements qui sont 

exposés devant le juge. Cette actualité des faits permet aux spectateurs et aux lecteurs 

de les partager et de les vivre avec les protagonistes, par opposition à un procès, où les 

faits appartiennent au passé. Cette manière de nous impliquer dans l’action donne une 

certaine supériorité aux faits par rapport à la règle, et c’est peut-être ce que Shakespeare 

met en valeur, l’expérience humaine qui précède la règle écrite. Le rôle du juge qui doit 

se prononcer sur un conflit donné dans les pièces de Shakespeare apparaît d’autant plus 

important que nous avons vécu les faits avec les parties. Un bon juge ne doit pas rester 

étranger à cette expérience, il doit lui aussi, dans une certaine mesure, la partager avec 

les parties, grâce notamment à son imagination, et surtout aux qualités humaines qu’il 

possède et qu’il doit déployer au moment de trancher le litige. S’il s’autorise à s’impliquer 

ainsi dans l’expérience vécue, sans néanmoins perdre son objectivité, le juge réussit à 

briser la distance entre d’un côté la règle et la sévérité qu’elle peut présenter, et de l’autre, 

les faits imputés à l’accusé.  

 

Des trois pièces que j’ai choisi de traiter, Le Marchand de Venise, Mesure pour Mesure 

et Le Conte d’Hiver, c’est dans Mesure pour Mesure que la prise en compte de 

l’expérience du droit est la plus réussie. Le duc Vincentio, gouverneur de la monarchie 

de Vienne, se déguise et s’implique pleinement avec les protagonistes, partageant ainsi 

de près avec eux les événements qui font l’objet de l’intrigue. La pièce commence par 

des événements tragiques, mais son acheminement, que le duc accompagne de près, 



 11 

aboutit à un très bon jugement rendu par ce dernier à la fin de la pièce qui rétablit la 

justice et la paix à Vienne. Ce n’est pas du tout le cas du Marchand de Venise, ni du 

Conte d’Hiver, où l’expérience du droit s’avère être soit au service de la protection des 

intérêts des dominants (Le Marchand de Venise), soit un outil susceptible d’abus entre 

les mains du monarque (Le Conte d’Hiver).  

 

La participation de près du juge dans Mesure pour Mesure ne doit pas néanmoins être 

comprise à la lettre ; le juge n’est pas, et ne doit pas se transformer, en partie au procès. 

Le Marchand de Venise met en scène les dangers d’une telle implication personnelle du 

juge, et cette implication est une des raisons qui mènent au mauvais jugement qui sera 

rendu à la fin de la pièce. Sa participation doit se faire de manière à la fois plus profonde 

et plus distanciée, elle implique que le juge se mette à la place des parties au moment 

où les faits se sont déroulés, tout en restant au moment où il est saisi, un tiers objectif qui 

doit trancher le litige conformément à la loi. Un juge consciencieux ne peut donc rester 

indifférent à une loi qui prévoit une sanction trop sévère. C’est ainsi qu’est né le débat sur 

la tension entre la loi, et des notions voisines qui constituent des sources indirectes du 

droit, et qui tempèrent la loi trop sévère, telles que l’équité, le pardon ou des notions à 

connotation davantage biblique telle que la miséricorde. Les juges dans deux des pièces 

que je traite (Le Marchand de Venise et Mesure pour Mesure) font appel à ces notions, 

mais ce recours ne suffit pas toujours pour garantir une bonne résolution du litige : si le 

duc Vincentio dans Mesure pour Mesure est suffisamment habile pour savoir comment 

tempérer la sanction trop sévère, ce n’est pas le cas du doge dans Le Marchand de 

Venise, aidé par Portia, qui introduisent la miséricorde pour tenter d’assouplir la pénalité 

que Shylock, un usurier juif, veut faire infliger à son emprunteur défaillant, Antonio, un 

riche marchand chrétien de Venise. Entre les mains d’un juge biaisé, même une idée du 

droit qui appelle à la pitié et à l’empathie ne suffit pas pour consacrer une solution 

équitable du litige. Elle peut au contraire devenir un outil qui mène à une solution 

manifestement injuste, au point où elle pourrait même être qualifiée de cruelle. Pourquoi 

le duc dans Mesure pour Mesure réussit à faire un bon usage de son pouvoir de tempérer 

la loi trop sévère, alors que le doge échoue à faire une bonne application de la loi dans 



 12 

Le Marchand de Venise ? La différence tient-elle uniquement à une différence de 

régimes, Venise étant une république où le doge doit respecter les frontières de la loi, 

alors que Vienne est une monarchie où le duc jouit des pleins pouvoirs, y compris celui 

de s’écarter de  la règle écrite ? La différence ne tient-elle pas également à d’autres 

critères, relatifs à la personne-même du juge et les qualités qu’il doit présenter?   

 

Dans Le Conte d’Hiver, il est moins question d’équité ou de tempérament d’une loi trop 

sévère, et davantage d’un monarque qui abuse de son pouvoir au début de la pièce, 

accusant à tort sa femme d’adultère et de haute trahison, et menant le royaume à sa 

perte. C’est grâce à sa rédemption que le monarque évolue vers un bon prince, et qu’il 

parvient à rétablir la paix dans le royaume de Sicile. La résolution de l’intrigue ne passe 

pas par le recours à une notion qui tempère la sévérité de la loi, mais par l’évolution 

positive du prince, d’un monarque tyrannique vers un bon gouverneur, et ce lien intime 

entre les qualités du prince et la résolution de l’intrigue fournit un indice supplémentaire 

sur les critères qui doivent être réunis pour tendre vers une gouvernance paisible. La 

piété du prince étant essentielle à la pièce, il est possible de se demander si Le Conte 

d’Hiver, qui a été écrit après Le Marchand de Venise et Mesure pour Mesure, pose 

l’hypothèse selon laquelle le droit serait finalement secondaire par rapport à la religion et 

à la piété du prince.  

 

Ces trois pièces nous permettent donc de rechercher les critères qui déterminent la raison 

pour laquelle l’expérience juridique tantôt réussit à rétablir l’ordre et la paix, tantôt échoue 

à apporter une bonne solution au litige. Il me semble que ces critères dépassent le 

contexte des pièces, et qu’ils peuvent être extrapolés à d’autres circonstances, et à des 

époques plus récentes. Même dans une situation aussi désastreuse que celle à laquelle 

le Liban assiste ces cinq dernières années, il est possible de trouver chez Shakespeare 

des éléments qui permettent d’expliquer que cet effondrement impressionnant du pays 

et de ses institutions est dû en partie à la manière dont les juges et le pouvoir judiciaire 

ont choisi de s’effacer complètement, de se résigner à laisser libre court à la corruption 



 13 

et à l’impunité, et mis à part un nombre très restreint parmi eux, aucun n’a montré les 

qualités du juge qui seraient nécessaires pour maintenir l’ordre social.  

 

L’importance de l’apport d’une lecture juridique des pièces de Shakespeare ne fait 

pourtant pas l’unanimité. François Ost affirme par exemple que se limiter à l’approche 

« réaliste » et donc juridique, serait « sûrement manquer l’intelligence profonde de la 

pièce et réduire l’intrigue à un casus d’école de droit ; c’est dénaturer l’intention de 

Shakespeare, et durcir aussi, de façon mécanique et causale, les liens qui le lient à ses 

sources d’inspiration et aux résonances de son œuvre sur le droit de son époque (comme 

s’il s’agissait d’un simple ‘précèdent’ juridique). »5 F. Ost continue en critiquant l’exercice 

fait par un étudiant en droit en 1965, Mark Edwin Andrews, un des premiers juristes à 

avoir interprété Le Marchand de Venise dans une approche de droit privé, et Ost 

considère que « sous la plume d’Andrews, l’affaire Shylock Vs. Antonio se réduit au statut 

d’un intéressant leading case, mais perd toute portée anthropologique et déchoit de son 

statut de chef-d’œuvre littéraire6.»  

 

Je ne sais pas si cette affirmation est vraie. La base de recherche principale de mon 

travail est l’ouvrage de B.J. et Mary Sokol, Shakespeare’s Legal Language, A Dictionary7, 

un dictionnaire des termes juridiques utilisés dans les pièces de Shakespeare. Les 

auteurs de l’ouvrage ont identifié un nombre considérable de termes juridiques auxquels 

Shakespeare fait référence dans ses pièces, et ont apporté une définition de ces termes, 

sur la base de la teneur de la loi ainsi que du contexte juridico-politique de 

l’époque. L’ouvrage est essentiel car il ouvre une perspective d’une lecture juridique 

approfondie des pièces, et permet de mieux comprendre la portée et les enjeux des 

situations dans lesquels Shakespeare fait usage de ces termes. L’intérêt que 

Shakespeare porte pour le droit est incontestable, et il est certain qu’il s’agit d’un outil 

                                                
5 François Ost, op.cit., p.100. 
6 François Ost, op.cit, p. 116, l’article évoqué de Mark Edwin Andrews sur Le Marchand de Venise s’intitule 
« Law Versus Equity in The Merchant of Venice », et a été publié par la University of Colorado Press en 
1965. 
7 London/New York, Continuum, 2000.  



 14 

important dont il fait usage dans un effet de drame, mais son intérêt ne se limite pas à un 

intérêt d’écriture, le droit est aussi un outil important de l’expérience humaine et la bonne 

gouvernance passe nécessairement par une conscience de ce en quoi consiste la tâche 

de bien juger et de trancher les conflits pour une solution satisfaisante et équitable.  

 

L’approche juridique n’a par ailleurs rien de la simplicité qu’on lui attribue parfois à tort. 

C’est notamment Rebecca Lemon qui a résumé de la manière la plus complète 

l’importance et la diversité de l’approche juridique dans la lecture des pièces de 

Shakespeare. La loi n’est pas une notion aussi univoque que le laisse entendre François 

Ost. L’analyse juridique sous-entend une analyse à la fois du texte de loi et de ses 

différentes interprétations, du pouvoir politique dont émane la loi, du pouvoir judiciaire qui 

applique la loi, ainsi que des différences notables entre les prérogatives du juge en 

fonction du système politique dont il relève. C’est aussi se rendre compte du contexte 

socio-politique et de son impact sur la pratique du droit ainsi que de l’insuffisance du texte 

écrit qui échoue parfois, selon les circonstances, à garantir une solution équitable au 

litige. Une analyse juridique des pièces de Shakespeare implique de cerner toutes ces 

couches à la fois, afin de comprendre quels sont, selon l’auteur, les critères nécessaires 

pour la bonne résolution d’un litige et qui permettent de réaliser la finalité fondamentale 

de la loi qui est celle de garantir la justice et l’équité 8 : 

 

                                                
8 Rebecca Lemon, « Law », The Oxford Handbook of Shakespeare, Chapter 30, pp.554-570, 2011. En 
ligne, https://www.academia.edu/35800860/Law_in_the_Oxford_Handbook_of_Shakespeare, p.557-8: 
“This survey of the range of laws, courts, schools, languages and methods of interpretation helps to 
demonstrate the impossibility of invoking ‘law’ as a stable category. To speak of ‘law’ as a singular force is 
to collapse a set of diverse and often competing practices. Written law is not singular: civil v. statute law 
reveals this. Law is not evenly applied: the role of chancery (i.e. equity) proves this. And law is not 
consolidated in the monarch alone: the status of custom and judicial precedent shows this. Law is thus 
diverse on multiple fronts: because the original written law might be interpreted in a restrictive or expansive 
sense; because laws can be altogether supplemented or changed, depending upon political need; and 
because the application of this law in the hands of the judges, juries, and sovereigns might differ. Further, 
law is in transition in this period. Not only did the Henrican Reformation generate enormous legal changes, 
but also the influence of continental humanism, urbanization and other social and intellectual changes of 
the period further advanced the practice of law. Finally, this period saw the emergence of law as a 
profession, with specialized training and methods. I labour this point about the diversity of the law because 
it only compounds the challenge of studying the law in Shakespeare. After all, ‘Shakespeare’ is equally 
diverse.”  



 15 

« Cette enquête sur les divers textes de lois et tribunaux, ainsi que sur les différentes 

écoles, langues et méthodes d’interprétation permet de démontrer l’impossibilité 
d’invoquer la ‘loi’ en tant que catégorie stable. Parler de la loi en tant que force singulière 

signifie faire fi de pratiques diverses et souvent compétitives. La loi écrite n’est pas 
singulière : par exemple, on distingue entre la loi issue du droit civil et celle issue d’un 

Acte parlementaire. La loi n’est pas appliquée de manière uniforme non plus : le rôle des 
tribunaux dits Chancery (c.à.d. jugeant en équité) prouve cela. Par ailleurs, la loi n’est pas 

consolidée dans le monarque uniquement. La coutume ainsi que les décisions des juges 
le démontrent. La loi est donc diverse sur de multiples fronts : parce que la loi originaire 

qui est écrite pourrait être interprétée de manière restrictive ou de manière plutôt large ; 
parce que les lois peuvent être supplées ou modifiées, selon les besoins politiques ; et 

parce que l’application d’une loi entre les mains des juges, jurés, et souverains pourrait 

différer. En outre, la loi est en transition durant cette période. Non seulement la reforme 
de Henri VIII a apporté d’énormes changements au niveau de la loi, mais l’influence de 

l’humanisme en Europe continentale, l’urbanisation, ainsi que d’autres changements au 
niveau intellectuel et social de cette époque ont eux aussi fait avancer la pratique du droit. 

Finalement, cette période a vu l’émergence de la loi en tant que profession, avec des 
entrainements et des méthodes spécifiques. Je développe ce point sur la diversité de la 

loi car ceci montre les complexités auxquelles nous faisons face quand on souhaite se 
pencher sur la loi dans Shakespeare. Après tout, Shakespeare est tout aussi ‘divers’.»  

 

Je souhaite préciser que ce travail ne prétend pas faire du droit comparé entre la loi telle 

qu’elle est représentée dans les pièces de Shakespeare, et celle qui était en vigueur à 

l’époque où chaque pièce a été rédigée, ni entre la loi ou les principes de droit de l’époque 

et les lois ou les principes actuellement en vigueur sur les sujets abordés par 

Shakespeare, la raison principale étant que ma formation de juriste civiliste (par 

opposition à la tradition de common law) ne me permet pas de cerner la portée des lois 

anglaises de la période de la renaissance de manière tout à fait exacte. Néanmoins, j’ai 

eu recours aux lois anglaises de l’époque dans mes argumentations, leur compréhension 

ayant été possible en raison du fait que le droit anglais – malgré les différences certaines 

qu’il présente avec la loi issue des pays de droit civil – demeure imprégné d’une tradition 



 16 

romano-germanique 9. Par exemple, certains tribunaux anglais, appelés Request ou 

Admiralty faisaient application de la loi civile romaine, ces tribunaux étaient souvent saisis 

dans le cadre de litiges entre commerçants, et c’est pour cette raison que le droit civil 

romain est le droit applicable dans une pièce comme Le Marchand de Venise qui met en 

scène un procès entre un prêteur et un emprunteur, donc deux commerçants dont le 

contrat de prêt est soumis à la loi civile romaine 10. 

 

Quant au plan de travail, il sera divisé en trois chapitres, chaque chapitre sera consacré 

à une pièce. Il était possible de faire un plan où j’aurais traité des trois pièces à la fois 

dans un plan plus uniforme, mais il m’a semblé que les spécificités de chacune des 

pièces, et la richesse des notions juridiques qu’elles contiennent méritaient que j’opte 

pour un plan où je traite chaque pièce à part, ce qui est par ailleurs assez courant dans 

les ouvrages et les articles relatifs à l’analyse des pièces de Shakespeare. Mais ce que 

je tenterai de faire malgré la division du plan en fonction des pièces, c’est de démontrer 

les points communs quant aux critères que Shakespeare considère comme 

fondamentaux pour consacrer une bonne résolution des conflits, gage nécessaire pour 

la bonne gouvernance d’un État.  

 

 

 

 

                                                
9 Rebecca Lemon, op.cit., p. 557: “With multiple legal systems and multiple courts came multiple sites of 
legal training. Common law lawyers were trained at the Inns of Court (…) while civil lawyers went to Oxford 
and Cambridge. All of these future lawyers needed to command a range of languages: English, Latin and 
French. In a final emphasis on the multiplicity of the law, these future lawyers and barristers learned, in 
their schools, various methods of interpretations.” 
10 B. J et Mary Sokol, op.cit., p.53: “Civil law was in current use in Shakespeare’s England in the courts of 
Request and Admiralty; these two prerogative jurisdictions were intended respectively to protect poor 
against rich, and to adjudicate international merchant disputes. Perhaps for such reasons, or perhaps 
because of its continental setting, the lawyers in MV are repeatedly  called ‘doctors’, meaning civil lawyers. 
Ironically, the Paduan Doctor Bellario’s substitute, Portia cross-dressed as Doctor Balthasar of Rome, is 
described mistakenly by ring-duped Bassanio: ‘No woman had it, but a civil doctor’ (MV 5.1.210).” 



 17 

 

Chapitre 1 – Le Marchand de Venise 
 

« Le sens de la pièce dépend du sens que nous donnons à la persécution de la victime. 

Si nous en voyons la part d’arbitraire, nous appréhendons les effets mimétiques et nous 
accédons à la pièce ‘profonde’, véritablement shakespearienne. Si nous ne voyons rien 

de tout cela, nous sommes dans la pièce superficielle et populaire. »11 

 
« Pour reprendre la phrase mémorable de Henry Maine : ‘le mouvement des sociétés 

progressives a été un mouvement qui va de la loi écrite vers le rapport contractuel. Henry 
Maine, Ancient Law (Dent 1917)’. »12 

 

Le Marchand de Venise a probablement été écrit en 1596-1597, entre Le Roi Jean et la 

première partie d’Henri IV 13. Les sources de la pièce sont multiples, on cite à titre 

d’exemple une nouvelle italienne écrite à la fin du XIVème siècle par Giovanni Fiorentino, 

parue pour la première fois à Milan en 1558 dans un volume intitulé Il pecorone (Le Niais), 

ou encore Le juif de Malte (1589 ?) de Christopher Marlowe 14. 

 

La pièce se déroule à Venise, ville qui connaît alors une effervescence du monde des 

affaires, et met en scène deux personnages principaux, Antonio, riche homme d’affaires 

de religion chrétienne, et Shylock, un vieil usurier juif. Pour aider son ami Bassanio à 

courtiser Portia, une riche héritière qu’il aime, Antonio demande à Shylock de lui prêter 

de l’argent. Shylock accepte, sous condition qu’en cas de défaut de paiement à 

l’échéance, Shylock pourra extraire une livre de la chair d’Antonio. Une pénalité 

                                                
11 René Girard, Shakespeare, les feux de l’envie, Paris, Grasset, 1990, p.312. 
12 Paul Raffield, « The Comedy of Errors and the Meaning of Contract », Law and Humanities, Vol. 3, No. 
2, December 2009, pp. 207-229. En ligne: 
https://www.academia.edu/204791/The_Comedy_of_Errors_and_the_Meaning_of_Contract , p.207: “To 
borrow Henry Maine’s memorable phrase: ‘the movement of the progressive societies has hitherto been a 
movement from Status to Contract’, Henry Maine, Ancient Law (Dent, 1917).” 
13 Shakespeare, Œuvres Complètes (édition bilingue), Paris, Robert Laffont, coll. Bouquins, 2002, 
(Comédies II) p.46. 
14 Shakespeare, Œuvres Complètes, op.cit., p. 48 et s.  



 18 

inattendue et qui semble mineure qu’Antonio accepte, et le prêt est donc conclu et l’argent 

prêté. Antonio finit par faire défaut, et Shylock aura recours à la justice pour faire exécuter 

la pénalité contre Antonio.  

 

Lors du procès, Shylock dévoile sa véritable intention, et dans une tentative d’ôter la vie 

à Antonio, il demande de couper la livre de chair au plus près du cœur de son débiteur, 

pour le laisser saigner à mort. Shylock insiste qu’il s’agit d’un droit qui lui a été consacré 

dans le contrat qui stipule que la livre de chair peut être coupée « au plus près du cœur » 

d’Antonio. Portia intervient, déguisée en Balthasar, juriste appelé par le doge pour donner 

son expertise légale quant à la portée de la pénalité, et tente de sauver Antonio en 

demandant à Shylock d’être miséricordieux envers son débiteur défaillant. La tentative 

de Portia ne réussit pas, Shylock insiste pour faire exécuter le contrat et prendre une livre 

de la chair d’Antonio au plus près de son cœur.  

 

Dans une argumentation habile, Portia interprète la pénalité en expliquant à Shylock qu’il 

n’a pas le droit de faire couler une goutte de sang, le contrat ne prévoyant pas une 

situation pareille. Portia finit par convaincre le doge que la pénalité ne peut être exécutée 

à moins de contrevenir aux termes du contrat. Un jugement sera finalement rendu contre 

Shylock, le dépouillant de sa demande, et le pénalisant pour avoir tenté de tuer Antonio. 

 

Selon plusieurs lectures de la pièce, le jugement rendu contre Shylock « le juif », qui 

n’aurait pas été miséricordieux envers Antonio le « bon chrétien », n’est qu’une adhésion 

de la part de Shakespeare à un contexte hostile aux juifs. Ce jugement à l’égard de la 

pièce s’inscrit en effet dans le contexte de l’époque, profondément antisémite 15 :  

 

                                                
15 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.361: “Indeed Jews were so unequally protected in her [Elizabeth’s] 
England as to have been officially outlawed since 1290. Although they were not enacted, other Elizabethan 
anti-Alien laws were repeatedly proposed, and economic surveys were undertaken to investigate their 
applicability. Behind this agitation lay the presence of economically important alien sub-communities in 
England, especially in London. Although these were generally tolerated, their rights, for instance to trade 
and employ English men and women, suffered periodic verbal attacks and occasional outbursts of unofficial 
anti-foreigner rioting. (…)" 



 19 

« En effet, les juifs étaient si inégalement traités dans l’Angleterre [d’Elizabeth] qu’ils 

étaient considérés officiellement comme des hors la loi depuis 1290. Même si elles 
n’étaient pas édictées, d’autres lois contre les étrangers étaient souvent proposées, et 

des enquêtes économiques étaient souvent entamées pour s’enquérir de leur 
applicabilité. Cette agitation était due à la présence de sous-communautés étrangères 

économiquement importantes, spécialement à Londres. Alors que de telles communautés 
étaient en général tolérées, leurs droits par exemple, de faire le commerce et de faire 

travailler des hommes et des femmes anglaises, faisait régulièrement l’objet d’attaques 
verbales, et occasionnellement d’attaques violentes lors d’émeutes non-officielles contre 

les étrangers (…) » 

 
Si une première lecture de la pièce, mêlée au contexte de l’époque, pourrait faire croire 

que la pièce est antisémite16, cette lecture ne peut néanmoins être retenue car elle ferait 

fi de l’évènement le plus important de la pièce : le procès et le jugement rendu contre 

Shylock.  Or comme l’affirme notamment René Girard 17, ce jugement est d’une injustice 

telle qu’on ne peut, surtout en tant que juriste, rester insensible à la véritable portée de la 

pièce. Par ailleurs, plusieurs éléments juridiques, avant d’aboutir à la scène finale du 

procès et du jugement, permettent déjà d’élucider la complexité des rapports que les 

différents personnages entretiennent entre eux, le plus important étant sans doute le 

rapport contractuel entre Shylock et Antonio. Dès le début de la pièce, on peut 

raisonnablement se demander si ce rapport est réellement équilibré et si le contrat de 

prêt que les deux protagonistes concluent, reflète leurs réelles intentions, ou si ce contrat 

ne joue que le rôle d’un instrument qui a pour but de véhiculer les passions les plus 

violentes de chaque partie au contrat envers l’autre. Le Marchand de Venise contient en 

effet deux axes juridiques :  

                                                
16 V. not., Christina G. Waldman, Francis Bacon’s Hidden Hand in Shakespeare’s the Merchant of Venice, 
New York, lgora Publishing, 2018, p.7: “ The Merchant of Venice has attracted a reputation in modern times 
for the perception by some critics of anti-Semitism, but this view is a distraction which overlooks and 
downplays the incredible complexity beneath its surface. The play is infinitely nuanced and layered, and no 
single perspective, particularly one distorted by historical distance, can hope to encompass its depths.” Et 
p. 24: “At times, censors have banned this popular play about justice and mercy, labelling it as anti-Semitic 
for its portrayal of Shylock. How can Shakespeare argue, as it seems, for justice tempered by mercy for 
everyone but Shylock? The treatment of Shylock makes the play a challenge for directors.” 
17 V. supra, p. 17. 



 20 

 

1) La négociation et la conclusion du contrat de prêt entre Antonio et Shylock; 

2) Le litige, le procès et le jugement rendu contre Shylock. 

 

Première Partie : La négociation et la conclusion du contrat de prêt 

entre Antonio et Shylock 
 

Le droit fournit une série de critères que les parties au contrat peuvent invoquer pour 

prouver la validité, ou au contraire l’irrégularité, d’un acte juridique. Le critère qui est le 

plus en question dans le rapport contractuel entre Shylock et Antonio est désigné dans 

le langage juridique par « la cause du contrat », c’est-à-dire le mobile qui a poussé les 

parties à conclure le contrat de prêt.  

 

Les faits qui précèdent la conclusion du contrat de prêt entre Shylock et Antonio révèlent 

que Bassanio, un ami à Antonio, souhaite épouser Portia, et qu’il aurait besoin d’argent 

pour la convoiter. La nécessité dans laquelle se trouver Bassanio d’emprunter un montant 

d’argent semble donc représenter de prime abord la raison pour laquelle Shylock sera 

plus tard sollicité pour consentir un prêt d’argent à Antonio 18 : 

 
BASSANIO. – « Il se trouve à Belmont une riche héritière (…) 

Elle s’appelle Portia, n’est en rien inferieure 
A la fille de Caton, la Portia de Brutus (…)  

O mon Antonio, si j’avais le moyen  

De me poser en rival de l’un d’entre ceux-là,  
Mon esprit me fait présager un tel profit 

Que, sans le moindre doute, ma fortune serait grande. » 
(MV 1.2.160-175) 

                                                
18Texte original en anglais: “In Belmont is a lady richly left, / And she is fair, and, fairer than that word, / Of 
wondrous virtues (…) / Her name is Portia, nothing undervalued / To Cato’s daughter, Brutus’ Portia;  (…) 
O my Antonio, had I but the means  / To hold a rival place with one of them,  / I have a mind presages me 
such thrift  / That I should questionless be fortunate.” 



 21 

 
Cette raison apparente que donne Bassanio n’est néanmoins pas suffisamment claire et 

soulève au moins une première question d’un point de vue juridique, celle de savoir pour 

quelle raison exacte Bassanio aurait besoin d’argent pour convoiter Portia. Bassanio ne 

donne pas de justification claire dans sa tirade à Antonio, et ce dernier ne lui demande 

pas plus de clarification, comme si la demande d’argent formulée par Bassanio pour 

demander une femme en mariage ne soulevait aucune interrogation de la part d’Antonio. 

Cette incertitude quant à la cause du contrat de prêt cache en réalité le vrai mobile des 

contractants, élément annonciateur du conflit qui précèdera le procès à la fin de pièce.  

 

I) Le but du prêt est incertain  
 

L’ambiguïté quant à la raison pour laquelle Bassanio demande à Antonio de lui prêter de 

l’argent ne résulte pas du silence de Bassanio, et c’est dans plus d’une réplique que 

Shakespeare permet à ce dernier de solliciter l’aide d’Antonio, et de se prononcer sur le 

besoin dans lequel il se trouve d’emprunter de l’argent. Mais ces répliques n’élucident 

pas le réel mobile de Bassanio ; avant de partager avec Antonio son amour pour Portia 

et son intention de l’épouser, Bassanio déclare à Antonio qu’il a besoin d’argent parce 

qu’il aurait dilapidé tous ses biens 19 : 

 
BASSANIO. – « Vous n’ignorez pas, Antonio, combien  
J’ai dilapidé tout ce que je possédais,  

En faisant étalage d’un train de vie plus haut  
Que mes faibles ressources me laissaient maintenir (…)  » 

(MV 1.1.121-133) 

 

                                                
19 Texte original en anglais: “This no unknown to you, Antonio, / How much I have disabled mine estate / 
By something showing a more swelling port / Thank my faint means would grant continuance,  / Noe do I 
now make moan to be abriged / From such a noble rate; but my chief care  / Is to come fairly off from the 
great debts / Wherein my time, something too prodigal, / Hath left me gaged. To you, Antonio,  / I owe the 
most in money and in love,  / And from your love I have a warranty  / To unburden all my plots and purposes  
/ How to get clear of all the debts I owe.” 



 22 

Cette réplique permet d’affirmer que Bassanio souhaiterait rembourser ses dettes, sans 

quoi il ne peut prétendre épouser la riche héritière de Belmont ; Bassanio considère donc 

que sans le soutien financier d’Antonio, il ne peut sceller son union avec Portia 20. Si cette 

raison avancée par Bassanio semble donner un indice important pour clarifier son 

intention, les circonstances qui entourent sa demande sèment néanmoins le doute sur le 

but du prêt sollicité. Tout d’abord, Bassanio et Portia semblent s’aimer et vouloir se 

marier, sans que le remboursement des dettes de Bassanio ne constitue une condition 

préalable à cette union. En effet, c’est avant qu’il demande à Antonio de lui prêter de 

l’argent, que Bassanio décrit à Antonio son amour pour Portia 21. Du côté de Portia, on 

comprend qu’elle a déjà fait le choix de celui qu’elle aime avant de mettre en œuvre le 

jeu des coffrets imposé par son père défunt 22 et que c’est Bassanio qu’elle aime et qu’elle 

voudrait épouser. Si les futurs époux s’aiment et sont convaincus de leur union, en quoi 

le paiement des dettes de Bassanio serait-il une condition sine qua non  pour conclure 

cette union ? Je n’ai pas trouvé de réponse claire à cette question ; cette ambiguïté est 

importante à relever et il semble qu’elle représente le premier indice que Shakespeare 

nous donne pour comprendre le fond de la pensée des Vénitiens. L’expression par 

Bassanio de l’amour qu’il porte à Portia est directement suivie d’une demande d’argent 

qui serait nécessaire selon lui pour qu’une union avec la femme qu’il aime soit possible ; 

l’image que Shakespeare nous donne est donc celle d’une confusion entre les sentiments 

d’amour et les moyens financiers, impression qui sera par ailleurs confirmée par la suite 

des événements de la pièce. Il est intéressant de se pencher d’abord sur tous les indices 

de la pièce pour voir si la contrainte exprimée par Bassanio d’obtenir un prêt serait 

justifiée ou non. Une analyse juridique des faits montre ce qui suit :  

                                                
20 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, Shakespeare and the Law: A Conversation 
among Disciplines and Professions, Chicago, University of Chicago Press, 2013, [ouvrage consulté en ligne 
sur le site Oxford Academic: https://academic.oup.com/chicago-scholarship-online/book/13055], chapitre 
de Diane P. Wood, “A Lesson from Shakespeare to the Modern Judge on Law, Disobedience, Justification, 
and Mercy”, part IV, chap. 15, p.8 : “Our spendthrift is Bassanio, a friend of Antonio, the eponymous 
Merchant of Venice. Bassanio loves Portia, who is identified only as a rich heiress, from ‘Belmont’, with 
quite a few suitors. Unfortunately, however, Bassanio’s profligate ways have caught up with him; he tells 
Antonio that his “chief care” is to get rid of his debts (1.1.127–28).” 
21 MV 1.2.160-175. 
22 MV 1.2.81-7. 



 23 

 

(1) Si Portia aime Bassanio, elle ne jouit néanmoins pas de la liberté du choix de son 

futur mari. Ce n’est pas la gêne financière dans laquelle Bassanio se trouve qui 

limite son choix, mais le testament de son père défunt, dans lequel ce dernier a 

prévu une restriction du choix de l’époux de sa fille, testament dont la légalité est 

d’ailleurs contestable. Si Portia n’est pas en mesure de choisir son époux, 

restriction qui n’a rien à voir avec la situation financière de l’homme qu’elle aime, 

il n’est pas clair en quoi le remboursement par Bassanio de ses dettes 

préalablement à la demande en mariage, redonnerait cette liberté à Portia.  

 

(2) Par ailleurs, on apprend très vite que Portia est une riche héritière de Belmont, qui 

ne semble pas attendre une preuve des moyens financiers de l’homme qu’elle 

aime pour accepter de l’épouser. Elle affirme d’ailleurs son amour pour Bassanio 

sans s’enquérir à l’avance de son statut financier, ce qui pose la question de savoir 

en quoi le remboursement des dettes de Bassanio pourrait-il influer sur la décision 

de Portia.  

 

1) Une analyse juridique de la pièce ne permet pas de justifier le but du 

prêt  
 

La légalité du contrat de prêt ne peut être affirmée d’un point de vue du droit des contrats 

si le but pour lequel ce prêt a été conclu est incertain. Or, l’absence de liberté de Portia 

dans le choix de son époux est un indice important pour déterminer si le prêt sollicité par 

Bassanio serait justifié ou pas.  

 

Le père de Portia lui impose dans son testament d’épouser le prétendant qui gagnerait la 

partie à un jeu de coffrets, en choisissant le coffret qui contient l’image de Portia. Trois 

coffrets  sont présentés, un en or, un autre en argent et un troisième en plomb. Sur le 

coffret en or est écrit : « Qui me choisit aura ce que beaucoup désirent », sur le coffret 

d’argent : « Qui me choisit aura ce qu’il mérite » et sur le coffret de plomb : « Qui me 



 24 

choisit doit donner et risquer tout ce qu’il a ». Portia n’a donc pas le droit de choisir celui 

qu’elle souhaite épouser, mais doit se livrer à ce jeu de hasard, et épouser celui qui fera 

le bon choix de coffret.  

 

La loi en Angleterre à l’époque de Shakespeare requerrait le consentement des deux 

époux pour que le mariage soit légal. Cependant,  l’approbation parentale n’était pas 

requise pour la validité du mariage, mais au contraire, la contrainte exercée par les 

parents était en mesure d’invalider le mariage:  

 
« A moins qu’il y ait un obstacle qui le prévienne, la validité du mariage au début de 

l’époque moderne en Angleterre requerrait uniquement le consentement des deux parties 

qui souhaitent se marier. » 23  
 
« (A) un contrat de mariage valide ne pouvait être passé si un obstacle se présentait (…) 

L’accord des parents ou des gardiens n’était pas requis pour le mariage, alors que la 
pression qui conduisait à une contrainte de la part des parents ou de tout autre personne 

était considérée comme un obstacle qui invalide le mariage. »24 

 
Contrairement à la loi en vigueur, le père de Portia est intervenu dans la liberté de sa fille 

de choisir son conjoint. Non seulement Portia n’est pas en mesure de faire son choix 

librement, mais elle se trouve en plus liée par le choix de son père défunt. La situation 

est absurde car c’est le mort qui décide du sort et du futur de sa fille. C’est le deuxième 

indice de la pièce permettant de poser les prémisses de l’action de Belmont 25, qui peut 

sembler à priori plus légère que Venise, où il s’agit de prêt, d’argent et d’une transaction 

qui mène à un conflit et un procès. Cette impression est néanmoins très vite nuancée, 

                                                
23 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.220 : ”Provided there were no impediments, then making a marriage 
valid in law in early modern England required only the consent of the two parties to the marriage.” 
24 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.139 – 140 :“(A) a valid contract of marriage could not be entered into 
if an impediment to the marriage existed (…) The agreement of parents or guardians was not required for 
marriage, while pressure amounting to duress from parents or anyone else amounted to an impediment”.  
25 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit, p.414-415:“Portia’s father’s conditional will, making her a ‘lady richly left‘ 
(MV 1.1.161), yet requiring obedience to the casket test, premises the Belmont plot of MV. The restriction 
it places on her marriage choices causes her to cry out at any thought of the ‘word ‘choose’!’: She explains: 
‘I may neither choose who I would nor refuse who I dislike; so is the will of a living daughter curbed by the 
will of a dead father. Is it not hard Nerissa, that I cannot choose one, nor refuse none?’ (MV 1.2.22 - 6)”  



 25 

d’abord par la confusion que Bassanio opère entre amour et argent dès le début de l’acte 

premier26, et ensuite par la brutalité de la situation dans laquelle Portia se trouve: sa 

liberté d’épouser celui qu’elle aime est restreinte par le testament d’un père défunt et 

possessif. Le fait que le testament impose à Portia de se livrer à un jeu de hasard nous 

donne une information supplémentaire sur la manière dont le père de Portia a imaginé le 

futur de sa fille après son décès : si les inscriptions sur les coffrets ne manquent pas de 

sagesse et de perspicacité, il est néanmoins remarquable qu’un père ait entièrement livré 

le bonheur et le futur de sa fille au risque du jeu. La condition stipulée dans le testament 

restreint pour Portia sa liberté de se marier et fournit un indice supplémentaire sur la 

réalité de Belmont, ainsi que sur la manière dont les Vénitiens perçoivent les liens 

d’amour entre eux.  

 

Cette impression que la condition imposée à Portia est excessive est confirmée par le 

droit en vigueur à l’époque de Shakespeare. Dans le but d’encourager le remariage des 

femmes dont le conjoint est décédé, l’Église était fermement opposée aux legs soumis à 

des conditions ayant trait à l’union conjugale entre le bénéficiaire du testament et un tiers. 

Les conditions sévères ou restrictives à la liberté de se remarier imposées aux héritiers 

d’un legs étaient donc invalidées, et les tribunaux compétents prononçaient l’annulation 

de ces conditions prévues dans les testaments 27. Il est intéressant de noter à ce titre que 

l’interdiction de poser des conditions dans un legs jugées trop restrictives, et auxquelles 

le bénéficiaire doit se conformer à défaut de quoi il devrait renoncer au legs, a survécu et 

continue de s’appliquer. En effet, l’article 900 du Code civil français par exemple dispose 

ce qui suit:  

 
« Dans toute disposition entre vifs ou testamentaires, les conditions impossibles, celles 

qui sont contraires aux lois ou aux mœurs, seront réputées non écrites. » 

                                                
26 MV 1.1.121-133 
27 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 410-411 : “Gifts in wills were often expressed to be conditional in 
seventeenth century England, particularly gifts to wives which were conditional on their remaining 
unmarried. The church had always supported freedom to marry for widows, and so opposed restrictions, 
which nevertheless remained valid in law. But a condition preventing marriage at all would have been void 
in both Church courts and common law courts.” 



 26 

 
Parmi les conditions jugées impossibles par la jurisprudence, on retrouve notamment le 

fait que le donateur ou le testateur exige que le bénéficiaire du legs réside en permanence 

dans le logement concerné, qu'il reste célibataire, qu’il ne se marie pas avec une 

personne de couleur ou qu’il exerce telle ou telle profession, etc. Le fait que ce principe 

ait survécu à toutes ces années, et qu’il continue de s’appliquer dans les différents 

systèmes juridiques de common law ou de droit civil, est un indice de son importance, le 

testateur ne pouvant après son décès poser des limites excessives à ses héritiers et les 

ériger en conditions d’acquisition de sa succession.  

 

La condition stipulée dans le testament du père de Portia qui restreint la liberté de sa fille 

de choisir son conjoint aurait donc en principe dû être réputée non écrite par les tribunaux 

saisis d’une demande d’annulation de cette condition illicite 28. Portia ne s’oppose 

cependant pas à l’illégalité de cette stipulation et au lieu de dénoncer le testament, elle 

considère que le non-respect par elle de la volonté de son père équivaudrait à se 

parjurer 29 :  

 
PORTIA (à Bassanio). – « Attendez, je vous prie, un jour ou deux de plus 
Avant de vous risquer, car si vous vous trompez 

Je ne vous verrai plus (…) 
Avant que, pour moi, vous risquiez tout. Je pourrais vous apprendre  

Comment faire le bon choix, mais je me parjure alors.  

                                                
28 Sur les tribunaux qui étaient compétents pour se prononcer sur la validité des clauses testamentaires, v. 
B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 410-411: “The law relating to wills has been said to be ‘intimately 
concerned … with the law of property’ (Jones, W.J., 1967, p 402, n.2), but there was also a spiritual 
dimension to final giving. The church’s involvement stemmed from the religious importance attached to the 
gifts of alms made by the dying. When secular and religious legal causes were separated after the Norman 
Conquest, the Church courts obtained jurisdiction over wills, and this remained unchanged by the English 
Reformation. Therefore wills in Shakespeare’s England were governed by the church law common to 
Christendom; this was developed by medieval canon lawyers who adapted procedure and substance from 
Roman law. However the English Church courts had no jurisdiction over any question concerning real 
property, including devise of land.” 
29 Texte original en anglais: “I pray you tarry. Pause a day or two  / Before you hazard, for in choosing 
wrong / I lose your company (…) / Before you venture for me. I could teach you  / How to choose right, but 
then I am forsworn / So will I never be; so may you miss me.  / But if you do, you’ll make me wish a sin,  / 
That I had been forsworn (…) / Let fortune go to hell for it, not I (…)” 



 27 

Ce ne sera jamais ; vous pouvez donc me manquer,  

Mais si cela arrive, vous me ferez désirer 
Avoir péché en me parjurant (…)  

Que la fortune aille en enfer pour cela, pas moi (…) »  
(MV 3.2.1-21) 

 

Portia inverse la logique légale qui aurait pu cependant lui fournir un moyen de s’opposer 

contre la condition injuste que son père lui a imposée. Elle estime qu’elle se ferait parjurer 

si elle s’opposait à une condition pourtant illicite, comme si l’autorité dont cette condition 

émane suffit selon elle pour qu’elle s’y soumette. L’affirmation selon laquelle « il a été 

suggéré parfois que Portia aurait calomnié le testament de son père et qu’elle aurait pris 

ses biens de manière illicite, en donnant des indices à Bassanio durant l’épreuve des 

coffrets (…) »30 me semble difficile à admettre d’un point de vue juridique, car il ne peut 

s’agir de calomnier un testament en détournant ses termes si les termes stipulés sont à 

la base illicites. La soumission du moins apparente de Portia à la clause abusive du 

testament de son père est importante à noter, Portia ne montre aucune volonté de résister 

ouvertement à l’autorité parentale, et préfère avoir recours à la ruse discrète pour 

détourner la volonté de son père, sans devoir la dénoncer. En effet, elle décide de jouer 

le jeu, sans pour autant se livrer complètement au hasard voulu par son père : grâce à 

sa ruse, elle aide Bassanio à choisir le bon coffret (le coffret en plomb) et à renvoyer les 

deux autres prétendants, le roi du Maroc qui a choisi le coffret en or (qui contient l’image 

de la Mort), et Aragon qui choisit le coffret en argent (qui lui renvoie sa propre image). La 

ruse de Portia qui la mène à obtenir ce qu’elle désire en contrant discrètement la volonté 

de son père annonce par ailleurs la ruse qu’elle emploiera à la fin de la pièce, lors du 

procès entre Shylock et Antonio pour faire perdre le procès à Shylock et sauver la vie 

d’Antonio.   
 

                                                
30 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 67 : « It has been suggested sometimes that Portia traduces her 
father’s will, therefore taking his goods illicitly, by passing hints to Bassanio during the casket test (…)” 



 28 

Cette soumission apparente de Portia à l’ordre établi est d’autant plus notable que le 

testament va plus loin et met une restriction sur les prétendants de Portia. Le testament 

prévoit en effet que si ces derniers ne choisissent pas le bon coffret, il leur sera interdit 

de se marier de manière définitive 31 :  

 
PORTIA. – « Vous devez tenter votre chance,  

Et, soit ne pas essayer du tout de choisir, 
Soit, avant de choisir, jurer qu’en cas d’échec 

Vous ne proposerez plus jamais à une femme  
De contracter mariage. Réfléchissez donc bien. » 

(MV 2.1.38-42) 

 
Cette condition semble elle aussi être entachée de nullité selon la jurisprudence de 

l’époque, et son illicéité aurait pu être soulevée par Portia 32 :  

 
« En outre, le testament met une restriction sur tous les prétendants de Portia (…) Mais 
ces stipulations qui restreignent les droits de se marier auraient été légalement 

insusceptibles d’exécution forcée (…) »  

 
Il est possible d’envisager d’un point de vue du droit des successions, que le refus par 

Portia de se conformer à la condition stipulée dans le testament quant au choix de son 

conjoint aurait signifié le refus par Portia de la totalité du testament, c’est-à-dire en 

d’autres termes une renonciation à la succession. En effet, en droit successoral, 

l’acceptation du testament doit en général être « pure et simple ». Autrement dit, accepter 

la succession suppose l’acceptation « tant de l’actif que du passif », donc l’acquisition par 

l’héritier des biens légués serait conditionnée par le paiement des dettes du défunt dues 

et impayées au moment du décès et de l’ouverture de la succession. Cependant, selon 

                                                
31 Texte original en anglais: “You must take your chance, and either not attempt to choose at all, / Or swear 
before you choose, if you choose wrong / Never to speak to lady afterward / In way of marriage. Therefore 
be advised”. 
32 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit, p.414-415: “Moreover, the will places a restriction on any of her suitors, 
that if unsuccessful they must ‘Never to speak to lady afterward/ In way of marriage (MV 2.1.41 – 2). Both 
these provisions restricting rights to marry would have been legally unenforceable (although conditional 
wills requiring particular marriages might have been upheld – see Clarkson and Warren, 1942, pp 277-80).” 



 29 

cette règle, le « passif » signifie en général les dettes pécuniaires, et il est assez rare que 

le passif inclue une injonction de faire ou de ne pas faire, comme par exemple l’obligation 

de s’abstenir de se marier à moins que la condition posée par le testateur ne soit 

satisfaite. Cela en effet ouvrirait la possibilité à un testateur d’abuser de son droit de poser 

des limites à la succession de ses héritiers, puisque le refus d’un héritier de se conformer 

aux conditions du défunt pourrait le dépouiller de son droit de succéder et l’obliger à 

renoncer au testament en entier.  Il est donc difficile de poser l’hypothèse selon laquelle 

Portia aurait le choix entre soit accepter la totalité du testament, c’est-à-dire succéder aux 

biens de son père et se soumettre à la contrainte excessive et illicite limitant le choix de 

son conjoint, soit renoncer au testament en entier, car cette hypothèse s’apparenterait à 

un artifice juridique inopportun.  

 

La condition imposée par le père de Portia dans le testament, ainsi que la manière dont 

Portia a aidé Bassanio à choisir le bon coffret, nous laissent perplexes quant à la 

nécessité dans laquelle se trouve Bassanio d’obtenir un prêt d’argent pour convoiter 

l’héritière de Belmont. Le prêt, élément déclencheur de l’intrigue, ne semble avoir aucune 

influence sur le choix de Portia. Ce prêt est par ailleurs d’autant moins essentiel au 

mariage de Bassanio avec Portia, cette dernière étant une riche héritière qui ne cache 

pas sa surprise que la vie d’Antonio soit mise en péril pour un montant dérisoire. Dès 

qu’elle apprend le montant du prêt qui aurait coûté la vie à Antonio, elle demande qu’il 

soit remboursé immédiatement et que son mariage avec Bassanio soit conclu avant 

même que le sort du prêt litigieux ne soit résolu 33 :  

 
PORTIA. – « Quelle somme doit-il au Juif ?  

BASSANIO. – Pour moi, trois mille ducats 
PORTIA. – Eh quoi ! Pas davantage ?  

                                                
33 Texte original en anglais: “Portia. – What sum owes he the Jew ? / Bassanio. – For me, three thousand 
ducats. / Portia. – What, no more? / Pay him six thousand and deface the bond. / Double six thousand, and 
then treble that,  / Before a friend of this description  / Shall lose a hair thorough Bassanio’s fault. / First go 
with me to church and call me wife,  / And then away to Venice to your friend; / For never shall you like by 
Portia’s side / With an unquiet soul. You shall have gold  / To pay the petty debt twenty times over. / When 
it is paid, bring your true friend along (…)” 



 30 

Versez-lui-en six mille et annulez le contrat. 

Doublez donc les six mille et puis triplez cette somme,  
Avant qu’un ami de cette qualité-là perde 

Un cheveu par la faute de Bassanio. Venez d’abord  
Avec moi à l’église, appelez-moi votre épouse,  

Puis partez à Venise retrouver votre ami,  
Car vous ne vous coucherez jamais près de Portia  

Avec une âme inquiète. Vous aurez assez d’or  
Pour rembourser vingt fois cette dette misérable.  

Ce paiement fait, amenez votre fidèle ami (…) » 
(MV 3.3.295-306) 

 
En plus de l’incertitude du but du prêt, l’usage qui aurait été fait du montant emprunté est 

également incertain : rien ne nous confirme que Bassanio a remboursé ses dettes grâce 

au montant emprunté, et que c’est grâce à cela qu’il a réussi à sceller son union avec 

Portia. Il faut néanmoins rappeler le contexte de l’époque dans le Londres de 

Shakespeare, où les contrats de prêt étaient très courants. En effet, ces contrats étant 

largement répandus dans la vie de commerce, et l’effervescence du monde des affaires 

s’est accompagnée d’une augmentation des créances et donc de la conclusion de 

contrats de prêts. Le recouvrement des prêts n’était pas toujours facile à obtenir par les 

créanciers et les prêteurs, et Shakespeare, contrairement à ce que les critiques lui ont 

parfois reproché, semble avoir soutenu l’importance du remboursement d’un prêt comme 

condition de la stabilité de l’économie34. Selon B.J et Mary Sokol, Bassanio représenterait 

un personnage type de l’époque ; à part les hommes d’affaires comme Antonio, ou les 

riches propriétaires ou héritiers cherchant à s’octroyer de l’argent liquide, Bassanio fait 

écho à ces hommes souhaitant acquérir des sommes d’argent pour se donner une place 

sociale importante35.  

                                                
34 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 75-6. 
35 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 76: “Early modern England saw a vigorous traffic in credit. Borrowed money 
was required by many, including those with mercantile interests (like the character Antonio in MV), 
landowners or their heirs seeking ready cash, and a new breed seeling large sums to enable the magnificent 
self-presentation then befitting lofty ambitions (men such as Sir Francis Bacon, characters such as 
Bassanio in MV).” 



 31 

 

La recherche du but du prêt sollicité par Bassanio permet de montrer que ce but est 

incertain, et que cette incertitude est probablement voulue par Shakespeare, car elle 

fournirait plus d’un indice quant à la réalité de Belmont. Nombre de critiques ont en effet 

suggéré que Belmont est un endroit idyllique, par opposition à la Venise marchande et 

rude 36, mais il semble que cette lecture fait fi de l’ambiguïté du mobile qui a poussé 

Bassanio à demander de l’argent à Antonio, ainsi que du testament qui s’impose à Portia 

et qui limite sa liberté de choisir son époux. Le prêt est donc est un élément fortement 

symbolique, non seulement du contexte de l’époque où ce type de contrat a pris de 

l’ampleur, mais aussi de la nature des rapports des Vénitiens entre eux et de la manière 

avec laquelle ils confondent des qualités telles que l’amour et l’amitié, avec des valeurs 

monétaires et matérielles.  

 

2) Le prêt, élément symbolique de l’intrigue   
 

Le fait que le choix par Portia de son époux soit déterminé par un testament contenant 

des conditions illégales qu’elle ne cherche pas à remettre en cause n’est pas un élément 

anodin ni passager de l’intrigue. L’analyse juridique permet de comprendre que la 

condition posée par le père de Portia dans le testament a une conséquence directe sur 

le rapport contractuel qui se tissera entre Antonio et Shylock et qui constitue le cœur de 

l’intrigue. Le choix par Shakespeare de présenter le testament comme contenant une 

clause illicite est donc essentiel à la compréhension de la pièce 37 :  

 
« Les complications qui résultent du fait que le testament si crucial du père de Portia soit 

légalement nul sont peut-être présentées délibérément, plutôt que par indifférence ou 

                                                
36 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 77: “Many critics of MV suggest that Belmont in the play is an idyllic place 
of all-giving in love, and oppose it to mercantile Venice with its laws demanding repayment of loans. For 
discussion of such views, and different perspectives, see Sokol, 1998.”  
37 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit, p.414-5: “The complications that Portia’s father’s crucial will is legally 
void may have been presented deliberately, rather than on account of indifference to or ignorance of legality 
(Clarkson and Warren, 1942, p. 278, makes a rather typical comment that Shakespeare ‘was not at all 
interested’ in the validity of this will).” 



 32 

ignorance de la loi (Clarkson and Warren, 1942, p. 278, font un commentaire plutôt typique 

selon lequel Shakespeare n’était ‘pas du tout intéressé’ par la validité du testament). »  
 
La pièce a lieu dans deux endroits principaux, Belmont, et Venise. Belmont apparaît de 

prime abord comme le lieu de l’amour et du luxe, alors que Venise apparaît comme une 

ville agressive, où les affaires et les transactions contractuelles déterminent les rapports 

entre les gens. Le testament du père de Portia est un des premiers éléments qui brisent 

cette illusion de magie à Belmont. En effet, le testament illégal serait une façon pour 

Shakespeare, à travers le droit, de montrer au lecteur ou au spectateur que Belmont n’est 

pas aussi féerique que les personnages le prétendent. Si à Venise les rapports sont secs 

et transactionnels, la dynamique, d’apparence plus douce et plus humaine à Belmont, est 

désormais trompeuse 38 : 

 
« La reconnaissance d’une difformité dans le testament pourrait s’ajouter à ce sentiment 
d’inconfort que la fantastique Belmont de la fabulation de Shakespeare n’est pas si 

éloignée des soucis mondains. C’est un endroit plutôt aussi dangereux que mythique, 
dépassant en réalité la Venise marchande dans ses légalismes manipulateurs. » 

 
A la difformité du testament du père de Portia, s’ajoute la confusion que fait Bassanio dès 

le début de la pièce entre son amour pour Portia, et la demande d’argent qu’il fait à 

Antonio qu’il qualifie de nécessaire pour conclure leur union maritale, et où « Portia est 

présentée comme une ‘toison d’or’ à conquérir 39 ». Amour et argent se confondent, et 

amitié et argent aussi, car Bassanio affirme expressément au moment où il demande à 

Antonio de lui prêter de l’argent, « To you, Antonio, I owe the most in money and in love » 

(« C’est à vous, Antonio, que je dois / D’avantage, en argent aussi bien qu’en amour »)40.  

 

                                                
38 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit, p.414-415: “The recognition of a deformity in the will may add to an 
uncomfortable sense that the fantastic Belmont of Shakespeare’s fabulation is not quite a place apart from 
worldy cares. It is rather a dangerous as well as a mythic place, actually outdoing mercantile Venice in 
manipulative legalisms”. 
39 F. Ost, op.cit., p.94. 
40 MV 1.1.129-130. 



 33 

L’acceptation inconditionnelle d’Antonio intervient elle aussi en raison de l’amitié qui le lie 

à Bassanio 41, et « c’est par amour pour Bassanio qu’Antonio s’endette auprès de 

l’usurier » 42.  Si le prêt est un service d’ami et qu’il est certainement compréhensible 

qu’Antonio accepte de prêter de l’argent à un ami dans le besoin, cette acceptation par 

Antonio de la demande de Bassanio apparaît néanmoins plus suspecte suite à la 

déclaration d’Antonio qu’il n’a « ni l’argent ni les marchandises » (MV 1.2.176-7), ses 

biens étant placés dans une transaction maritime dont le sort lui est inconnu. C’est 

d’ailleurs en raison de l’échec de cette transaction, qu’Antonio ne sera pas en mesure de 

rembourser le prêt à Shylock à l’échéance (MV 3.2.264), mettant ainsi sa vie en péril. En 

d’autres termes, la situation financière d’Antonio aurait dû le contraindre à refuser la 

demande de Bassanio. Antonio insiste néanmoins à prêter de l’argent à Bassanio, au 

point où il accepte lui-même d’emprunter de l’argent pour le compte de son ami. Certain 

que « grâce à son crédit ou par amitié » (MV 1.2.183-4) il sera facile de trouver un prêteur, 

Antonio confie à Bassanio la mission de trouver un prêteur à Venise. Curieusement, et 

sans aucune explication, Bassanio choisit Shylock. De tous les amis ou les emprunteurs 

d’Antonio que Bassanio aurait pu choisir, le fait qu’il ait opté pour Shylock est un moment 

crucial de la pièce, mais il est surprenant qu’Antonio ne questionne pas le choix de 

Bassanio quant à la personne du préteur. Au nom de l’amitié, Antonio, qui fait pourtant 

face à une gêne financière, emprunte de l’argent à son ennemi juré, échoue par la suite 

à rembourser le prêt, et met sa vie en péril. La confusion entre amitié et argent atteint un 

point dangereux, loin de l’impression de bonté dont se vantent Antonio et le reste des 

Vénitiens.  

 

En parallèle à cette action qui précède la conclusion du contrat de prêt entre Shylock et 

Antonio, une autre action fournit des indices supplémentaires sur la nature des rapports 

que les Vénitiens entretiennent entre eux : il s’agit du mariage de Jessica, la fille de 

Shylock, avec Lorenzo, un chrétien. Ce sont les propos de la suivante de Portia, Nerissa, 

                                                
41 MV, 1.2.152-9. 
42 F. Ost, op.cit., p.94. 



 34 

qui a pourtant librement choisi d’épouser Graziano, qui évoquent la lourdeur du lien 

marital, que Nerissa ira jusqu'à comparer à l’hérésie 43 :  

 
« Le vieux proverbe n’est pas un faux enseignement :  

Se faire pendre ou se marier, de la fortune dépend. » 
(MV 2.9.81-2) 

 
Le mot « hérésie » qu’emploie Nerissa fait référence au mariage mixte de Lorenzo et 

Jessica, la fille de Shylock. Jessica s’est convertie au christianisme pour pouvoir épouser 

Lorenzo, contrariant manifestement la volonté de son père. Si cette conversion n’avait 

pas eu lieu, le mariage de Jessica et Lorenzo aurait été considéré comme un crime et la 

punition pour Jessica aurait été d’être brulée vive. Si Lorenzo s’était converti au judaïsme, 

il aurait été considéré comme un « hérétique » et aurait lui aussi été brûlé vif, même s’il 

semble que cette punition fut peu pratiquée à l’époque 44. Ce mariage de Jessica et 

Lorenzo s’accompagne par ailleurs d’un acte de vol par Jessica de l’argent de Shylock 

avant de fuir avec Lorenzo pour conclure leur union. Si ce vol pourrait vaguement rappeler 

la notion de gratification faite par l’épouse ou par sa famille ou ses amis au futur mari 45, 

cette qualification est néanmoins difficile à retenir dans ce cas puisque l’argent a été volé 

et non offert par Shylock à Lorenzo. Ce vol que Shylock subit n’attire néanmoins aucune 

réaction de réprimande ni de condamnation de la part des autres protagonistes, la 

confusion s’opérant cette fois-ci entre la haine et le dépouillement des biens. Au contraire, 

                                                
43 Texte original en anglais: “The ancient saying is no heresy.  / Hanging and wiving goes by destiny.” 
44 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 133 – 4 : “In MV 2.9.81-2 Nerissa says to Portia: “The ancient saying 
is no heresy. Hanging and wiving goes by destiny”. This quip wryly accepts that marriage choice may also 
resonate with the play’s subplot in which a Christian marries a Jew. If Jessica had not converted under 
English common law, her marriage would have been a crime, with the punishment of burning alive (Coke, 
1797, 3rd Institute, p. 89; the resonances in MV are investigated in Sokol, 1998). If Lorenzo had converted, 
his heretical apostasy would also have merited burning alive. Although after 1215 the Church no longer 
directly inflicted such punishments, in an unusual and famous case of 1222 (remarked on by Bracton, 
Holinshed and others), Archbishop Stephen Langton handed over a Deacon, who had converted to Judaism 
after marriage, to the sheriff of Oxford. The latter promptly burnt him alive without further trial, contrary to 
Magna Carta (…). This case is discussed in Pollock and Maitland, 1898, vol 2, p. 584 and in Maitland, 
1911a at length.” 
45 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.100: “Shakespeare used the term ‘dowry’ to refer to the property given 
on marriage to the husband by a wife’s friends or family (…) The term dowry, the bride-gift made by the 
woman’s family to the man was at first called a marriage-gift, or maritagium”. 



 35 

le vol par Jessica de l’argent de son père est perçu comme un événement positif, et sera 

indirectement ratifié par le jugement rendu contre Shylock à la fin de la pièce, le 

condamnant notamment à léguer ses biens à Jessica et Lorenzo 46.  

 

C’est René Girard qui rappelle à juste titre que malgré leur acharnement à se montrer 

différents et meilleurs que Shylock, les Vénitiens sont tout aussi admiratifs des 

possessions matérielles, et qu’ils vont même plus loin en mettant la chair humaine et 

l’argent à pied d’égalité comme deux valeurs interchangeables :  

 
« La symétrie entre la vénalité explicite de Shylock et la vénalité implicite des autres 

Vénitiens est certainement voulue par l’auteur. La cour que Bassanio fait à Portia est 

présentée comme une opération surtout financière. Lorsqu’il supplie Antonio de lui venir 
en aide, Bassanio fait d’abord allusion à la richesse de la jeune héritière, puis à sa beauté, 

en dernier lieu à ses qualités d’esprit. Les critiques qui idéalisent les Vénitiens font comme 
si Shakespeare n’avait pas inséré lui-même dans sa pièce les nombreux indices qui 

contredisent leur point de vue. Il n’y a pas là quelque chose de fortuit, comme le fait de 
trouver une facture dans le courrier du matin au lieu de la lettre d’amour qu’on attendait ! 

A tout instant, Shakespeare souligne les analogies entre l’aventure amoureuse de 
Bassanio et l’entreprise commerciale d’Antonio – son affaire de négoce maritime. Témoin 

la manière dont Graziano, de retour de Belmont et encore tout émoustillé par le succès 
de Bassanio, s’adresse à Salerio :  

 
‘Votre main Salerio … Quelles nouvelles de Venise ?  

Comment va ce royal Marchand, le bon Antonio ?  
Je sais qu’il se réjouira de notre succès.  

Nous sommes des Jasons, nous avons conquis la Toison.  
 

Salerio : Que n’avez-vous conquis celle qu’il a perdue ?’ 47 

                                                
46 “Portia.- What mercy can you render him, Antonio? (…) Antonio. – So please my lord the Duke and all 
the court / To quit the fine for one half of his goods,  / I am content, so he will let me have / The other half 
in use, to render it / Upon his death unto the gentleman  / That lately stole his daughter.” (MV 4.1.372-8) 
47 Texte original en anglais: “Graziano. (…) Your hand, Salerio. What’s the news from Venice? / How doth 
that royal merchant good Antonio?  / I know he will be glad of our success.  / We are the Jasons; we have 
won the fleece. / Salerio. – I would you had / won the fleece that he lost’.” 



 36 

 
« En vérité, c’est exactement ce qu’ont fait Bassanio et ses amis. Même s’il se révélait 

que les pertes d’Antonio étaient réelles, la conquête de Portia ferait plus que compenser 
financièrement les bateaux perdus par le marchand vénitien.  

 
La chair humaine et l’argent sont toujours plus ou moins interchangeables à Venise. 

L’homme n’est plus qu’une marchandise, une valeur d’échange parmi d’autres. Je ne puis 
croire que l’analogie entre le pari de Graziano et la livre de chair ne soit pas voulue par 

Shakespeare. »48 

 
En plus de constituer un élément symbolique de l’intrigue, le contrat de prêt constitue un 

outil ou un instrument pour véhiculer les passions de haine et de vengeance de Shylock 

et Antonio, détournant ainsi le droit de sa finalité première, celle de protéger les parties 

contre les excès et les abus qui peuvent découler de l’exercice de leur liberté 

contractuelle. Si le but du prêt sollicité par Bassanio est incertain, le mobile qui pousse 

chacun des deux personnages principaux, Antonio et Shylock, à signer le contrat de prêt 

ne fait pas de doute. C’est ce mobile qui sera déterminant dans la conclusion du contrat 

de prêt, ainsi que dans la résolution du conflit qui résultera de l’inexécution par Antonio 

de son obligation de rembourser le prêt à échéance.  

 

II) Le prêt, service d’ennemi 
 

Le contrat de prêt fait partie des contrats nommés les plus anciens et les plus répandus. 

Qualifié d’abord de « service d’ami », son but premier était, comme l’expression l’indique, 

d’aider un ami qui se trouve dans la gêne et dans le besoin. Dans cette logique, le contrat 

de prêt était à la base un contrat gratuit, c’est-à-dire sans contrepartie pour le prêteur, 

donc sans intérêts s’appliquant sur le montant du prêt. Ce contrat est certes devenu par 

la suite un instrument important du monde des affaires, mais cette évolution n’a pas porté 

atteinte à l’essence du prêt. L’usure par exemple reste interdite jusqu'à ce jour, 

notamment parce qu’elle contreviendrait au fondement et à la nature même du contrat de 
                                                
48 R. Girard, op.cit., p.300-301. 



 37 

prêt car elle permettrait d’abuser de la gêne financière dans laquelle se trouve 

l’emprunteur.  

 

Dans Le Marchand de Venise, le prêt est complètement dénaturé, et s’apparente 

davantage à un service d’ennemi plutôt qu’à un service d’ami. La haine entre Antonio et 

Shylock est établie dès le début de la pièce, et c’est cette passion haineuse qui sera 

l’élément déterminant de leur consentement et les poussera à signer le contrat de prêt. 

Cette haine est essentiellement due à leur différence de religion, et comme le rappelle 

Allan Bloom, Antonio et Shylock « ne diffèrent pas en raison de leurs tempéraments 

personnels, mais parce que leurs principes s’opposent ; or ces principes ne leur sont pas 

propres : ils sont dérivés de leurs religions respectives. »49 

 

1) La haine, véritable mobile des contractants 

  

Il est utile pour comprendre le vrai mobile qui aurait poussé Shylock et Antonio à signer 

le contrat de prêt, de revenir à la scène de négociation du contrat ; c’est tout d’abord 

Bassanio qui ira négocier le prêt avec Shylock avant l’intervention d’Antonio 50 :  
 

SHYLOCK. – « Trois mille ducats. Fort bien.  

BASSANIO. – Oui, monsieur, à trois mois.  
SHYLOCK. – A trois mois. C’est fort bien.  

BASSANIO. – Pour cela, comme je vous l’ai dit, Antonio sera garant.  

SHYLOCK. – Antonio sera garant. Fort bien. » 
(MV 1.3.1-5) 

 

                                                
49 A. Bloom et Harry V. Jaffa, op.cit. p.46.  
50 Texte original en anglais: “Shylock. – Three thousand ducats. Well. / Bassanio. – Ay, sir, for three months. 
/ Shylock. – For three months. Well.  / Bassanio. – For the which, as I told you, Antonio shall be bound. 
Shylock. – Antonio shall become bound. Well.” 



 38 

Antonio intervient par la suite pour emprunter le montant pour le compte de Bassanio. 

Lors de son intervention, Antonio affiche de nouveau son côté sacrificiel qui le pousse à 

accepter la transaction 51 : 

 
ANTONIO.- « Shylock, bien que je ne prête ni n’emprunte  

En prenant ou donnant des intérêts, pourtant, 
Pourvoyant aux besoins urgents de mon ami,  

J’enfreindrai une pratique. »  
(MV 1.3.52-5) 

 
Shylock demande d’ailleurs expressément à Antonio la raison pour laquelle c’est à lui 

qu’il demande un prêt d’argent, alors que les rapports qu’ils entretiennent ne sont basés 

ni sur le respect ni sur l’appréciation mutuels. La réponse d’Antonio est surprenante, il 

encourage Shylock à prêter de l’argent uniquement à ses ennemis, reconnaissant ainsi 

leur inimitié l’un envers l’autre, afin de pouvoir, en cas de défaut d’exécution du contrat, 

appliquer la pénalité à l’emprunteur défaillant, aussi sévère qu’elle soit, et sans que cela 

ne pèse sur sa conscience 52 :  

 
ANTONIO. – « Je suis prêt à t’insulter encore, à cracher 

Encore sur toi, à te repousser aussi du pied.  
Si tu veux me prêter cet argent, ne me le prête pas 

Comme à tes amis; quand donc l’amitié prend-elle  

A son ami ce qu’engendre un stérile métal ?  
Mais prête-le donc plutôt à ton ennemi, de qui,   

S’il manque à sa parole, tu peux mieux extorquer  
Le dédit. » 

(MV 1.3.121-8) 

 
                                                
51 Texte original en anglais: “Antonio. – Shylock, albeit I neither lend nor borrow / by taking nor by giving of 
excess, / Yet to supply the ripe wants of my friend, / I’ll break a custom”.  
52 Texte original en anglais: “Antonio. - I am as like to call thee so again, / To spit on thee again, to spurn 
thee too. / If thou wilt lend this money, lend it not / As to thy friends, for when did friendship take / A breed 
for barren metal of his friend? / But lend it rather to thine enemy, / Who, if he break, thou mayst with better 
face / Exact the penalty ».  



 39 

Si l’on rappelle que le contrat de prêt est un contrat intuitu personae, donc conclu en 

considération de la personne, on comprend davantage l’importance du choix par chacun 

des personnages de la pièce de la personne de son cocontractant. La personne du 

prêteur n’est pas indifférente à l’emprunteur, et vice versa. D’un autre coté, à travers cette 

réplique d’Antonio, la manière dont Antonio lui-même pousse Shylock à instrumentaliser 

sa haine est évidente. Finalement, Shylock accepte de prêter le montant de trois mille 

ducats à Antonio, à charge pour ce dernier de le rembourser après un certain temps. 

Shylock ajoute que ce prêt sera gratuit, sans intérêts mais avec une pénalité en cas de 

défaut de paiement à l’échéance, une pénalité en apparence dérisoire, mais qui s’avère 

être d’un enjeu bien plus important que celui qui est ouvertement déclaré par Shylock 53 : 

 
SHYLOCK. – « Cette bonté, je vous la montre.  
Venez avec moi chez un notaire et signez-moi 

Ce contrat qui est simple. Et, par plaisanterie,  
Si vous ne me remboursez pas au jour dit 

Et au lieu dit la somme ou bien les sommes  
Qui sont consignées dans les clauses, alors,  

Qu’on fixe la pénalité à juste une livre  
De votre blanche chair qui sera coupée et prise 

Dans la partie de votre corps qui me convient. » 
(MV 1.3.135-143) 

 
Le contrat est donc conclu dans les termes suivants : Shylock prête à Antonio trois mille 

ducats à charge pour Antonio de les rembourser au bout d’un certain temps. A défaut de 

remboursement à la date de maturité du prêt, et uniquement « par plaisanterie », Shylock 

pourra prendre une livre de chair du corps d’Antonio 54. Un peu plus loin dans la pièce, 

                                                
53 Texte original en anglais: “Shylock. – This kindness will I show. / Go with me to a notary, seal me there / 
Your single bond, and—in a merry sport— / If you repay me not on such a day, / In such a place, such sum 
or sums as are / Expressed in the condition, let the forfeit / Be nominated for an equal pound / Of your fair 
flesh, to be cut off and taken / In what part of your body pleaseth me”.  
54 Il y a par ailleurs un autre contrat sous-jacent entre Antonio et Bassanio, car Antonio s’endette pour 
Bassanio et pas pour lui-même. Ce contrat n’est pas mentionné ni discuté car Antonio prétend que c’est 
un service d’ami qu’il effectue. Comme le dit R. Girard, on sait à présent qu’en agissant ainsi, Antonio rend 
le débiteur (Bassanio) obligé à son égard, et ce, jusqu’à la mort.  



 40 

Shylock reconnaîtra sa véritable intention lorsqu’il affirme qu’il souhaite extraire la livre 

de chair « in what part of your body pleaseth me » soit « dans la partie de votre corps qui 

me convient » 55, et c’est au plus près du cœur d’Antonio qu’il choisira d’extraire la livre 

de chair, cherchant ainsi à lui ôter la vie. Le contrat n’est donc qu’un instrument pour 

satisfaire la passion haineuse que Shylock ressent envers Antonio.  

 

Dans sa tirade à l’acte 3, et dans un des moments clefs de la pièce, Shylock affirme 

expressément que le seul intérêt qu’il tire de son affaire avec Antonio, serait la 

vengeance56 :  

 
SALERIO. – « Eh quoi! Je suis sûr que s’il faillit, tu ne prendras pas de sa chair ! A quoi 
peut-elle servir ?  

SHYLOCK. – A appâter le poisson. Si elle ne nourrit rien d’autre que cela, elle nourrira 
ma vengeance. Il m’a déshonoré et il m’a fait perdre un demi-million, il a ri de mes pertes, 

il s’est moqué de mes profits, il a méprisé ma nation, contrarié mes affaires, éloigné mes 
amis, excité mes ennemis et pour quelle raison ? – Je suis juif. Un Juif n’a-t-il pas d’yeux ? 

Un Juif n’a-t-il pas de mains, d’organes, de proportions, de sens, de sentiments, de 
passions ; ne mange-t-il pas les mêmes choses, n’est-il pas blessé par les mêmes armes, 

sujet aux mêmes maladies, guéri par les mêmes remèdes, réchauffé et refroidi par le 
même été et le même hiver que l’est un chrétien ? Si vous nous piquez, est-ce que nous 

ne saignons pas ? Si vous nous chatouillez, ne rions-nous pas ? Si vous nous 

empoisonnez, ne mourons-nous pas ? Si nous vous ressemblons pour tout le reste, nous 
vous ressemblerons en cela. Si un Juif fait injure à un chrétien, celui-ci le supporte-t-il 

humblement ? Vengeance ! Si un chrétien fait injure à un Juif, comment celui-ci devrait-il 

                                                
55 MV 2.1, 143. 
56 Texte original en anglais: “Salerio.- Why, I am sure if he forfeit thou wilt not take his flesh, What’s that 
good for? / Shylock. – To bait fish withal. If it will feed nothing else, it will feed my revenge. He hath disgraced 
me and hindered me half a million; laughed at my losses, mocked at my gains, scorned my nation, thwarted 
my bargains, cooled my friends, heated mine enemies—and what’s his reason? I am a Jew. Hath not a 
Jew eyes? Hath not a Jew hands, organs, dimensions, senses, affections, passions? Fed with the same 
food, hurt with the same weapons, subject to the same diseases, healed by the same means, warmed and 
cooled by the same winter and summer as a Christian is? If you prick us, do we not bleed? If you tickle us, 
do we not laugh? If you poison us, do we not die? And if you wrong us, shall we not revenge? If we are like 
you in the rest, we will resemble you in that. If a Jew wrong a Christian, what is his humility? Revenge. If a 
Christian wrong a Jew, what should his sufferance be by Christian example? Why, revenge. The villainy 
you teach me I will execute—and it shall go hard but I will better the instruction.” 



 41 

le supporter à l’exemple des chrétiens ? Eh bien ! vengeance ! La vilenie que vous 

m’enseignez, je vais la mettre en pratique et ce sera bien le diable si je ne renchéris pas 
sur ce qu’on m’a appris ».  

(MV 3.1.38-54) 

 
La haine et la vengeance sont les seuls motifs pour lesquels Shylock souhaite obtenir 

l’exécution de la pénalité contre Antonio, et Shylock refusera durant le procès toute 

proposition d’obtenir le remboursement du montant qu’il a prêté à Antonio alors bien 

même que c’est l’obligation principale à laquelle a adhéré Antonio dans le contrat de prêt. 

Shylock a probablement espéré au moment de la conclusion du contrat qu’Antonio ne 

parvienne pas à rembourser le prêt, afin de pouvoir demander l’exécution de la pénalité 

et parvenir à ses fins, c’est-à-dire ôter la vie à Antonio. D’ailleurs dès le début des 

négociations, Shylock mentionne à Bassanio que, malgré la solvabilité d’Antonio, les 

affaires de ce dernier couraient un risque non négligeable ce qui veut dire que Shylock 

était au courant de la situation financière de son cocontractant. Pourtant, même en 

commerçant avisé et informé de la gêne financière de son futur débiteur, Shylock décide 

de prêter de l’argent à Antonio en lui imposant une pénalité de retard dont la réelle portée 

est une condamnation à mort d’Antonio. La mauvaise foi de Shylock et son intention de 

nuire à Antonio constituent désormais le réel mobile de Shylock qui aurait déterminé son 

consentement à prêter le montant de trois mille ducats à Antonio 57 :  

 
« Le contrat de Shylock est une forme de vengeance – sa ‘loi’ cache des convictions 

personnelles, et elle le fait de manière plutôt évidente. Les spectateurs se demandent à 
juste titre comment Antonio aurait pu être si aveugle, et aurait pu considérer naïvement 

que Shylock ait été ‘gentil’ lorsqu’il a rédigé le contrat qui manifestement prévoyait un 
meurtre ? »  

 
Les intentions d’Antonio ne semblent pas être beaucoup plus innocentes que celles de 

Shylock, qu’il méprise et à l’égard duquel il se vante de sa supériorité qui se 

                                                
57 Rebecca Lemon, op.cit., p. 564: “Shylock’s contract is meant as a form of revenge – its ‘law’ masks 
personal biases, and it does so quite poorly. Spectators fairly wonder how Antonio could be so blind, as he 
naively deems Shylock ‘kind’ in crafting the patently murderous contract”. 



 42 

caractériserait selon lui par une prétendue générosité de prêter de l’argent à ses amis 

sans leur réclamer d’intérêts. En réalité, au lieu d’imposer des intérêts, Antonio prête de 

l’argent pour recevoir en contrepartie l’amour de ses concitoyens. L’équation est donc la 

suivante pour Antonio: amour contre argent, et cette équation s’inscrit ainsi dans la même 

conception qui prévaut à Belmont, où amour et transaction financière sont intimement 

liés. La générosité d’Antonio est suspecte, et contrairement à ses prétentions et à celle 

des Vénitiens, sa supériorité à l’égard de Shylock n’est pas tout à fait établie. Si Shylock 

impose des intérêts, il n’en reste pas moins que ce qu’il demande en retour c’est 

l’équivalent pécuniaire, l’équation est donc plus équitable dans ce cas. On lit à ce sujet58 :  

 
« La générosité des Vénitiens n’est pas feinte. Elle rend le bénéficiaire plus dépendant de 
son bienfaiteur que ne le ferait un prêt usuraire de Shylock. A Venise règne une nouvelle 

forme de vassalité qui ne repose plus sur les délimitations territoriales précises, mais sur 
de vagues accords financiers. Le fait qu’il n’y ait pas de comptes exactement tenus donne 

à l’obligation personnelle du débiteur un caractère infini. » 

 
Les deux contractants, qui sont tous les deux des commerçants avisés et au courant de 

l’importance dans le monde des affaires d’honorer leurs engagements contractuels, 

concluent désormais le contrat de prêt dans le but de nuire à l’autre ou à sa réputation. 

La magnanimité d’Antonio le pousse à signer un contrat de prêt pour le compte de son 

ami Bassanio sans prendre en considération la situation périlleuse de ses propres 

affaires. La haine de Shylock le pousse à faire glisser de manière dissimulée une 

condamnation à mort d’Antonio dans le contrat, les deux parties font donc du contrat et 

de l’engagement contractuel un instrument fragile et dangereux. D’un point de vue du 

droit des contrats, le mobile de Shylock et d’Antonio constitue un mobile illégitime, ce qui 

signifie qu’un élément essentiel de la validité et de l’équilibre contractuel est désormais 

entaché d’irrégularité dès l’établissement du rapport contractuel entre les deux 

protagonistes.  

 

                                                
58 R. Girard, op.cit., p.301-302. 



 43 

Il n’est pas tout à fait vrai, comme l’affirme Richard A. Posner que « Bad motives do not 

invalidate a lawful act » 59, c’est-à-dire que les mobiles qui poussent à la conclusion d’un 

contrat, même s’ils étaient de mauvaise foi, ne justifieraient pas l’invalidation d’un acte. 

Si le mobile de Shylock de se venger d’Antonio apparaît désormais légitime dans la tirade 

de l’acte 3 (reproduite ci-dessus), il n’en reste pas moins que la vengeance ne peut revêtir 

l’aspect d’un rapport contractuel. Pour D. Kornstein, le droit n’a pas pour but d’éliminer la 

vengeance mais de la véhiculer : « Law channels rather then eliminates revenge » 60. Je 

pense cependant que l’un des points essentiels de la pièce c’est justement de montrer 

que le contrat ne peut avoir la vengeance pour cause, car il risquerait de mettre la vie du 

débiteur en péril, ou au moins d’aboutir à une résolution injuste du litige. 

 

En plus de l’instrumentalisation du contrat pour servir leur passion haineuse, les parties 

ne prennent pas leur engagement au sérieux. Shylock transforme sa « plaisanterie » de 

vouloir extraire une livre de chair d’Antonio en pénalité contractuelle, pénalité qui 

d’ailleurs risque de condamner Antonio à mort sans que ce dernier se rende compte de 

la gravité de l’engagement auquel il adhère. Antonio de son côté n’exprime aucun doute 

sur le fait qu’il sera en mesure de rembourser ses engagements, alors même que ses 

affaires courent un risque important dont Shylock est au courant dès le début des 

pourparlers 61. L’instrumentalisation du contrat par les parties est donc synonyme de leur 

désengagement contractuel, et de l’absence d’une réelle volonté de s’engager à exécuter 

de bonne foi la transaction qu’ils ont signée. 

 

2) Le désengagement contractuel  
 

Certaines scènes des tragédies de Shakespeare ont parfois été comparées à une 

comédie, alors que les comédies shakespeariennes ont parfois été perçues comme étant 

                                                
59 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre de Richard A. Posner, “Law 
and Commerce in The Merchant of Venice”, part III, chap.7, p.4. 
60 Daniel Kornstein, Kill All the Lawyers ?, Princeton, Princeton University Press, 1994, op.cit., p.87-88. 
61 “Why, fear not, man : I will not forfeit it. / Within these two months – that’s a month before /  This bond 
expires – I do expect return  / Of thrice three times the value of this bond”. (MV 2.1.147-150) 



 44 

plus tragiques qu’elles ne le laissaient paraître à une première lecture. C’est pour cela 

qu’on a parfois constaté qu’un des enseignements de Shakespeare serait que la comédie 

est sérieuse, alors que la tragédie peut être comique. Cette perception du registre des 

pièces de Shakespeare peut être transposée au Marchand de Venise, car la 

plaisanterie de Shylock le mènera à sa perte à la fin de la pièce. Shylock et Antonio font 

tous deux fi de l’idée même d’engagement contractuel et cette approche s’avèrera être 

dangereuse, Antonio ayant presque perdu la vie, et Shylock sera condamné lourdement 

par le jugement rendu contre lui à la fin de la pièce.  

 

L’humour noir de Shylock n’apparaît pas uniquement lors de la négociation du contrat, 

mais également lors du procès, lorsque Portia et le doge lui demandent de justifier la 

raison pour laquelle il requiert sans aucune concession l’exécution en nature de la 

pénalité contre Antonio, et refuse tout remboursement du prêt proposé par Bassanio et 

Portia 62 : 

 
SHYLOCK. – « (…) Vous me demanderez pourquoi je veux choisir une livre  
De viande avariée plutôt que de recevoir  

Trois mille ducats. Je ne ferai pas de réponse.  
Dites que c’est mon caprice. Est-ce là une réponse? »  

(MV 4.1.39-42) 

 
C’est pourtant Shylock, lorsqu’il réalise que le contrat ne sera pas exécuté, qui se rend 

compte du danger que cela pourrait avoir dans une ville comme Venise où le monde des 

affaires joue un rôle central dans l’attraction des étrangers qui y mènent leur commerce63:   

 

                                                
62 Texte original en anglais : “You’ll ask me why I rather choose to have  / A weight of carrion flesh than to 
receive / Three thousand ducats. I’ll not answer that, / But say it is my humour. Is it answered ? “ A noter 
que le mot « humour » exprime davantage la plaisanterie que le terme « caprice » qui lui attribué en 
français. 
63 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 287 : “ Shylock reiterates the same point at the trial, warning that he 
must have the forfeit, or else ‘If you deny it, let the danger light / Upon your charter and your city’s freedom’ 
(MV 4.1.37-8). The danger Shylock alludes to is ruin following loss of the confidence of alien traders; the 
resident alien Shylock says ‘your charter…your city.” 



 45 

«(…) Shylock répète la même idée lors du procès, en menaçant qu’il faut que la pénalité 

prévue au contrat soit exécutée, à défaut de quoi ‘Si vous le refusez, que le péril menace 
votre charte et les libertés de votre ville !’ (MV 4.1.37-8). Le danger auquel Shylock fait 

référence est la ruine, suite à la perte de confiance des étrangers qui font le commerce ; 
Shylock, qui est un étranger résident dit ‘votre charte … votre ville. » 

 
Il est important de noter à ce titre que l’engagement contractuel à l’époque de 

Shakespeare, surtout en matière de commerce, était très rigide et les tribunaux 

condamnaient très sévèrement les débiteurs défaillants d’une transaction commerciale. 

Par exemple, les tribunaux de common law refusaient parfois d’obliger le créancier à 

rembourser au débiteur l’excédent de la dette payée que le débiteur aurait payée par 

erreur 64 :  

 
« La position de Portia fait écho à un rapport qui date de 1542 d’une affaire en Angleterre 

dans laquelle il a été décidé que le montant dû en vertu d’une obligation contractuelle doit 
être payé deux fois car ‘même si la vérité est que le demandeur a reçu le paiement de sa 

créance, il serait mieux de faire souffrir un seul homme que de créer une inconvenance à 
plusieurs, ce qui subvertirait la loi’ (Waberly c/ Cockrel, 1, Dyer 51a). La même idée qu’une 

‘erreur dans un pareil exemple’ pourrait résulter d’un tel précédant a également été 
discutée en 1523 dans le premier dialogue de St Germain dans son ouvrage Doctor and 

Student. L’exemple de St Germain concerne le problème que la loi parfois requiert un 
double paiement quand une créance a déjà été payée et qu’elle n’a pas été annulée sur 

la base qu’‘il y a une maxime générale dans la loi anglaise, selon laquelle dans une action 

de recouvrement d’une dette, le défendeur n’admet pas qu’il doit de l’argent … et dès lors, 
il serait injuste à l’égard d’un grand nombre de personnes si une obligation devait 

                                                
64 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 288 : “Portia’s position echoes a report of a 1542 English case 
concluding that the amount owed on a bond had to be paid twice because ‘although the truth be that the 
plaintiff is paid his money, still it is better to suffer a mischief to one man than an inconvenience to many, 
which would subvert a law’ (Waberly v Cockrel, 1, Dyer 51a). The same idea that an ‘error by the same 
example’ might result from such a precedent was also discussed c.1523 in the first dialogue of St German’s 
Doctor and Student. St German’s example concerns the problem that law requiring a double payment when 
a paid-up bond remains uncancelled, because ‘There is a generall maxyme in the lawe of England that in 
an accyon of dette sued upon an oblygacion the defendant shall not plead that he oweth not the money… 
And because it should be a hurte to many yf an oblygacyon should be so lightly avoided by a bare word’.This 
concludes that the careless debtor ‘is without remedye at the common lawe: yet he may be holpen in equity’ 
(St. German ,1975, pp 77-9)”. 



 46 

échapper à son exécution à cause d’une simple infirmation.  Ceci signifie que le débiteur 

négligent ‘n’a pas de recours en common law : il peut cependant agir en équité’ (St 
Germain, 1975, pp 77-9). »  

 
Le désengagement contractuel de Shylock et Antonio était donc une affaire plutôt 

sérieuse, eu égard aux règles et à la jurisprudence régissant le droit des contrats dans le 

contexte de l’époque 65. L’affirmation de F. Ost selon laquelle le langage de Shylock « est 

sans détour, direct, précis – souvent même, on l’a vu, répétitif », ou que Shylock 

« annonce ses engagements et qu’il s’y tient » (F. Ost, op.cit., p.89) n’est pas tout à fait 

exact. En effet, c’est Shylock qui utilise des termes tels que « merry sport »66 

(« plaisanterie ») ou « say it is my humour »67 (« dites que c’est mon caprice ») pour 

décrire son engagement. En outre, l’affirmation de F. Ost fait abstraction du vrai mobile 

de Shylock qui le pousse à signer le contrat de prêt, et qui n’est autre que la vengeance. 

Shylock n’est donc ni plus sérieux ni plus sincère qu’Antonio dans le rapport contractuel. 

Avec ces failles dans le contrat, il est possible de deviner que le conflit éventuel entre les 

deux parties ne pourra être résolu de manière satisfaisante car les conditions d’un contrat 

équilibré ne sont pas réunies et la bonne foi fait défaut chez Shylock et chez Antonio.  

 

Le déséquilibre contractuel apparaît également au niveau des conditions de 

remboursement du prêt. En effet, le défaut de remboursement du prêt ne donne pas droit 

à des intérêts mais donne à Shylock le droit de demander une pénalité. Contrairement à 

ce que certaines critiques ont affirmé, ce qui est donc en jeu n’est pas la question de 

                                                
65 Cette idée d’absence d’engagement est également présente dans d’autres scènes de la pièce. En effet, 
la scène où Bassanio et Graziano se désistent facilement de leurs bagues de mariage respectives montre 
que l’engagement des protagonistes est souvent fragile. « La morale de l’histoire, c’est Portia qui 
l’administre à ses hommes dans la scène finale des anneaux à Belmont. ‘Voyez comme vous êtes 
inconstants’, dit-elle aux Vénitiens ; ‘vous n’apprenez rien, vous restez des joueurs’, rétorque-t-elle, 
amusée, à Bassanio qui, à nouveau, jurait ses grands dieux et à Antonio qui, à nouveau s’apprêtait à 
cautionner les engagements de son ami. Cette morale légère, et somme toute complice, dit la vérité de 
Venise : ici le risque est seulement virtuel, les engagements apparents et superficiels – rien n’est vraiment 
engagé, car rien ne saurait troubler l’ordre séculaire de la Sérénissime (Venise anticiperait-elle une certaine 
actualité financière ?...). C’était folie – et tragédie – de Shylock que de s’être engagé sérieusement dans 
une représentation de comédie » (F. Ost, op.cit. p.88). 
66 MV 1.3.135. 
67 MV 4.1.42. 



 47 

l’usure mais de la pénalité et plus particulièrement d’une pénalité excessive et 

disproportionnée par rapport à l’obligation du débiteur. Il s’agit donc en d’autres termes 

d’un prêt gratuit, mais avec une pénalité extravagante.  

 

3)  Prêt gratuit avec peine de mort  
 

Il est tout d’abord intéressant de noter que le contrat de prêt entre Antonio et Shylock a 

été conclu devant notaire 68 :  

 
ANTONIO. – « D’accord, Shylock, je scellerai ce contrat. 

SHYLOCK. – Alors, retrouvez-moi aussitôt chez le notaire,  
Dites-lui de rédiger cet amusant contrat,  

Et j’irai sur-le-champ rassembler ces ducats,  
Passerai à ma maison – sous la garde peu sure  

D’un valet bon à rien – et immédiatement  

Je serai avec vous. » 
(MV 2.1.163-8) 

 
L’intervention du notaire est un évènement à la fois passager et curieux. Shakespeare 

n’y prête pas beaucoup d’importance, il n’y a d’ailleurs pas d’autre référence au notaire 

dans la pièce. Dans la pratique du droit, et sauf exception, la notarisation de l’acte n’est 

pas en principe une condition de validité du contrat. Les contrats sont conclus lorsque les 

parties expriment librement leur consentement, l’écrit a une valeur probatoire et n’est pas 

en général une condition de la validité de l’acte. Cette règle connue sous le principe de 

la liberté contractuelle et surtout applicable en matière commerciale pour accompagner 

la rapidité de la conclusion des transactions dans le monde des affaires, semble avoir 

déjà été reconnue à l’époque de Shakespeare. Sous certaines conditions, il était possible 

                                                
68 Texte original en anglais: “Antonio. – Yes, Shylock, I will seal unto this bond.  / Shylock. – Then meet me 
forthwith at the notary’s. / Give him direction for this merry bond. / And I will go and purse the ducats straight,  
/ See to my house – left in the fearful guard / Of an unthrifty knave – and presently  / I’ll be with you”.  



 48 

de conclure un contrat oralement, sans nécessité d’avoir recours à l’écrit ou à la 

notarisation de l’acte 69 :  

 
« La naissance d’une créance ne pouvait résulter de la seule prononciation de quelques 

mots à l’oral, telle qu’une promesse de donner un montant d’argent ou d’exécuter une 
obligation dans le futur. Pourtant, une créance pouvait régulièrement exister sur la base 

d’une affirmation orale, si la preuve en était apportée, et qu’un contrat avait été passé 
verbalement. Les documents écrits, s’ils existaient, pouvaient être utilisés pour prouver 

l’existence d’une créance, et auraient bénéficié d’une valeur probatoire bien plus 
importante que les allégations orales (par ailleurs, les accords scellés ne pouvaient être 

contredits par un ou des documents non scellés) (…) Les contrats oraux, et même les 

contrats résultant de gestes acceptés sont encore à ce jour utilisés dans le commerce (où 
le proverbe suivant prévaut : ‘ma parole m’engage’). » 

 
Néanmoins, un acte oral était et demeure jusqu'à nos jours difficile à prouver. Les 

créanciers à l’époque de Shakespeare auraient par exemple souvent été confrontés à 

des situations où un débiteur s’engageait oralement à rembourser une dette mais qu’à 

son décès il soit impossible de prouver l’existence de cette dette. Il semble que le 

recouvrement des dettes, surtout celles qui étaient consenties oralement ait donc 

rencontré de multiples difficultés 70, et en sollicitant la notarisation de l’acte, Shylock 

affirme sa place de commerçant avisé qui est loin d’ignorer les spécificités et les risques 

du marché des affaires.  

  

Par ailleurs, par sa notarisation, le contrat revêt désormais un aspect solennel, ce qui 

contrebalance en quelque sorte la légèreté avec laquelle Shylock et Antonio ont conclu 

leur accord. Il n’est d’ailleurs pas surprenant que ce soit Shylock qui propose la 

                                                
69 B.J and Mary Sokol, op.cit., p. 75: “The basis of a debt could be not be mere words, such as a promise 
to give a sum of money or to perform a deed in the future. However a debt could be validly founded on 
words alone if there was an evident quid pro quo as well as a verbal agreement. Of course written 
documents, if they existed, could be used to prove a debt, and these would have a much higher evidential 
value than any verbal allegations (similarly, sealed deeds could not be overturned by unsealed documents 
– see bonds) (…) Verbal agreements, and even gestural agreements are to this day used in commerce 
(where ‘my word is my bond’)” 
70 B.J et Mary Sokol, op.cit., v. sous “debt”, p. 75.  



 49 

notarisation du contrat, puisque malgré la qualification par lui de la pénalité litigieuse 

d’une « plaisanterie », Shylock a néanmoins l’intention d’ôter la vie à Antonio à travers 

cette plaisanterie. La notarisation du contrat serait donc une manière pour Shylock de 

sceller cet accord, de le rendre davantage irrévocable, renforçant ainsi l’impossibilité pour 

Antonio d’échapper éventuellement à l’application de cette pénalité.  

 

En ce qui concerne la teneur de cette pénalité, qui prévoit une atteinte à l’intégrité du 

corps d’Antonio, il faut noter qu’à l’époque de Shakespeare, porter atteinte au corps du 

débiteur défaillant n’était pas illégal. En effet, selon B.J et Mary Sokol, cette loi était valide 

à l’époque de Shakespeare, même si elle était rarement appliquée, mais elle pouvait être 

allégée grâce à un recours devant les tribunaux jugeant en équité 71 :  

 
« En fait, la tentative de vengeance de Shylock reflète les coutumes barbares de tribunaux 
locaux de l’époque, qui décidaient de ‘punitions telles que la mutilation (…)’. Mais même 

dans les cours locales, les obligations accompagnées de pénalités étaient rarement 
appliquées (…) donc même des cours locales n’exigeaient que rarement l’exécution 

forcée des obligations. Une des questions essentielles par rapport au Marchand de Venise 
est de savoir si la loi représentée dans la pièce considère la possibilité de ne pas exiger 

la pénalité à Antonio, ou un recours en équité, et sinon, la raison pour laquelle un tel 
recours n’est pas mentionné dans la pièce. » 

 
La pénalité de porter atteinte au corps du débiteur défaillant qui était en principe 

juridiquement valable à l’époque de Shakespeare a depuis été interdite ; le défaut de 

paiement par le débiteur (sauf cas très exceptionnels) ne donne plus lieu à 

emprisonnement, mais uniquement à des dommages-intérêts pécuniaires. La source de 

cette règle ancienne de pouvoir porter atteinte à l’intégrité corporelle du débiteur défaillant 

                                                
71 op.cit., p.40 : « In fact, Shylock’s attempted revenge mirrors the barbaric customs of some early English 
local or borough courts involving ‘punishments which included mutilation and allowed participation by the 
victim’ (Selden Society, 1987, p.93). But even in such local courts ‘bonds with penalties were not always 
enforced’ (…) So even local courts did not always enforce bonds. A crucial question about MV is whether 
the law represented in the plays considers non-enforcement or equitable relief for Antonio, and if it does 
not, why”.  



 50 

remonte à l’époque romaine, et était connue sous le nom de la règle des « Douze 

Tables » 72 : 
 

« L’autre source à laquelle Shakespeare devait songer est la loi romaine des Douze 

Tables, premier corpus de droit romain écrit, rédigé en 450 avant notre ère. La troisième 
table, relative aux débiteurs en défaut, se rapproche directement de notre affaire. On en 

cite les principaux extraits :  

- Une fois la dette reconnue ou l’affaire jugée en procès légitime, que le débiteur ait 
30 jours pour payer ;  

- Ensuite qu’il y ait mainmise sur lui ; qu’on le conduise devant le juge ;  
- S’il ne satisfait pas au jugement ou si personne ne se porte garant pour lui en 

justice, que le créancier le prenne, l’attache avec une corde ou des chaines d’un 
poids minimum de 15 livres, ou, s’il le veut, davantage ;  

- A défaut d’arrangement, le débiteur est enchainé soixante jours ;  
- Au troisième jour du marché, il est puni de la peine capitale, ou d’être vendu à 

l’étranger, au-delà du Tibre ;  
- Au troisième jour du marché, qu’on le coupe en morceaux. S’ils en prennent plus 

qu’il leur en est dû, que cela se fasse en toute impunité. » 

 
Si Shakespeare s’inspire de cette loi 73, il est certain qu’il en questionne les limites aussi :  

jusqu’où peut aller la pénalité prévoyant l’atteinte à l’intégrité du corps du débiteur 

défaillant ? La loi des Douze Tables ne semble pas avoir prévu des limites à cette règle, 

                                                
72 F. Ost, op.cit. p.102. 
73 Le droit anglais et la politique anglaise de l’époque de Shakespeare étaient fortement imprégnés des 
Romains et de la tradition romaine. A. Bloom Harry V. Jaffa rappellent à ce titre dans leur ouvrage précité, 
p. 112, qu’ “A l’époque de Shakespeare, l’héritage de l’Empire romain était encore bien vivant, et on se 
souvenait encore que la Grande Bretagne elle-même avait fait partie de cet empire. Il y avait encore des 
Césars au pouvoir, comme ce fut le cas jusqu'à la Première Guerre mondiale. Les seules nations que l’on 
honorait de l’adjectif ‘civilisé’ étaient comprises dans les confins de cet ancien empire. Les principes du 
droit étaient ou romains, ou dérivés du droit romain. L’enseignement des arts libéraux était en large part un 
enseignement en langue romaine ; la philosophie et la poésie qui fournissaient les critères permanents de 
l’excellence étaient romaines ou avaient été léguées par les Romains. Point plus important encore : les 
modèles de la grandeur politique, tant pour les individus que pour les nations, étaient romains. Bonne ou 
mauvaise chose, la réussite des Romains était si étourdissante qu’elle ne pouvait manquer de faire 
impression sur ceux qui s’intéressaient à la mise en place de systèmes politiques dignes de ce nom. Cette 
cité à elle seule avait conquis le monde et produit une multitude  de héros jusqu'à la chute de la 
République." 



 51 

et prévoyait la possibilité de demander l’application de la peine capitale à l’égard du 

débiteur défaillant. La pénalité prévue dans le contrat de Shylock et Antonio semble donc 

être conforme à la règlementation de l’époque.  

 

Ceci explique en partie le recours de Portia durant le procès à un argument « praeter 

legem », qui est celui de la miséricorde, pour tenter de sauver la vie d’Antonio. La 

convention des parties tenant lieu de loi prévoyant une pénalité excessive mais légale, et 

Venise étant une république où le doge est tenu de respecter les frontières de la loi, Portia 

ne pouvait à priori s’appuyer sur un argument proprement juridique pour dépouiller 

Shylock de sa demande. Le fait que Shylock décide d’aller jusqu'à réclamer la vie 

d’Antonio en application de la pénalité prévue au contrat n’avait en effet rien d’illégal en 

soi.  

 

Il est important de noter cependant que l’affirmation selon laquelle le créancier pouvait 

porter atteinte à l’intégrité du corps de son débiteur défaillant et pouvait même aller 

jusqu'à lui ôter la vie ne fait pas l’unanimité chez les juristes. Pour D. Kornstein 74, il était 

contraire à l’ordre public de stipuler dans un contrat qu’en cas de défaut d’exécution, le 

débiteur pouvait subir la peine de mort par le créancier. Il n’est pourtant pas clair sur 

quelle source se base cette approche.  

 

L’intention de Shylock d’ôter la vie à Antonio en cas de violation de ses obligations, même 

si elle n’est pas déclarée dans le contrat, semble donc avoir été conforme à la loi, et ne 

pouvait être remise en cause par le tribunal pour irrégularité ou non-conformité à la loi. 

Dans une des plus belles tirades de la pièce, Shylock montre la symétrie entre son 

intention de porter atteinte au corps d’Antonio – intention que les Vénitiens considèrent 

inacceptable – et la possession d’un esclave, pratique acceptée par ceux-là même qui 

                                                
74 op.cit., p.70-71. 



 52 

accusent Shylock d’être inhumain pour avoir sollicité l’exécution de la pénalité contre 

Antonio 75 :  

 
SHYLOCK. – « Quel jugement craindrai-je, n’ayant rien fait de mal ?  

Vous avez parmi vous bien des esclaves achetés  
Que, de même que vos ânes et vos chiens et vos mules,  

Vous employez à des travaux bas et serviles 
Parce que vous les avez achetés. Irai-je vous dire :  

‘Libérez-les, mariez-les à vos héritières,  
Pourquoi suent-ils à porter des fardeaux ? Qu’ils aient  

Des lits aussi doux que les vôtres, que leur palais  

Goute les mêmes mets !’ Votre réponse sera :  
‘Ces esclaves sont à nous.’ Je vous réponds de même.  

La livre de chair que j’exige de lui  
A été achetée cher. Elle est à moi. Je la veux. » 

(MV 4.1.88-99) 

 
Shylock compare cette règle à l’esclavage, et par cette extrapolation mettrait à pied 

d’égalité l’extraction de la livre de chair du corps d’Antonio à la possession d’un esclave. 

Cette extrapolation signifie en d’autres termes qu’interdire à Shylock d’exécuter la 

pénalité sous prétexte qu’elle serait choquante et injuste, serait paradoxal, puisque 

l’esclavage, pratique comparable, est pourtant permis à Venise. L’argument est juste d’un 

point de vue de raisonnement juridique, et comme l’affirment B.J et Mary Sokol 76, cette 

« remarque de Shylock sur l’esclavage soulève des questions probablement centrales 

dans la pièce, sur la distinction entre la vie humaine, la vie animale et les biens matériels 

(…) » 

                                                
75 Texte original en anglais: “Shylock. – What judgement shall I dread, doing no wrong?  / You have among 
you many a purchased slave  / Which, like your asses and your dogs and mules / You use in abject and in 
slavish parts / Because you bought them. Shall I say to you  / ‘Let them be free, marry them to your heirs. 
/ Why sweat they under burdens? Let their beds / Be made as soft as yours, and let their palates / Be 
seasoned with such viands’. You will answer / ‘The slaves are ours’. So do I answer.  / The pound of flesh 
which I demand of him / Is dearly bought. ‘Tis mine, and I will have it.” 
76 op.cit., p.353: “Shylock’s remark on slavery raises questions perhaps central to the play over distinctions 
of human life, animal life, and material goods (…)” 



 53 

 

En outre, et contrairement à ce qu’ils laissent transparaitre, les Vénitiens ne donnent pas 

une valeur aussi importante à la vie humaine qu’ils le prétendent, puisque la possession 

d’un esclave, qu’ils assimilent à la possession d’un bien matériel, ne les choque pas et 

leur semble tout à fait normal et acceptable. Ce n’est que lorsque Shylock demande 

l’exécution de la pénalité contre Antonio, qu’ils s’insurgent contre ce qu’ils qualifient de 

demande inhumaine et sans pitié.  

 

La véritable nature des rapports humains à Venise semble désormais claire pour 

Shylock : Venise et le monde des affaires n’ont rien de la gentillesse et de la bonté 

présumées d’Antonio et des autres protagonistes de la pièce. Shylock est pour eux un 

intrus qu’il faut exclure de Venise, ville qui tient elle-même à un équilibre social 

confondant la vie humaine avec les biens matériels. Shylock est un personnage non 

seulement haï à cause de sa religion, mais aussi parce qu’il est le seul qui ne craint pas 

de dénoncer cette hypocrisie. Il est évident que cette mise à nu de la société vénitienne 

déplait à ceux qui ont largement contribué à l’établissement de l’ordre social et qui en 

tirent les plus grands bénéfices. Shylock est un personnage que les Vénitiens se sentent 

contraints de réduire au silence, ses propos sont considérés comme subversifs ou du 

moins, déconstruisent l’ordre présumé à Venise.  

 

La pénalité qui a été stipulée dans le contrat a par ailleurs souvent été confondue avec 

une autre stipulation contractuelle, typique du contrat de prêt, celle qui prévoit des intérêts 

sur le prêt. En effet, nombre de critiques et d’analyses de la pièce ont souvent développé 

la notion de l’usure et les règles qui la régissaient à l’époque de Shakespeare. Or la 

confusion entre la pénalité du défaut d’exécution et les intérêts s’appliquant sur le prêt 

est erronée. F. Ost a raison lorsqu’il dit que « pour une fois, Shylock va se passer des 

intérêts. »77 Ce qui fait l’objet du litige entre Shylock et Antonio n’est pas l’intérêt sur le 

prêt, mais le « forfeit »  - c’est-à-dire la pénalité - qui a été stipulée. La différence 

                                                
77 op. cit., p. 119. 



 54 

principale entre les deux c’est que les intérêts s’accumulent durant la période 

contractuelle, sans tenir compte du fait que le débiteur s’exécute ou pas lors de 

l’échéance, alors que la pénalité ne s’applique que si le débiteur fait défaut au paiement 

à l’échéance. 

 

Imposer des intérêts sur un prêt monétaire était équivalent à l’usure à l’époque de 

Shakespeare et était condamné par les tribunaux ecclésiastiques, car « prendre de 

l’argent pour avoir de l’argent était souvent vu avec dédain » et assimilé à un péché ; 

l’idée remonte à la tradition grecque, et c’est Aristote qui avait affirmé que « l’argent ne 

devrait pas s’auto-engendrer » 78. Cependant, l’obtention de crédit étant devenue 

primordiale dans l’Angleterre de Shakespeare79, l’exclusivité de la compétence des 

tribunaux ecclésiastiques pour connaître des litiges relatifs aux prêts avec intérêts s’est 

allégée avec le temps, et les tribunaux jugeant en droit se sont considérés compétents et 

ont assoupli l’interdiction des prêts à intérêts. Les actions en justice dans le domaine de 

l’usure étaient en réalité plutôt rares dans l’Angleterre de Shakespeare, et les 

condamnations peu fréquentes, surtout quand les intérêts ne dépassaient pas le seuil de 

10% 80 :  

 

                                                
78 B.J Sokol and Mary Sokol, op.cit., p. 387 :“Usury was the taking of interest on a loan of money. Aristotle 
had denounced it, arguing that money should not breed (*). The medieval church considered it a sin (…) 
Popularly, usury was often considered a serious offence, and usurers were demonized (…) Yet, as noted 
under debt, fiscal credit was crucial for the economic well-being of Shakespeare’s society. Taking money 
for the use of money was often viewed with distaste (…)” 
79 V. supra, p.30-1.  
80 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.387 et s. : « The Church courts in medieval England punished usury, 
but their exclusive control over the practice was taken over by early modern statutory provisions of the 
common law. A 1545 statute (37 Hen. VIII, c.9), although nominally punitive, effectively allowed the taking 
of interest, as long as it was set at less than 10%. That was because this statute made usury punishable 
as a praemunire only if interest was above 10%, and although it allowed the confiscation of lesser amounts 
of interest this provision was not in practiced enforced, and became a “dead letter” eventually eliminated in 
1623 (Holdsworth, 1903, vol.8, pp 110-11). Further statutes of 1571, 1597 and 1623 (13 Eliz., c.8, 39 Eliz., 
c.19, and 21 Jac.I, c.17) renewed or slightly modified the 1545 Act. These early modern statutes reinforced 
the common law’s jurisdiction over usury, despite the fact that all of them contained clauses reserving the 
punishment of usury as a sin to the Church courts. In fact, actions in the Church courts on “usury causes” 
became “quite rare” (Helmholz, 1990, p 161, also Houlbrooke, 1979, p.40, although Helmholz, 1987i, p 
338, cites some).  



 55 

« Les tribunaux ecclésiastiques dans l‘Angleterre médiévale punissaient l’usure, mais le 

contrôle exclusif de la pratique était pris en charge par les règles écrites de la common law. 

L’Acte de 1545 (…), même s’il punissait l’usurier nominativement, permettait effectivement de 
prendre des intérêts, tant qu’ils ne représentaient pas plus de 10%. C’était parce que cette 

règle faisait de l’usure un acte punissable uniquement si l’intérêt était de plus de 10%, et même 

si elle permettait la confiscation de montants d’intérêt plus petits, elle ne fut pas appliquée en 

pratique, elle devint ‘lettre morte’, éventuellement éliminée en 1623 (…) 
 
Les Actes ultérieurs de 1571, 1597, et 1623, (…) renouvelèrent et modifièrent légèrement 

l’Acte de 1545. Ces lois écrites renforcèrent la juridiction de la common law sur l’usure, malgré 

le fait que toutes contenaient des clauses réservant la punition de l’usure comme un péché 
aux tribunaux de l’Église. En fait, les actions en justice devant les cours ecclésiastiques dans 

le domaine de l’usure devinrent plutôt rares (…) »  

 
Cependant, prêter de l’argent avec une pénalité en cas de défaut de paiement comme 

dans le cas du contrat de prêt entre Shylock et Antonio n’était pas assimilé à de l’usure 

et n’était donc pas interdit. La pénalité pouvait par ailleurs être allégée au cas où elle 

serait extravagante par les tribunaux jugeant en équité, tribunaux distincts des tribunaux 

ecclésiastiques ou de common law 81 :  

 
« Même si des troubles occasionnels étaient exprimés dans la loi du 14eme siècle, prêter 

avec des obligations conditionnelles accompagnées d’une pénalité n’était également pas 

considéré comme de l’usure par le droit anglais (…) Par contre, à l’époque de 
Shakespeare, la ‘Chancellor’s Court’ qui jugeait en équité allégeait la peine si la pénalité 

était trop sévère. » 

 
La question principale qui se pose à cet égard, et pour laquelle il n’y a pas de réponse 

claire, est, pourquoi Antonio n’aurait pas eu recours aux tribunaux jugeant en équité pour 

                                                
81 B.J Sokol and Mary Sokol, op.cit., p. 387: “(…)Although occasional disquiet was expressed in case law 
of the fourteenth century, lending on conditional bonds with penalties was also not treated by the English 
law as usury (see Baker; 1990b, p.370; Simpson, 1966, pp. 412-15). However, by Shakespeare’s time the 
Chancellor’s Court of equity was giving relief if these penalties were unreasonably high”. 



 56 

alléger la pénalité extravagante 82. Cette question sera traitée dans la deuxième partie 

relative au procès et au jugement rendu contre Shylock.  
 

Deuxième Partie : Le litige, le procès et le jugement rendu contre 

Shylock  

 
La partie de la pièce la plus intéressante pour un juriste est sans doute la scène du 

procès, ce qui explique l’affirmation de René Girard que c’est le sens que l’on donne au 

jugement qui détermine la lecture de la pièce 83. Daniel Kornstein l’a bien relevé aussi, 

quand il affirme que la capacité à percevoir l’injustice du jugement rendu contre Shylock 

permet d’explorer une lecture plus profonde la pièce et de comprendre l’essentiel du 

message qu’elle transmet 84 : 

 
« La majorité voit la pièce comme tel : le vilain Shylock aurait été vaincu par la bonne et 

sage Portia. Tout comme les prétendants malheureux de Portia, la majorité des 

commentateurs se sont donc contenté de faire une lecture superficielle de la scène du 
procès (…) Mais la minorité voit bien que Shylock est victime d’une injustice, et parvient 

ainsi à mieux suivre le thème de la pièce. Une telle lecture est conforme au texte de 
Shakespeare et comme Bassanio a fait le bon choix de la cassette, elle va au-delà des 

apparences, vers l’essentiel. » 

 

                                                
82 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.387-8 : ”Among the plays there is also one major presentation of 
professional moneylending in a context that leaves Shakespeare’s critics divided. Shylock complains 
bitterly of Antonio’s public denunciation of ‘me, my bargains, and my well-won thrift - / Which he calls 
interest’ (MV 1.3.48-9), and is offended that Antonio ; was wont to call me usurer: let him look to his bond’ 
(3.1.43-4). As we have noted above, advancing money on conditional bonds was not subject to usury 
restrictions. But if the terms of a penalty were extreme as in Shylock’s bond, equity could intervene.” 
83  V. supra, p.17. 
84 op.cit., p. 79: “ The majority view – that Shylock is a villain routed by a good and wise Portia – is what the 
play appears to support. Like Portia’s failed suitors, the majority commentators are taken in by surface 
features of the trial scene: ‘The seeming truth which cunning times put on / to entrap the wisest’ (3.2.100-
101). This overwhelming majority ignores Shakespeare’s warning, from the mouth of another failed suitor 
(Aragon), about ‘the fool multitude, that choose by show, / Not learning more than the fond eye doth teach, 
/ Which pries not to th’ interior’ (2.9.25-27). But the minority view – that Shylock is a victim of injustice – 
follows more closely the theme of the play, wholly accords with Shakespeare’s text, and like Bassanio’s 
correct choice of the lead casket, goes behind appearances to essence.” 



 57 

Il est intéressant de noter que l’un des thèmes centraux de la pièce, à savoir la 

miséricorde, est tout à fait à l’antipode du jugement manifestement injuste rendu à l’égard 

de Shylock. Face à cette injustice, Shylock se montre passif et résigné à la fin de la pièce, 

et ce contraste avec la ténacité du combattant dont il fait preuve tout au long de la pièce 

marque sa défaite face à la supériorité de l’ordre social consacrée dans le jugement. 

Cette attitude de Shylock a parfois soulevé des réactions émouvantes des critiques et 

des spectateurs de la pièce, qui se sont demandés à juste titre si le jugement rendu n’était 

finalement pas un mauvais jugement, qui échoue à rétablir une situation juste et 

équitable85 :  

 
« Le jugement de Shakespeare peut-il être erroné ? Je ne me suis jamais satisfait de la 
fin du Marchand de Venise, en lisant la pièce ou en la regardant. La défaite de Shylock 

me semble d’une rapidité brutale, et ses plaintes et sa peine sont insuffisamment 
exprimées. Je me souviens d’une description, ou d’une performance de Laurence Olivier, 

dans laquelle, après l’expulsion de Shylock à la fin du quatrième acte, on l’entend hurler 
un long cri. Mais je suis suffisamment persuadé par Shylock qui quitte la scène en disant 

qu’il se sent malade, et je l’imagine mal avec assez d’énergie pour se mettre à crier. Je le 
perçois, avec ses mots ‘je suis satisfait’ (4.1.391) – comme étant spirituellement 

handicapé, sans émotion ou compréhension reconnaissable, même pas en colère ou 
méprisant.» 

 
Le jugement est cruel à un point tel que Shylock se retire, et son « I am content » (« je 

suis satisfait ») n’est finalement qu’une révérence tragique d’un personnage que l’on vient 

d’anéantir, son exclusion ou son expulsion un constat qu’il n’est désormais plus capable 

                                                
85 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre de Stanley Cavell, “Saying in 
The Merchant of Venice”, part IV, chap.12, p.2: “Can Shakespeare’s judgment ever be wrong? I have never 
satisfied myself about the ending of The Merchant of Venice, reading it or attending it. Shylock’s defeat has 
kept seeming to me to be abruptly pat and his thwarting and grief to go insufficiently expressed. I seem to 
recall, or recall the description of, a performance of Laurence Olivier’s in which, after Shylock’s expulsion 
at the end of act 4, he is heard to utter a long scream. But I am sufficiently convinced by Shylock’s taking 
his departure on saying he is sick that I do not imagine him to have available energy enough to scream. I 
perceive him, with his penultimate words— ‘I am content’ (4.1.391) —as spiritually disabled, without 
recognizable emotion or comprehension, not even angry or contemptuous. I do not regard this as a 
particularly contentious observation (it is probably not clear enough to be so), but I am concerned to 
understand what causes this perception and to ask how it might plausibly be played.” 



 58 

de mettre en œuvre ses « anciens pouvoirs », et son silence une preuve de l’impossibilité 

dans laquelle il a été mis de « participer à l’expérience humaine » 86. C’est pourtant 

Shylock qui introduit l’instance, en saisissant le doge pour obtenir l’exécution de la 

pénalité prévue dans le contrat de prêt, suite à la défaillance d’Antonio de lui rembourser 

le prêt à son échéance. Malgré les propositions répétées d’Antonio et de ses amis de 

rembourser le prêt à Shylock après la date d’échéance majoré des intérêts de retard, 

Shylock est intransigeant, il n’accepte aucune autre solution à part faire exécuter la 

pénalité contre Antonio et extraire une livre de chair de son corps, plus précisément du 

plus près de son cœur. L’intention véritable de Shylock est désormais déclarée : Antonio 

doit mourir. Paul Raffield fait un commentaire intéressant sur ce point qui confirme que le 

contrat ne constitue qu’un instrument d’animosité pour les parties ; Raffield précise que 

demander l’exécution de la pénalité au lieu du remboursement du prêt montre que ce qui 

est en jeu n’est pas le consentement ou l’accord des parties, en d’autres termes, le lien 

qui les unit, mais la punition du débiteur ayant manqué à son engagement 87. L’attitude 

de Shylock est donc une attitude punitive, par opposition à l’attitude d’un créancier de 

bonne foi qui cherche en premier lieu à obtenir le recouvrement de sa créance.  

 

Face à cette demande de Shylock, Antonio ne semble faire aucune objection. La 

première question qui se pose pour un juriste est la suivante : Pourquoi Shylock saisit-il 

le doge pour faire exécuter la pénalité, alors qu’Antonio renonce à se défendre contre les 

réclamations de Shylock et se résigne très vite à l’exécution de la pénalité ?   

 
ANTONIO. – « Laissez-le.  

Je ne le poursuivrai plus de prières inutiles.  

                                                
86 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Stanley Cavell, p.4: 
“If nothing matters, there is no cause for Speech (…) This is how I answer my opening question about 
Shakespeare’s judgment in his calibration of Shylock’s decline in the scene of his exclusion or expulsion. I 
take it that we are to perceive Shylock’s ending, his continued mere repetition of words he once upon a 
time could mean and could use to effect in confronting others, as showing him now working to cover the 
vanishing powers, or the increasing consciousness of the emptiness, the suffocation, of his possibility of 
speech; put otherwise, showing him becoming drained of the effort to continue assuming, to the extent he 
has ever assumed, participation in the human.” 
87 op.cit., p. 57.  



 59 

Il en veut à ma vie. Je connais ses raisons :  

J’ai souvent délivré de ses confiscations  
Bien des gens qui venaient gémir auprès de moi.  

C’est pourquoi il me hait. » 88  
(MV 3.4.19-24) 

 
En général, le créancier ne saisit le juge que si le débiteur refuse de s’exécuter. En 

d’autres termes, Shylock n’avait pas besoin – du moins d’un point de vue purement 

juridique – de saisir le doge et de faire un procès à Antonio qui a très vite accepté de 

livrer son corps et sa vie à Shylock. En effet, Antonio – dans son attitude sacrificielle – 

décide qu’il est perdant avant même l’introduction du procès par Shylock. Le recours au 

doge de la part de Shylock semble s’inscrire dans un effet de drame ; même si légalement 

rien ne s’y oppose, la pièce n’aurait tout de même pas eu le même effet si Shylock avait 

pris une livre de chair et tué Antonio dans une scène intime, sans témoins et sans public 

et surtout, sans l’approbation de l’ordre de Venise représenté par le pouvoir judiciaire du 

doge. Demander au doge de lui donner le droit de tuer Antonio, à travers un jugement 

rendu en faveur de Shylock avait en effet beaucoup plus de valeur qu’une exécution 

« privée » du contrat et de la pénalité.  

 

Par ailleurs, la position de résignation d’Antonio est affichée tout au long du procès et dès 

le début du procès, il affirme qu’il est prêt à exécuter la pénalité 89 : 

 
ANTONIO. – « On me l’a dit,  

                                                
88 Texte original en anglais: “Antonio. – Let him alone. / I’ll follow him no more with bootless prayers./ He 
seeks my life. His reason well I know:/ I oft delivered from his forfeitures / Many tha have a t times made 
moan to me./ Therefore he hates me.” Et un peu plus loin : “Antonio. – The duke cannot deny the course 
of law. / For the commodity that strangers have / With us in Venice, if it be denied, / Will much impeach the 
justice of his state, / Since that the trade and profit of the city / Consisteth of all nations. Therefore go. / 
These griefs and losses have so bated me, / That I shall hardly spare a pound of flesh / Tomorrow to my 
bloody creditor.— / Well, jailer, on.—Pray God Bassanio, come / To see me pay his debt, and then I care 
not.” 
89 Texte original en anglais: “Antonio. – I have heard / Your grace hath ta'en great pains to qualify / His 
rigorous course. But since he stands obdurate / And that no lawful means can carry me / Out of his envy’s 
reach, I do oppose / My patience to his fury, and am armed / To suffer with a quietness of spirit / The very 
tyranny and rage of his”. 



 60 

Votre Grâce s’est donnée grande peine pour modérer  

Son implacable cours, mais puisqu’on ne peut le fléchir 
Et qu’il n’existe aucun moyen légal 

Qui me mette à l’abri de sa haine, j’oppose donc  
Ma patience à sa rage et me prépare  

A supporter d’une âme sereine  
Jusqu'à sa sauvagerie et jusqu'à sa fureur. » 

(MV 4.1.6-12)  

 
L’absence de défense d’Antonio soulève une autre question : Un défendeur qui ne 

souhaite pas se défendre ne nomme pas en général d’avocat pour le représenter. Et 

même s’il en nomme – ce qui est paradoxal avec son aveu que le demandeur est en droit 

d’obtenir sa réclamation – l’avocat ne peut tout de même pas aller au-delà des demandes 

du défendeur et le défendre malgré lui. Pourtant, les amis d’Antonio, dans une attitude 

« plus royaliste que le roi », prennent sa défense contre Shylock allant ainsi au-delà de 

la volonté de celui qu’ils défendent, et cette attitude paradoxale aurait dû être censurée 

par le doge. Or ce dernier apparaît lui aussi comme un défenseur d’Antonio, devenant 

ainsi à la fois juge et partie au procès. 

 

I) Le doge, juge et partie au procès  
 

Dès le début de la scène du procès (Acte 4, scène 1), le doge apparaît comme une partie 

au procès et non comme un juge impartial. La scène commence par le doge qui discute 

avec Antonio avant l’arrivée de Shylock (violant déjà son impartialité) et la conversation 

révèle que le doge favorise une partie à l’autre, et va même jusqu'à opter pour un 

vocabulaire brutal pour qualifier Shylock en l’absence de ce dernier 90 :  

 
LE DOGE – « Alors, Antonio est-il là ?  

                                                
90 Texte original en anglais: “Duke. – What, is Antonio here? / Antonio. – Ready, so please your grace. / 
Duke. – I am sorry for thee. Thou art come to answer / A stony adversary, an inhuman wretch / Uncapable 
of pity, void and empty / From any dram of mercy”.  
 



 61 

ANTONIO – Présent, s’il plait à Votre Grace. 

LE DOGE – Je suis navré pour toi. Tu es venu te défendre 
Contre un dur adversaire, un misérable sans cœur, 

Fermé à la pitié, exempt et dépourvu 
De toute miséricorde. » 

(MV 4.1.1-5) 

 
Dès le début, le terme « mercy » ou « miséricorde » apparaît, et c’est le doge qui est le 

premier à le mentionner. Il est tout à fait inattendu qu’un juge, avant le procès, c’est-à-

dire avant même avoir entendu les parties, évoque au défendeur la miséricorde que le 

demandeur devrait lui accorder. En termes juridiques, le premier principe qui aurait été 

violé à l’égard de Shylock dès le début du procès serait le principe du contradictoire qui 

interdit au juge de communiquer avec une partie sans la présence de la partie adverse, 

et violant ainsi l’égalité des chances des parties au procès. Le second principe violé par 

le doge à travers cette réplique serait celui de l’impartialité du juge, garantie principale 

d’un procès équitable. Son affirmation qu’il a été « attristé » par la nouvelle et par le 

procès intenté par Shylock contre Antonio est une preuve incontestable qu’il n’est ni 

neutre ni objectif par rapport au conflit dont il est saisi. Il aurait dû dans un tel cas se 

désister et s’écarter du procès, mais ce n’est pas du tout ce que le doge entreprend, il 

considère au contraire que son absence d’impartialité ne constitue pas une entrave au 

bon déroulement du procès, et va même jusqu’à moraliser le défendeur et faire appel à 

son sens de la pitié et de la miséricorde.  

 

Dans l’adaptation de la pièce faite par la BBC, la mise en scène du début du procès est 

très expressive : Shylock n’est pas encore arrivé, et le doge dialogue avec Antonio. Le 

doge est d’abord assis sur sa chaise et puis se lève et s’approche d’Antonio pour partager 

avec lui ses sentiments à l’égard de l’action en justice intentée contre lui par Shylock. La 

conversation achevée, le doge reprend sa place. En se levant de sa chaise pour 

communiquer avec Antonio avant l’arrivée de Shylock, le doge aurait donc quitté sa 

fonction de juge en faisant un aparté avec Antonio, et se serait joint au défendeur, 

devenant ainsi lui-même une partie au procès. Philippe Raynaud rappelle à ce titre les 



 62 

mots de Lord Norman « aucun juge raisonnable désirant obtenir un compromis ne 

commence par assurer la partie qu’il cherche à convaincre de la certitude du succès, 

aucun juge équitable ne donnerait pareilles assurances en les sachant fausses. »91 

 

Shylock, pourtant demandeur au procès, est accusé dès le début du procès non pas 

d’avoir violé la loi, mais de ne pas se montrer miséricordieux et d’être sans pitié à l’égard 

de son défendeur. Il ne s’agit donc pas d’un acte illégal qui lui est imputé, mais d’un acte 

immoral. L’entrée de Shylock sur scène pour démarrer le procès, avec tant d’ennemis sur 

place, dont le doge lui-même, fait d’ailleurs penser au châtiment public. Une affaire qui 

fait tant de bruit aurait poussé un juge raisonnable à faire le procès en huis clos afin de 

ne pas être influencé par l’opinion du public et conserver la neutralité de sa conviction 

personnelle. Or le doge insiste à ce que Shylock soit présent devant tous 92 :  

 
« Que quelqu’un fasse venir le Juif devant cette cour ! (…) Faites-lui de la place et qu’il 
se tienne en face de nous. » 

(MV 4.1.13-15) 

 
On a souvent déduit de cette phrase la nécessité de la comparution personnelle du 

demandeur, alors que cette notion, applicable en droit pénal et au défendeur, ne l’est pas 

en droit civil et au demandeur, comme c’est le cas dans le procès opposant Shylock à 

Antonio. La tirade du doge qui fait démarrer le procès transforme Shylock en 

défendeur, le doge l’accusant expressément d’être cruel à l’égard d’Antonio. Aucune 

notion de droit n’est invoquée, le doge ne fait aucune référence au contrat, ni aux termes 

qui y sont stipulés. Ses propos manquent de base légale, et toute mention du droit de 

Shylock de se faire rembourser le prêt qu’il a consenti à Antonio est complètement 

absente 93 : 

                                                
91 Philippe Raynaud, cours sur Shakespeare et le Droit, Université Paris II Assas, M2 en Philosophie du 
droit et droit politique, année 2013-2014, cité par John Russell Brown dans l’édition Arden de 1955 
(Londres, Methuen, 1955, trad. in CFL, tome 4, p. 580). 
92 Texte anglais original: “Go on, and call the Jew into the court (…..) Make room and let him stand before 
our face.” 
93 Texte original en anglais: “Shylock, the world thinks, and I think so too, / That thou but lead’st this fashion 
of thy malice / To the last hour of act, and then ’tis thought / Thou'lt show thy mercy and remorse more 



 63 

 
LE DOGE – « (…) Shylock, de l’avis de tous – et du mien également –  

Tu n’adoptes cette apparence de méchanceté 
Que jusqu’au dernier moment, et on pense qu’alors  

Miséricorde et pitié seront plus étonnantes  
Que ne l’est ton apparente et étrange cruauté,  

Et qu’au lieu, comme maintenant, d’exiger la sanction –  
Qui est une livre de chair de ce pauvre marchand –  

Tu ne voudras pas seulement remettre le dédit,  
Mais, mû par amitié et humaine bienveillance,  

Tu lui feras grâce de la moitié du principal.  

En jetant un regard de pitié sur les pertes  
Qui se sont récemment accumulés sur lui,  

Suffisantes pour ruiner un royal marchand  
Et arracher de la compassion sur son sort  

A des poitrines d’airain et des cœurs durs comme pierre,  
A des Turcs insensibles et des Tartares qui n’ont  

Jamais appris les devoirs de la douce courtoisie.  
Nous attendons tous, Juif, une réponse bienveillante. » 

(MV 4.1.15-33) 

 
C’est en général au demandeur de commencer par exposer sa demande pour démontrer 

que le défendeur a porté atteinte à ses droits. En exposant le conflit de la manière dont il 

l’a fait, le doge aurait pris la place du demandeur, au nom de tous les Vénitiens présents 

(« Nous attendons tous, Juif, une réponse bienveillante »), et inversé les rôles ; il fait de 

Shylock le défendeur qui doit de surcroit justifier sa demande d’obtenir l’exécution de la 

pénalité ainsi que son manque d’empathie envers Antonio. Ce qui est d’ores et déjà 

critiquable d’un point de vue juridique, c’est que le droit pour le demandeur de demander 

                                                
strange / Than is thy strange apparent cruelty, / And where thou now exacts the penalty— / Which is a 
pound of this poor merchant’s flesh— / Thou wilt not only loose the forfeiture / But—touched with human 
gentleness and love,— / Forgive a moiety of the principal, / Glancing an eye of pity on his losses / That 
have of late so huddled on his back / Eno' to press a royal merchant down / And pluck commiseration of 
his state / From brassy bosoms and rough hearts of flint, / From stubborn Turks and Tartars never trained 
/ To offices of tender courtesy. / We all expect a gentle answer, Jew”. 



 64 

l’exécution forcée du contrat semble être assimilée par le doge à une agression commise 

par le demandeur au procès contre son défendeur. Cette approche contrevient à la 

logique judiciaire mais aussi au droit de l’époque. En effet, la procédure judiciaire à 

l’époque de Shakespeare admettait déjà le principe selon lequel c’est au débiteur 

défaillant de justifier la raison pour laquelle il n’a pas remboursé la dette, et non au 

demandeur de justifier la raison pour laquelle il demande l’exécution du contrat 94 : 

 
« La charge de la preuve incombait au débiteur qui devait se défendre contre l’exécution 

de la pénalité, et non sur le créancier pour obtenir l’exécution de la condition prévue au 
contrat. » 

 
C’est dans cette logique d’inversion des rôles amorcée par le doge, que Portia, déguisée 

en « civil doctor », interviendra dans le procès. Les « civil doctors » ou « docteurs civils » 

dans une traduction littérale, étaient des avocats spécialisés en droit civil romain qui 

intervenaient dans des procès où la loi romaine était applicable, mais leur nombre semble 

avoir été bien plus restreint et la place qu’ils occupaient moins importante que les avocats 

spécialisés en common law :  

 
« Les avocats qui pratiquaient le droit civil romain (principalement dans les cours 

ecclésiastiques) étaient appelés des docteurs civils, ou civilistes. Ils étaient gradués 
d’Oxford ou de Cambridge et avaient parfois étudié dans d’autres universités 

continentales, européennes pour la plupart. Ces avocats étaient membres du parlement 

des “Docteurs”, fondé à la fin du 15eme siècle.  Au temps de Shakespeare, ces avocats 
étaient en gros moins importants et moins nombreux que les avocats de common law, 

dont le nombre se montait probablement entre deux cent et deux mille.(…) » 95 
 

                                                
94 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.37 : “The legal onus was on the debtor to defend against the penalty, 
not on the creditor to enforce the condition (Simpson, 1966, p. 397)”. 
95 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.50: “ civil doctor (A) Lawyers who practised Roman civil law (mainly in 
the ecclesiastical courts) were known as civilians, or civil doctors. They were graduated of Oxford or 
Cambridge and sometimes had studied at other continental European Universities. Civilians were members 
of Doctor’s Commons, founded in the late fifteenth century (…) However in Shakespeare’s age civilians 
were altogether less important and less numerous than common lawyers, probably numbering some two 
hundred to about two thousand common lawyers (…)” 



 65 

« (…) Le mot “avocat” embrassait plus d’un type de praticien légal, chacun ayant des 

fonctions différentes. Shakespeare mentionne deux types de praticiens, le procureur et 
l’avocat de droit civil ou "docteur civil", tout en utilisant parfois l’appellation avocat(s).  

La principale différence entre avocats était ceux qui pratiquaient la common law de ceux 
qui pratiquaient la loi civile dérivée du code Justinien (…) » 96 

 
Le recours par le doge à un avocat civiliste semble être en conformité avec la pratique 

de l’époque, où les tribunaux anglais qui faisaient application de la loi romaine (ce qui 

étaient notamment le cas dans les litiges entre marchands97) consultaient parfois ces 

avocats, considérés comme des experts de la loi civile, pour les aider à interpréter et 

appliquer la loi applicable au litige :  

 
« Les juges de la common law, appelaient des experts de la loi civile ou loi romaine pour 

des consultations aux tribunaux. Dans la pièce, l’introduction d’un expert légal pour aider 
le juge ainsi que Portia qui participait de manière active à l’interrogation de Shylock, 

dérivait de la loi civile, ou loi romaine. La loi romaine était pratiquée dans certains 
tribunaux du 16eme siècle en Angleterre, comme la Cour Admiralty (…) »98 

 
« (…) quand les procès de marchands avaient lieu, il était normal pour les tribunaux de 

consulter un avocat civiliste. C’est précisément ce que fait le doge dans Le Marchand de 
Venise, bien plus tôt qu’en 1611. » 99 

                                                
96 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.193-194: “In early modern England, the term ‘lawyer’ embraced more 
than one kind of legal practitioner, each performing different functions. Shakespeare mentions two types of 
practitioners by name, the attorney, and the civilian lawyer or civil doctor, as well as using the appellation 
lawyer(s). The main division among lawyers was between those who practiced the common law and those 
who practiced the civil law derived from Justinian’s Corpus Juris Civilis. Attorneys, solicitors, utter-barristers 
and serjeants-at-law were common lawyers, while civil doctors were the inheritors of the classical law 
tradition (…)” 
97 V. supra, Introduction.  
98 Christina G. Waldman, op.cit., p. 23: “Common law judges called civilian, or Roman law, experts to 
consult them in law courts. In the play, the bringing in of a legal expert to advise the judge as well as Portia’s 
taking an active role in the questioning of Shylock, derived from Roman or civil law. Roman law was 
practiced in some sixteenth-century English courts, such ‘as admiralty’.  The fictional Bellario is an Italian 
jurist which means he is an expert in the civilian or Roman law, i.e. that based on the Sixth Century Roman 
Emperor Justinian’s Corpus Juris Civilis. Canon law (ecclesiastical law), too, and its interpretation, was 
based to a  great extent on Justinian’s law as well”. 
99 Christina G. Waldman,  op.cit., p.51: “when hearing merchant cases, it was all right for [courts] to consult 
a civilian doctor of laws. That is, of course precisely what the Duke does in The Merchant of Venice, much 
earlier than 1611”. 



 66 

 
Portia, faisant de nouveau preuve de ruse, prend la place de Balthasar, l’expert légal que 

le doge avait appelé au procès, se déguise en civil doctor, et intervient au procès 

apparemment pour donner son expertise juridique, mais son dessein caché est celui de 

sauver la vie d’Antonio et de sanctionner Shylock. Sous son déguisement, Portia joue 

donc trois rôles à la fois : elle est dans l’apparence l’expert juridique sollicité pour donner 

son avis sur la pénalité et son interprétation, mais en réalité elle intervient au procès pour 

défendre Antonio et lui sauver la vie et finit par remplacer le doge en rendant elle-même 

un jugement final contre Shylock. Portia commet au moins une usurpation du titre de civil 

doctor, et comme le doge, elle n’est pas impartiale, mais au contraire, cherche à trouver 

l’explication juridique qui justifie sa réelle intention d’acquitter Antonio et de punir Shylock.  

 

La ruse de Portia commence par une reconnaissance du droit de Shylock de demander 

l’application de la pénalité dans les termes prévus au contrat, ne trouvant pas à priori une 

interprétation juridique qui permette de sauver Antonio. Cette approbation préliminaire de 

la demande de Shylock par Portia suscite l’enthousiasme de ce dernier. Il va jusqu'à 

attribuer à Portia la qualité de juge, “wise young judge” ou “you are a worthy judge” ou 

encore “Oh noble judge”, “most rightful judge”, “most learned judge”. Mais il ne s’agit que 

d’un piège tendu à Shylock, et Portia ne tarde pas à s’aligner à la position prise par le 

doge, et à demander à Shylock de se montrer miséricordieux envers Antonio. Shylock 

doit désormais se défendre devant des juges qui manquent de neutralité, et ce n’est pas 

le contrat qui va le sauver, l’accusation principale qui est formulée contre lui se basant 

sur un critère moral, que les Vénitiens estiment être supérieure à la loi. Si comme Allan 

Bloom l’affirme, « Tout juge doit croire qu’il connaît les principes de justice et qu’il est 

personnellement désintéressé vis-à-vis des personnes qu’il juge »100, il est difficile de 

croire que le doge de Venise ou Portia étaient désintéressés du conflit entre Shylock et 

Antonio, et leur part d’arbitraire apparaît dès le début du procès.  

 

                                                
100 op. cit. p. 92. 



 67 

Les accusations portées contre Shylock par les Vénitiens sont d’ordre biblique, et comme 

l’affirme R. Lemon, « du moment que les citoyens Vénitiens accusaient Shylock de 

transgresser l’humain et la loi biblique, il semblait naturel de refuser la demande 

d’exécution de son contrat, jugée illégitime. » 101 Le contrat que Shylock et Antonio ont 

signé n’est pas invoqué par les juges qui sont néanmoins censé interpréter la volonté des 

parties telle qu’elle apparaît dans le contrat. La première attitude des Vénitiens est de 

faire complètement fi de l’instrument juridique pourtant essentiel dans la résolution du 

conflit. Shylock a été critiqué pour s’être accroché à la lettre du contrat, mais en réalité il 

est le seul à avoir invoqué le contrat dès le début du procès. Contrairement aux Vénitiens, 

sa demande ne se base pas sur un critère extérieur à la loi, et il n’est pas exagéré 

d’affirmer qu’en négligeant complètement le contrat et en implorant la miséricorde de 

Shylock, les Vénitiens auraient eux-mêmes été coupables de violation de la convention 

des parties qui tient lieu de loi. Shylock est pris au piège, le contrat ne pouvant suffire 

pour le défendre contre un pouvoir qui invoque une notion biblique à la place de la loi. 

Comme dit R. Lemon, du moment qu’il est perçu comme inhumain, les Vénitiens n’allaient 

jamais accepter d’accorder l’exécution du contrat à Shylock et ce dernier apparait donc 

comme perdant dès le début du procès. Le savait-il quand il dit à Bassanio, avant même 

d’entamer le procès, qu’il insiste à faire un procès même perdant (« a losing suit ») à 

Antonio ?  
« Ainsi je n’ai aucune raison (ni ne veux en donner,  

Sinon une haine résolue, un solide dégoût 
Que j’ai pour Antonio) qui fait que je poursuis  

Un procès sans profit contre lui. Est-ce répondre ? »102 
(MV 4.1.58-61) 

                                                
101 Rebecca Lemon, op.cit., p. 563: “Since Venetian citizens accuse Shylock of transgressing human and 
biblical law, it would seem natural to overturn his contract as illegitimate. This is the position that Bassanio 
takes when he pleads with Balthasar: I beseech you / Wrest once the law to your authority.  / To do a great 
right, do a little wrong, / And curb this cruel devil of his will. (4.1.211-14) The authority of Balthasar, he 
argues, should supersede the law, transcending problematic positive law (i.e. written, earthly law), in the 
name of the superior moral authority, the ‘great right’ of Venetian Christians. Nevertheless Shylock, the 
Duke, and Portia uphold the contract – it may be murderous but in terms of Venetian law it is legitimate 
(…)” 
102 Texte original en anglais: “So can I give no reason, nor I will not / (More than a lodged hate and a certain 
loathing / I bear Antonio), that I follow thus / A losing suit against him. Are you answered?” 



 68 

 
Je ne me suis rendue compte de l’importance de cette phrase de Shylock qu’après 

plusieurs lectures de la pièce: Shylock se doutait, même avant d’entamer un procès 

contre Antonio, qu’il risquait d’être pris au piège. Ceci ajoute à l’importance symbolique 

du procès, en rappelant que d’un point de vue processuel, Shylock n’était pas obligé 

d’intenter un procès à Antonio pour satisfaire sa demande, ce dernier ayant accepté 

d’exécuter la pénalité sans objection. Shylock semblait savoir qu’en entamant ce procès, 

il était question soit de tuer Antonio en obtenant l’exécution de la pénalité, soit d’être lui-

même éliminé. Le procès apparaît ainsi comme un duel, dans lequel Antonio bénéficie 

d’un avantage majeur par rapport à Shylock : la force du soutien de la majorité des 

Vénitiens. Le pouvoir en place auquel Shylock demande justice, est en réalité un pouvoir 

biaisé qui cherche à préserver l’ordre social prédominant et à éliminer les voix dissidentes 

comme celle de Shylock.   

 

II) La miséricorde et la loi   
 

Les pièces de Shakespeare soulèvent des questions qui n’ont cessé d’être d’actualité au 

fil du temps. L’insistance de Shylock à faire appliquer la pénalité prévue au contrat, aussi 

sévère soit-elle, rappelle l’adage latin « Dura lex sed lex », « la loi est dure mais c’est la 

loi ». Si la loi est en général équitable, qu’en est-il lorsque la loi, ou la convention des 

parties qui tient lieu de loi, conduit désormais à une solution manifestement inéquitable ? 

La tâche du juge est-elle réellement remplie au cas où il se contenterait d’appliquer la 

règle de droit et de résoudre le litige, sans se soucier de savoir si la solution retenue est 

juste et équitable ? La tâche de juger n’a cessé de faire appel à des notions qui 

transcendent la règle écrite et la lettre de la loi 103; si le juge doit rester impartial et objectif, 

                                                
103 La tension entre la loi écrite et l’équité continue de faire l’objet de débats en philosophie du droit (v. not., 
Henri Mazeaud, « Les notions de ‘droit’, de ‘justice’ et d’ ‘équité’ », Revue internationale de droit comparé, 
Vol. 8 No. 3, Juillet-septembre 1956), et s’est infiltrée dans plusieurs domaines du droit, comme par 
exemple dans le droit de l’arbitrage, mode alternatif de résolution des litiges. A côté de l’arbitrage en droit 
dans lequel l’arbitre, comme le juge, se doit d’appliquer la loi, un autre type d’arbitrage a été créé, à savoir 
l’arbitrage « ex æquo et bono », ce qui veut dire un arbitrage « en équité ». Si les parties confient à l’arbitre 
la mission de juger en équité, ce dernier ne doit tenir compte du texte de loi qu’au cas où il apporterait la 



 69 

ce principe ne doit pas aller à l’encontre de la bonne résolution du litige, laquelle fait 

nécessairement appel dans certaines situations à son pouvoir d’appréciation personnelle. 

Le juge se doit parfois de s’inspirer de notions supérieures à la loi et qui constituent des 

sources indirectes de la règle écrite, sans pour autant qu’il tombe dans l’arbitraire. La 

question de la loi écrite dont l’application par le juge mène à une résolution insatisfaisante 

du litige et à une situation manifestement injuste à l’égard de l’une des parties, remonte 

à la tragédie grecque. Antigone a introduit ce qu’on a plus tard désigné par le « droit 

naturel », ce droit non écrit qui transcende la règle écrite, qui s’impose à elle, et qui a été 

consacré par la suite par des principes fondamentaux supérieurs à la loi. Antigone a 

désobéi à Créon, elle creuse la terre pour y enterrer son frère, ce sont les traces de boue 

sous ses ongles qui la trahiront, son corps est mis au service de sa désobéissance et 

c’est grâce à cette désobéissance que le principe relatif au droit à la sépulture a été 

éventuellement consacré par le droit naturel. Antonio de son côté met son corps au 

service du sacrifice, il veut donner sa vie pour montrer qu’il est un bon chrétien (« I’ll pay 

it instantly, with all my heart » (MV 4.1.275), « Je la paierai sur-le-champ et cela de tout 

cœur »), et le doge et Portia ne font appel à la miséricorde que pour le sauver. Ce recours 

à une valeur morale, intervenant dans le seul but de sauver une partie au procès tout en 

ignorant complètement les intérêts de la deuxième partie, n’offre aucune avancée au 

niveau du droit. Portia et le doge ne font pas appel à la miséricorde comme Antigone fait 

appel à l’humanité de Créon, refuser que le corps du mort se décompose sous les regards 

des citoyens, et s’obstiner à l’enterrer est d’une importance qui transcende les époques, 

et qui relève des droits inhérents à la personne. Ce n’est pas du tout, malgré la très belle 

tirade de Portia sur la miséricorde dans Le Marchand de Venise, ce qu’elle cherche à 

réaliser en voulant sauver Antonio, puisque comme le doge, sa conviction est biaisée. 

Portia et le doge vont tous les deux de la prémisse que les deux parties au procès ne 

                                                
preuve que l’application de la loi mènerait à une solution équitable du litige. L’arbitre se doit dans un tel cas 
de motiver la sentence arbitrale de manière à démontrer clairement en quoi l’application de la loi est en soi 
équitable et aurait donc justifié la décision du juge d’appliquer la loi écrite plutôt que de juger selon le sens 
de l’équité.  
 



 70 

sont pas égales, l’appel à la miséricorde ne peut donc avoir pour finalité d’établir un droit 

dont quelqu’un d’autre qu’Antonio pourra bénéficier. 

 

Aller au-delà de la loi signifie dépasser les frontières que l’autorité dont elle émane a 

posées. Dans un régime républicain la question est d’autant plus délicate, car le juge ou 

l’autorité judiciaire doit respecter les limites posées par une autre autorité qui est celle du 

législateur. Mais même dans le cadre d’un régime monarchique, la question ne manque 

pas de complexité, et des penseurs se sont demandés depuis plusieurs siècles si le fait 

de faire prévaloir l’équité ne diminuerait pas en réalité la valeur de la loi. Le fait de juger 

en ayant l’équité en vue et en relativisant la lettre de la loi, porte-t-il atteinte à l’autorité de 

la loi et donne-t-il un pouvoir exorbitant au juge ou au monarque ? Parmi les opinions 

recueillies depuis le 16eme siècle, on retrouve celle de William Lambarde, politologue et 

théoricien du droit qui considère que l’équité ne diminue pas de la valeur de la loi, mais 

qu’elle permet au juge « d’adapter » l’application de la loi 104 :  

 
« Lambarde insiste sur le fait qu’une interprétation équitable ne viole pas l’autorité ultime 
de la common law ni elle augmente le pouvoir du juge pour le rendre équivalent à celui du 

législateur ; elle rend simplement adaptée l’application d’une loi positive. Le juge doit 
demander cependant comment la lettre de la loi positive écrite peut donner lieu à une 

interprétation équitable. » 

 
Le juge qui fait appel à son sens de l’équité ou de la miséricorde, serait-il en train 

d’outrepasser  ou d’adapter la loi ? Quelle position prend Shakespeare sur cette question 

dans Le Marchand de Venise ? C’est à la notion de miséricorde que le doge et Portia ont 

recours pour tenter de tempérer la pénalité prévue dans le contrat, sachant que l’équité 

avait un sens particulier à l’époque de Shakespeare. S’il est vrai que les deux notions 

d’équité et de miséricorde sont proches, il n’en reste pas moins qu’elles présentent des 

                                                
104 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre de Constance Jordan, 
“Interpreting Statute In Measure for Measure”, part II, chap.5, p.6: “Lambarde insists that equitable 
interpretation does not violate the ultimate authority of the common law or augment the power of the judge 
to that of legislator; it merely makes suitable the application of a positive law. The judge must ask, however, 
how the letter of positive “written law” can yield an equitable interpretation.” 



 71 

divergences importantes, la première et probablement la plus importante étant que la 

miséricorde a pour source directe la religion ; il s’agit d’une notion biblique qui ne présente 

à priori aucun lien avec le domaine juridique. Il est vrai que certaines explications de la 

notion d’équité par des juristes contemporains de Shakespeare comme Christopher St. 

Germain, cité par Louise Halper105 confondent l’équité avec la miséricorde, mais il n’en 

reste pas moins que les deux notions diffèrent, comme le rappelle notamment François 

Ost 106 : 

 
« De nombreux analystes relisent la pièce dans les termes d’un majestueux affrontement 

entre droit et équité (…) A mieux y regarder cependant, ce n’est pas d’équité qu’il est 
question dans la pièce (…) mais bien de Mercy, c’est-à-dire de grâce. La miséricorde nous 

propulse dans un au-delà de la justice et de la loi (…) » 

 
D’autres notions voisines sont également mentionnées dans la pièce, telles que le 

« pardon » ou la « clémence ». Il semble cependant qu’à l’époque de Shakespeare, il 

était question de pardon ou de clémence lorsqu’il s’agissait de l’absolution d’un crime, en 

général un meurtre ou un assassinat, et c’est uniquement le prince ou le monarque qui 

avait le droit d’accorder une telle absolution du crime commis 107 : 

 
« pardon/clémence (A) Les pardons absolvaient un criminel de la punition. Ils étaient 
typiquement donnés à ceux qui tuaient accidentellement (voir meurtre/homicide). »  

 
Les tribunaux – même ceux jugeant en équité – ne pouvaient ni accorder le pardon ni la 

clémence à un accusé, malgré la tentative des jurés d’atténuer les peines jugées parfois 

trop sévères 108 :  

                                                
105 Louise Halper, « Measure For Measure: Law, Prerogative, Subversion », Cardozo Studies in Law and 
Literature, Vol. 13, No. 2, Fall 2001, pp. 221-264. En ligne: 
https://www.jstor.org/stable/10.1525/lal.1.2001.13.2.221, p. 230.  
106 op.cit. p.110-111.  
107 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.252: “pardon/clemency (A) Pardons absolved a convicted criminal 
from punishment. They were, for instance typically given to those who killed accidentally (see under 
murder/homicide)”. 
108 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.252: “pardon/clemency (…) No special pleading was possible in 
criminal law; a defendant must plead the general issue, guilty or not guilty (…) Juries were so likely to find 
means to minimize or forgive crimes, either at presentment or at trial, that some contemporaries of 



 72 

 
«  Les jurés étaient si enclins à minimiser ou pardonner les crimes, soit à la présentation, 

soit au procès, que certains contemporains de Shakespeare sentirent le besoin d’insister 
sur le fait que la clémence était le fait du prince. Ils étaient contre l’usurpation d’une 

prérogative royale à octroyer le pardon. Malgré certaines affirmations contraires, la 
juridiction d’équité de la Cour de Chancellerie ne pouvait offrir de « pardon » pour les 

crimes. Le roi, ou plus rarement le parlement, accordait les pardons, et l’implication de la 
Chancellerie était purement administrative, exerçant sa fonction de secrétaire général de 

la couronne. » 

 
On lit également sur la spécificité de la notion du « pardon »109 :  

 
« L’équité anglaise à l’époque de Shakespeare n’offrait pas de pardon pour les crimes. 
C’est uniquement en exerçant une de ses fonctions administratives en tant que secrétaire 

royal que le département de la Chancellery pouvait accorder des pardons. Certains 
contemporains de Shakespeare insistaient que la clémence était le fait du prince. » 

 
Si le pardon était le fait du prince, cela signifie que le doge ne pouvait ni pardonner 

Antonio d’avoir violé son obligation, ni tempérer la pénalité trop sévère prévue dans le 

contrat entre Shylock et Antonio. Venise étant une république et non une monarchie, le 

doge de Venise se devait de respecter les frontières de la loi, et ne pouvait aller au-delà 

de la loi même si son application devait mener à une situation injuste. Portia tente de 

persuader Shylock d’être miséricordieux car la loi – ou la pénalité prévue au contrat qui 

tient lieu de loi – ne peut être tempérée sans son accord. Ce n’est notamment pas le cas 

                                                
Shakespeare felt a need to insist that clemency was a function ‘only proper’ to the prince’ (…) Their 
objection was against usurpation of the royal prerogative power to grant pardon. Despite some claims to 
the contrary, the equity jurisdiction of the Court of Chancery could not offer ‘pardon’ for crimes. The king or 
more rarely parliament issued pardons, and Chancery’s involvement was entirely administrative, exercising 
its function as a general secretariat to the crown”. 
109 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 114 : “Neither did English equity in Shakespeare’s time offer free 
‘pardon for crimes. Only in exercising one of its administrative functions as a royal secretariat did the 
multifaceted Chancellor’s department have to do with issuing pardons. Several contemporaries of 
Shakespeare saw clemency as a function only proper to the Prince (…)” 



 73 

dans Mesure pour Mesure, où le duc a le pouvoir de tempérer la loi et d’accorder la 

miséricorde, étant donné qu’il est le monarque et qu’il a les pleins pouvoirs 110 : 

 
« L’action [dans Mesure pour Mesure] tout au long de la pièce établit que le duc est un 

prince qui légifère et que son autorité est absolue. Lui ou ses députés fonctionnent comme 
étant la loi. Il ne gouverne pas par des moyens que lui aurait accordé une cour de justice 

(…) Bien entendu, un bon roi ajustera ses actions en égard avec la loi. Mais il n’y est pas 
lié sinon par sa bonne volonté. » 

 
Philippe Raynaud rappelle que le rôle prédominant de Portia qui implore la miséricorde 

de Shylock s’explique par le fait que le doge est impuissant pour tempérer la loi par 

l’équité ou pour accorder lui-même la miséricorde étant donné la forme du régime qui 

prévaut à Venise111 :  

 
« L’intervention décisive de Portia dans Le Marchand de Venise est due à l’échec du doge, 

qui vient lui-même de l’impossibilité de recourir à l’équité dans le régime républicain de 
Venise. À Venise, en effet, aucune autorité n’a le moyen de modifier un « décret » 

(decree), c’est-à-dire de faire une exception : l’équité est donc impossible et la seule 
alternative est entre la miséricorde et le respect de la lettre du contrat et de la loi. » 

 
Il faut néanmoins rappeler qu’à l’époque de Shakespeare, des tribunaux avaient été créés 

avec la prérogative de pouvoir juger en équité, notamment lorsque l’application de la loi 

menait à une situation injuste et que « les dommages civils (…) pouvaient suffire au 

dédommagement du créancier. Ce dernier se contentait dans ces conditions d’exiger 

‘équitable relief of the bond’s penalty’ 112 . » Spécificité du droit anglais, la question s’est 

néanmoins posée pour Le Marchand de Venise de savoir pourquoi Antonio n’a pas eu 

recours aux tribunaux jugeant en équité pour se sauver de l’application de la pénalité 

                                                
110 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Constance Jordan, 
p.3 : “The action [in MM] throughout the play establishes that the Duke is a prince-legislator and his authority 
is absolute; he (or his deputy) functions as the law; he does not govern by means provided by the institution 
of a court of law (…) [Admittedly] a good king will frame all his actions to be according to the Law; yet he is 
not bound thereto but of his good will”. 
111 Ph. Raynaud, Cours sur Shakespeare et le Droit, op.cit. 
112 F. Ost, op.cit., p.110-111. 



 74 

excessive. L’omission de toute mention de l’équité et des tribunaux jugeant en équité du 

Marchand de Venise a été remarquée par les critiques de Shakespeare 113 :  

 
« MM [Mesure pour Mesure] et Le Marchand de Venise sont des pièces dans lesquelles 

le thème supposé “équité/loi” a fait couler beaucoup d’encre, bien qu’aucune d’entre elles 
ne contienne d’allusion à la Chancellerie ou à d’autres tribunaux d’équité, ni à aucune 

représentation explicite des principes ou procédures d’équité. Le rapport entre Le 
Marchand de Venise et la notion d’équité est rendue complexe, à cause de l’absence dans 

cette pièce de toute référence à un tempérament équitable d’une obligation conditionnelle 
injuste, tempérament admis et en vogue du temps de Shakespeare. Malgré de 

nombreuses lectures qui trouvent les concepts d’équité d’une importance cruciale pour la 

pièce, ce qui est remarquable d’un point de vue légal est qu’aucun tempérament équitable 
dans le contrat de Shylock n’est mentionné durant la scène de son procès ou ailleurs (…) 

Aucune raison pour cette omission n’est convenable. » 

 
L’équité, notion distincte de la miséricorde, se définit, selon une conception moderne du 

droit par “le principe modérateur du droit objectif (lois, règlements administratifs) selon 

lequel chacun peut prétendre à un traitement juste, égalitaire et raisonnable”114. De cette 

idée que la loi était parfois trop sévère et qu’il fallait la tempérer, sont nés dans 

l’Angleterre de Shakespeare des tribunaux distincts des tribunaux de droit commun, 

qualifiés de « Courts of the King’s conscience » (les tribunaux de la conscience du roi)115 

                                                
113 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.113: “MM and MV are playtexts in which a supposed ‘equity versus law’ 
theme has been much discussed, although neither contains any allusion to Chancery or to other equity 
courts, nor any explicit representation of equity principles or procedures. The relation of equity with MV is 
made complex, however, because of the absence in that play of any reflection of the equitable relief from 
an unfair conditional (‘double’) bond that was available and well known to be in Shakespeare’s time (see 
under bond). Despite very numerous readings that find concepts of equity crucially relevant to the play, 
what is most notable legally is that no equitable relief from Shylock’s bond is mentioned during the trial 
scene or elsewhere (this is noted in: Pollock, 1914, p. 175; Windolph, 1956, p. 55; Denning, 1986, p.30 ; 
Sokol, 1992; Holmer, 1995, pp 212-13, 327-9; White, R.S., 1996, p. 164). No single reason for this omission 
has been agreed ». 
114 https://www.dictionnaire-juridique.com/definition/equite.php.  
115 L’expression apparait à plus d’une reprise ; voir sur ce point, ainsi que sur l’étendue de l’atténuation de 
la loi par le juge de l’équité, Rebecca Lemon, op.cit., p.556-7: “Specifically, as William Lambarde and 
Christopher St German both explore, the court of Chancery allowed a judge, according to his conscience, 
to free a petitioner trapped by the letter of the law: Chancery, Lambard writes, ‘doth so cancell and shut up 
the rigour of the generall Law, that it shall not breake forth to the hurt of some one singular Case and 
person. Lambarde’s claim, that equity can ‘cancel’ and ‘shut up’ the general law might sound like reckless 



 75 

et qui avaient pour fonction de juger en équité, lorsque les conséquences de l’application 

de la loi étaient trop rigoureuses 116 : 

 
« La pensée juridique médiévale semble ne pas avoir considéré la common law et l’équité 

comme des corps de règles distincts (…) A partir du 16eme siècle, une base théorique 
distincte fut proposée pour l’équité. Le point de vue général de l’époque semblait admettre 

que toute règle générale doit mener à une situation d’injustice dans certains cas, et donc 
que l’application de la loi positive est sujette à un certain pouvoir de dispense dans l’intérêt 

de la haute justice (…) ; Selon S.F.C Milsom, l’unique innovation anglaise fut d’instituer 
les systèmes d’équité et de common law comme des entités de droit séparées (…) » 

 
Il est intéressant de noter que l’époque de Shakespeare a connu plus d’une catégorie de 

tribunaux et le système judiciaire anglais avait effectué une séparation entre trois 

principaux types de tribunaux : les tribunaux qui jugeaient en droit ou les tribunaux de 

common law , les tribunaux ecclésiastiques, et ceux qui jugeaient en équité que l’on vient 

d’évoquer, dits également « Courts of Chancery » ou Cour de la Chancellerie. L’époque 

de Shakespeare était une époque qualifiée de « litigious »117 ou « litigieuse » et a connu 

un grand nombre de procès. La multiplicité des tribunaux, auxquels différentes 

prérogatives étaient attribuées a créé une situation de rivalité ou de concurrence entre 

ces différentes sortes de tribunaux, et les tribunaux jugeant en équité semblent avoir été 

parmi les plus influents 118 : 

                                                
suspension of legal precedent. But J.H Baker explains the process this way: ‘The chancellor [in the equity 
court] came not to destroy law, but to fulfill it by ordering what conscience demanded. In doing so, he did 
no thwart the common law, because the law did not forbid the conscientious result. Thus judges were not 
to deviate significantly from positive law but instead temper it in extraordinary cases.” 
116 B.J Sokol and Mary Sokol, op.cit., p. 113: “Medieval legal thinking appears not to have considered that 
common law and equity were separate bodies of rule (Post, 1983, pp 83-4). But by the sixteenth century a 
distinct theoretical basis was propounded for equity. The generally accepted view was that ‘any general 
rule must work injustice in particular cases, and therefore that the application of positive law should be 
subject to some dispensing power in the interest of higher justice’ (…); according to S.F.C. Milsom, the 
unique English innovation was the institution of a system of equity and a system of common law as separate 
bodies of rule (Milsom, 1981, pp 88-91).”  
117 B.J et Mary Sokol, op.cit. Introduction, p.1. 
118 Paul Raffield, « The Trials of Shakespeare: Courtroom Drama and Early Modern English Law », Law 
and Humanities, Vol. 8, No. 1, 2014, pp. 53-76. En ligne: 
https://www.academia.edu/31466576/The_Trials_of_Shakespeare_Courtroom_Drama_and_Early_Moder
n_English_Law, p.53: “The Elizabethan era was a litigious age, and by the 1590s the two principal courts 



 76 

 
« L’ère élisabéthaine était une époque litigieuse, et à partir des années 1590, les deux 

principaux tribunaux de common law, la Cour du King’s Bench et la Cour des Common 
Pleas, se faisaient concurrence, surtout depuis l’essor du droit des contrats commerciaux. 

Il s’agissait d’une rivalité entre les cours au sein d’une même juridiction, celles de droit 
commun. Le principal facteur de complication dans le système juridique anglais pendant 

cette période était la compétence déclarée d’autres cours pour se prononcer sur des 
actions en justice. Celles qui étaient de loin les plus influentes (à la fois en termes 

juridiques et politiques) étaient les tribunaux ecclésiastiques et la Cour de Chancellerie. » 

 
Les tribunaux ecclésiastiques quant à eux ont connu un essor important durant cette 

période, ce qui a contribué à attiser la rivalité avec les autres tribunaux surtout que ces 

tribunaux ecclésiastiques appliquaient un droit étranger, à savoir le droit civil romain 119 : 
 
« La principale source de mécontentement face aux litiges de plus en plus nombreux dont 
étaient saisis les tribunaux ecclésiastiques (spécialement ceux de la Cour de High 

Commission) était le fondement de ces institutions dans une juridiction étrangère : le doit 

civil. »120 

                                                
of common law—the Court of King’s Bench and the Court of Common Pleas—were competing with each 
other for business, especially in the burgeoning area of contract law. Theirs was a rivalry played out 
between courts within the same jurisdiction, that of the common law. The major complicating factor in the 
English juridical process during this period was the professed competence of alternative courts to determine 
legal actions. By far the most influential of these (both in juridical and political terms) were the ecclesiastical 
courts and the Court of Chancery”. 
119 Sur l’introduction du droit romano-germanique en Angleterre, v. par ex. Rebecca Lemon, op.cit., p.557: 
“Civil law training and practice flourished after Henry VIII’s split with Rome, as ecclesiastical courts turned 
from canon law (the ecclesiastical law of the Catholic Church) to civil law instead”. Pour un aperçu rapide 
de la différence entre le droit civil et le droit anglo-saxon, v. par exemple, Rebecca Lemon, op.cit. p.557: 
“Practised throughout continental Europe, civil law emerged out of written Roman traditions, and was 
codified by the emperor Justinian in the monumental Corpus Juris Civilis. Unlike the common law, then, 
civil law was written and international. It relied not on judicial precedent but on code for its legal authority”. 
V. également, sur le désir de certains d’introduire le droit romano-germanique en Angleterre, Joel Wickwire, 
« Providence and Law in Shakespeare » (article non daté). En 
ligne:https://www.academia.edu/35177547/Providence_and_Law_in_Shakespeare. p.1: “(…) Julia Briggs 
writes, “the philosopher and jurist Francis Bacon fought a lifelong battle for the adoption of the rational, 
codified system of Roman law in England, but was defeated by the respect for common law (Briggs, pg. 
4)”.  
120 P. Raffield, « The Trials of Shakespeare: Courtroom Drama and Early Modern English Law », op.cit., 
p.54: “The primary source of discontent with the expansive claims of the ecclesiastical courts (especially 
those of the Court of High Commission) was the foundation of these institutions in a foreign jurisdiction: the 
civil law”. 



 77 

 
Face à cette concurrence entre les différents tribunaux, et l’influence des tribunaux 

jugeant en équité, les critiques se sont demandé si l’omission de ces tribunaux de la pièce 

était délibérée par Shakespeare, qui aurait ainsi pris une position indirecte par rapport à 

ce débat 121 : 

 
« Une des questions essentielles par rapport au Marchand de Venise est si la loi 

représentée dans les pièces considère la possibilité de ne pas exiger la pénalité à Antonio, 
ou un recours en équité, et sinon, pourquoi. » 

 
François Ost rappelle que Mark Andrews – auteur du célèbre article Law versus Equity 

in the Merchant of Venice en 1965 – fait partie des juristes qui ont mis en relief cette 

question de savoir si « Shakespeare prendrait part au débat qui agitait son époque et 

plaiderait pour l’intervention des cours d’équité (…). »122 La conjoncture politique de 

l’époque permet de comprendre l’importance de cette question : en effet, la raison 

véritable pour laquelle les tribunaux jugeant en équité ont été créés n’est pas purement 

juridique et dans le seul et unique souci de rendre une bonne justice lorsque la loi était 

trop rigoureuse. Il s’agissait pour le roi – à travers la création de ces tribunaux jugeant en 

équité – de s’octroyer des prérogatives supplémentaires et de renforcer son pouvoir. Il 

suffit de relire ce que le roi Jacques 1er a affirmé au sujet des tribunaux jugeant en équité, 

                                                
Rappelons à ce titre que c’est que la loi civile d’inspiration romaine qui semble inspirer la loi qui s’applique 
au procès entre Shylock et Antonio dans Le Marchand de Venise. On aurait pu se demander d’un point de 
vue purement processuel si les tribunaux qui auraient dû juger de l’affaire n’auraient pas dû être les 
tribunaux ecclésiastiques. Or cette question est dénuée d’importance tout d’abord parce que le procès a 
lieu à Venise et non en Angleterre, et surtout parce qu’on peut supposer que Shakespeare ne tenait pas à 
faire une application exacte de la loi vénitienne de l’époque ou même de la loi anglaise de l’époque ; le 
droit évoqué dans la pièce est certainement en partie le résultat de l’imagination littéraire de Shakespeare, 
ce qui ne nie pas son exactitude par rapport au droit positif de l’époque. En effet, dans son article précité, 
Richard A. Posner imagine que le jugement de Shylock ferait l’objet d’un recours en appel et que lui, l’auteur 
de l’article, serait le juge qui doit se prononcer sur l’appel. Voici ce que Posner dit par rapport au droit qu’il 
appliquerait dans la procédure d’appel (op.cit., p. 2): "La loi que j’applique dans mon opinion judiciaire est 
la loi décrite dans la pièce, qui est un amalgame de la loi anglaise de la fin du 16eme siècle et de la loi 
vénitienne imaginée." (“The law that I apply in my judicial opinion is the law described in the play, which is 
an amalgam of late sixteenth- century English law and imaginary Venetian law”.) 
121 B.J et Mary Sokol, op.cit. p.40: “A crucial question about MV is whether the law represented in the play 
considers non-enforcement or equitable relief for Antonio and if it does not, why”. 
122 op.cit., p.110-111. 



 78 

pour comprendre que ces tribunaux ont été créés pour permettre au roi d’exercer son 

pouvoir tout en échappant à l’autorité de la loi 123 :  

 
« En résumé, le pouvoir du roi était en dehors de la loi, comme Jacques 1er l’a lui-même 

écrit : ‘Je ne suis soumis qu’a l’autorité divine’. Selon Jacques 1er, la ‘prérogative absolue’ 
de la couronne ne pouvait faire l’objet de discussions de la part d’avocats, ni était-il admis 

qu’elle soit remise en question’. La prérogative du roi de créer des tribunaux a donné 
corps à ce pouvoir dont il jouissait, à savoir les tribunaux jugeant en équité qui ont octroyé 

‘un droit qui prend en compte toutes les circonstances particulières de l’acte juridique, 
tempéré à son tour par la miséricorde’ selon les mots du savant Tudor, Christopher St. 

Germain. » 

 
Les tribunaux de common law limitaient le pouvoir du roi en soumettant la résolution des 

litiges à l’autorité de la loi ; c’est pour se libérer des frontières de la loi dans l’exercice par 

le prince de l’autorité judicaire que les tribunaux jugeant en équité ont donc été créés.  

Ces tribunaux constituaient des « alternatives discrétionnaires au jugement de droit 

commun (…) L’équité, dit le Chancelier Nottingham, est une dispense arbitraire 

administrée par le Chancelier au nom du roi en tant que confiance spéciale confiée au roi 

et dont le pouvoir est absolu et illimité. » 124 

 

Cette dualité des tribunaux qui reflétait un conflit politique entre le roi et le parlement a 

mené à un rapport parfois difficile entre les deux juridictions. Les tribunaux jugeant en 

équité, forts du soutien du monarque, pouvaient aller pour asseoir leur pouvoir, jusqu'à 

interdire à d’autres tribunaux de juger d’une affaire, et se réserver la prérogative de 

                                                
123 Louise Halper, op.cit., p.230: “In short, the king’s power was outside the law and, as James himself 
wrote: “I have only God to answer to”. According to James, the “absolute prerogative” of the crown was “no 
Subject for the tongue of a Lawyer, nor... lawful to be disputed”. It was the king’s prerogative to create 
courts which would embody this power - the courts of equity which provided “a right wiseness that 
considereth all the particular circumstances of the deed, the which also is tempered with the sweetness of 
mercy,” in the words of the Tudor jurisprude, Christopher St. German”.  
124 Louise Halper, op.cit., p. 230: “These courts (…) all posed discretionary alternatives to common-law 
adjudication. Indeed, the jurisdiction of equity courts had doubled during Elizabeth’s reign and increased 
by half again in James’ first ten years on the throne. Equity, said Chancellor Nottingham, is an arbitrary 
dispensation administered by the chancellor in the King’s name as a special trust committed to the king, 
the power of which court is absolute and unlimited”. 



 79 

résoudre certains litiges. Ceci a mené à augmenter leur influence notamment à travers le 

grand nombre de litiges dont ils se sont saisis, et qui aurait doublé durant la deuxième 

partie du seizième siècle. Cependant, cette prérogative que les tribunaux jugeant en 

équité se sont réservés était souvent arbitraire, et traduisait en réalité l’élargissement de 

l’autorité judiciaire et du pouvoir du roi 125 : 

 
« La réforme des Cours de Chancellerie est intervenue à un moment critique de l’histoire 

judiciaire. Le nombre de cas dont était saisie la Cour de Chancellerie avait plus que doublé 
dans les années 1550 à 1595. L’injonction du Chancellor pour prévenir les parties de 

paraître devant d’autres tribunaux, et de voir leurs affaires transférées à la Cour de 
Chancellerie, devenait de plus en plus fréquente, sans qu’il y ait une intention claire et 

certaine qui justifierait une telle décision. » 

   
Le nombre de tribunaux jugeant en équité s’est par ailleurs élargi, et au moins deux autres 

tribunaux ont été investis de cette prérogative, la Court of Requests et la Star Chamber 
126. Cette rivalité entre les tribunaux de common law et les tribunaux jugeant en équité a 

donné lieu à une controverse juridique importante. En effet, on s’est demandé si les 

tribunaux jugeant en équité pouvaient être considérés comme ayant une suprématie sur 

les tribunaux de droit commun. L’importance de la question résidait notamment dans 

l’étendue des pouvoirs du roi : pouvait-il aller jusqu'à rendre obsolète une décision rendue 

par les juges de la common law, et imposer sa propre décision dans l’affaire ?  

 
«Le conflit a été élargi à la question générale concernant la ‘suprématie’ des Cours de 

Chancellerie et King’s Bench (…) Les personnes favorables aux Cours de Chancellerie 
arguaient que la Chancellerie était la cour où le roi exerçait son pouvoir, que c’était la cour 

                                                
125 Louis A. Knafla, Law and Politics in Jacobean England, Cambridge, Cambridge University Press, 1977, 
p.158: “Chancery reform came at a critical period in the history of the court. The number of cases that came 
before the Chancery had more than doubled in the years 1550 to 1595. The Chancellor’s injunction to 
prevent parties from appearing in other courts, and to have their causes transferred to the Court of 
Chancery, was being used more frequently and without a clearly fixed intent”. V. les pages 159 à 181 sur 
le rapport entre la common law et les tribunaux jugeant en équité.  
126 Louise Halper, op.cit., p. 230: “These courts began with Chancery and came to include the Court of 
Requests, the Star Chamber made up on the King’s Council, Exchequer and other “quasi-administrative 
courts … Indeed, the jurisdiction of equity courts had doubled during Elizabeth’s reign and increased by 
half again in James’ first ten years on the throne”. 



 80 

la plus importante, et que résoudre le litige entre les parties en lui donnant une solution 

équitable était un droit ‘coutumier ancien’ du roi. »127 

 
Ces affirmations montrent qu’il semble que les tribunaux jugeant en équité pouvaient 

émettre l’injonction de leur transférer les affaires dont étaient saisis les tribunaux de droit 

commun. Cependant, il n’est pas clair si, une fois une décision rendue par les tribunaux 

de droit commun, elle pouvait faire l’objet d’une révision par les tribunaux jugeant en 

équité, afin de tempérer le jugement rendu par les tribunaux de droit commun en 

application d’une loi jugée trop sévère. Il s’agit en effet de deux situations différentes d’un 

point de vue processuel : réviser un jugement déjà rendu n’est pas équivalent à juger une 

affaire en cours, avant la clôture de l’affaire. Par ailleurs, si les tribunaux jugeant en équité 

pouvaient aller jusqu'à modifier une décision rendue par les tribunaux de droit commun, 

cela signifie qu’ils agissaient comme des tribunaux « supérieurs », ou comme des 

tribunaux de « second degré » qui auraient donc une suprématie sur les tribunaux de 

droit commun et un droit de révision des décisions rendues par eux. François Ost 

considère notamment que les tribunaux jugeant en équité possédaient la prérogative 

d’effectuer une révision des jugements rendus par les tribunaux de common law 128 : 

 
« Dans un deuxième sens, plus technique, l’équité s’entend de la justice rendue par la 
Chancery Court, sous l’autorité du Chancellor, dans le but de tempérer la rigueur des 

décisions des cours de common law. » 

 
La question reste ouverte, mais en tout état de cause, la rivalité entre les différentes 

juridictions de l’époque ainsi que l’augmentation importante des cas de transfert des 

affaires devant les tribunaux jugeant en équité, créait une situation d’instabilité judiciaire. 

Il est important de noter aussi que les tribunaux jugeant en équité ne rendaient pas 

toujours des décisions justes et satisfaisantes. Ces tribunaux pouvaient parfois aller 

                                                
127 L. Knafla, op.cit., p.159-160:  “(…) The dispute was enlarged to general statements regarding the 
‘supremacy’ of the courts of Chancery and King’s Bench (…) Penned by the hands of ‘Chancery-men’, they 
argued that the Chancery was the King’s prerogative court, the highest court in the realm; and that giving 
equitable relief to parties after verdict at common law was an ‘ancient customary’ right’ ”. 
128 op.cit., p.110-111. 



 81 

jusqu'à abuser du pouvoir qui leur était donné d’aller au-delà de la loi pour tempérer ses 

excès, au point où ces tribunaux sont devenus synonyme de la tyrannie exercée par le 

roi dans le domaine de la justice 129 : 

 
« La Cour la plus notoire du pays, la Star Chamber, avait originairement servi, comme la 

Cour de Chancellerie, d’une cour jugeant en équité. Cependant, à partir de la période 
moderne, la Star Chamber est devenue associée à l’exercice de prérogatives souveraines 

au-dessus de la loi, au point où le mot Star Chamber est devenu synonyme de pouvoir 
tyrannique, et ses jugements rendus par caprice de souveraineté. » 

 
Ce n’est qu’au moment où le conflit politique entre le roi et le parlement a pris fin que 

les tribunaux jugeant en équité ont cessé d’exister 130 : 

 
« La révolution a mis un terme à la distinction entre l’autorité de la loi et les prérogatives 

du roi. Le Commonwealth a aboli les tribunaux de Star Chamber et a transformé les Cours 
de Chancellerie en une commission (…) alors que la cour jugeant en équité a 

volontairement réduit son pouvoir de discrétion et a conformé la majorité de sa 
jurisprudence aux tribunaux de common law. »  

 
La controverse était donc importante, et Le Marchand de Venise illustre un cas type où 

les parties auraient saisis les tribunaux jugeant en équité dans l’Angleterre de 

Shakespeare. En omettant de faire mention des tribunaux jugeant en équité dans une 

pièce où le conflit tourne autour du tempérament d’une loi trop sévère, Shakespeare 

aurait-il pris parti par rapport au conflit qui existait en Angleterre entre les différents 

tribunaux ? Un article de B.J Sokol et Mary Sokol intitulé “Shakespeare and the English 

                                                
129 R. Lemon, op.cit., p.556, footnote 6: “The country’s most notorious court, the Star Chamber, had 
originally served like Chancery as an equity court. By the early modern period, however, Star Chamber 
became associated instead with the exercise of sovereign prerogative over and above the law to the point 
that Star Chamber is a term synonymous with tyrannical rule and jugdements delivered through sovereign 
caprice”.  
130 L. Halper, op.cit., p. 251: “The distinction between law and prerogative was ended by revolution. The 
Commonwealth abolished the Star Chamber and turned Chancery into a Commission (…) while the court 
of equity voluntarily curbed its own discretion and conformed much of its jurisprudence to the courts of 
common law”.  



 82 

Equity Jurisdiction – The Merchant of Venice and the Two Texts of King Lear” 131 confirme 

qu’en réalité, Shakespeare ne cherche pas dans Le Marchand de Venise à évoquer les 

failles du système judiciaire de l’époque ni la rivalité entre les différents tribunaux.  

 

Cet article se base sur la chronologie des événements pour démontrer que l’intention de 

Shakespeare dans Le Marchand de Venise n’aurait logiquement pas pu porter sur une 

critique des juridictions anglaises de l’époque et du conflit entre les juridictions de droit 

commun et celles jugeant en équité. En effet, à travers une étude détaillée, l’article 

parvient à démontrer que Le Marchand de Venise a été écrit avant la crise de rivalité qui 

a éclaté entre les tribunaux de droit commun et les tribunaux jugeant en équité. Dès lors, 

il est impossible de considérer que Le Marchand de Venise avait pour but d’adresser ou 

de traiter, même implicitement, ce conflit entre les juridictions. Cet article compare Le 

Marchand de Venise au Roi Lear, pièce qui a succédé au Marchand de Venise et qui a 

été écrite et publiée en pleine crise entre les tribunaux de common law et d’équité. Selon 

cet article, Shakespeare aurait fait exprès de ne pas mentionner ces tribunaux dans Le 

Roi Lear justement pour éviter d’évoquer un sujet controversé. Il est donc difficile de croire 

que Shakespeare aurait omis de mentionner ces tribunaux dans Le Roi Lear alors que la 

crise entre les différentes juridictions était à son apogée, et que dans Le Marchand de 

Venise, écrite avant Le Roi Lear, donc avant l’éclatement du conflit, Shakespeare aurait 

cherché à prendre une position par rapport à ce conflit.  

 

En somme, Le Marchand de Venise ne semble pas s’intéresser aux tribunaux jugeant en 

équité, ni au conflit entre les différentes juridictions de l’époque et c’est pour cela 

qu’Antonio n’a pas eu recours à ces tribunaux pour tempérer la pénalité.  

 
Il est intéressant de noter à ce titre que le conflit entre les différentes juridictions a eu des 

conséquences sur les règles de compétence dont devaient se soucier les parties au 

moment d’intenter leur procès. Ces conséquences se sont manifestées dans plusieurs 

                                                
131 The Review of English Studies, New Series, Vol. 50, No. 200, November 1999, pp. 417-439. En ligne: 
http://www.jstor.org/stable/517390. 



 83 

domaines du droit, y compris dans le domaine contractuel, chacun de ces tribunaux ayant 

une compétence différente pour connaître des demandes qui leur étaient présentées. En 

effet, une même demande en matière contractuelle ne pouvait être introduite à la fois 

devant les tribunaux jugeant en droit et ceux jugeant en équité ; il semble que les 

tribunaux jugeant en droit traitaient principalement des demandes de compensation ou 

de dommages-intérêts en cas de violation d’un contrat par une des parties 

contractantes et que les tribunaux jugeant en équité traitaient quant à eux des demandes 

d’exécution en nature du contrat, c’est-à-dire des demandes qui tendaient à obtenir 

autant que possible l’exécution de l’obligation principale du contrat.  

 

En appliquant ce principe au Marchand de Venise, il semble que la demande de Shylock 

qui tend à l’exécution de la pénalité pour violation par Antonio de son obligation principale 

de rembourser le prêt à l’échéance, aurait été présentée devant les tribunaux jugeant en 

droit. Par contre, Bassanio et Portia ayant proposé de rembourser le prêt à Shylock, 

majoré d’un certain montant qui aurait largement couvert les intérêts moratoires, une telle 

demande aurait pu être qualifiée d’une demande d’exécution en nature du contrat de prêt,  

et aurait pu être présentée devant les tribunaux jugeant en équité 132 : 

 
« L’action intentée par Shylock est une action pour violation du contrat. La dette d’Antonio 
est fondée sur un document officiel, et toute demande subséquente formulée par Shylock 

aurait été entendue par une cour jugeant en common law, spécifiquement la Cour des 

Common Pleas ; pourtant il faut noter que si un demandeur a demandé l’exécution d’une 
obligation contractuelle (plutôt que des dommages-intérêts pour violation du contrat), alors 

la réparation aurait été décidée par la Cour de Chancellerie. » 

 

                                                
132 Paul Raffield, « The Trials of Shakespeare: Courtroom Drama and Early Modern English Law », op.cit., 
p. 56: “Shylock’s is an action for breach of contract. Antonio’s debt is founded on a document under seal, 
and any subsequent cause of Shylock’s would have been heard in a court of common law, specifically the 
Court of Common Pleas; although it must be noted that if a plaintiff sought specific performance of a 
contractual term (rather than damages for breach of contract), then the remedy lay in the Court of 
Chancery”. 



 84 

Le fait que Shakespeare ait mis en scène un seul procès, contenant toutes ces 

demandes, présentées devant le même doge, est déjà un indice incontournable qu’il ne 

s’agissait pas dans cette pièce de mettre en scène la rivalité entre les différents tribunaux 

de l’époque. Ceci confirme l’analyse de B.J et Mary Sokol, que Shakespeare ne cherchait 

pas à renvoyer une image du conflit qui existait dans le système judiciaire anglais de son 

époque entre les tribunaux de droit commun et ceux jugeant en équité.  

 

Par ailleurs, comme l’affirme P. Raffield, la pièce représente un exemple d’absence 

d’équité, il est donc difficile de comparer – comme certaines critiques l’auraient fait –  

l’intervention de Portia et son opposition à l’argumentation légaliste de Shylock, au conflit 

entre les tribunaux de droit commun et les tribunaux jugeant en équité 133 : 

 
« Dans Le Marchand de Venise, l’introduction de Portia (déguisée en Balthasar) au procès 
d’Antonio, et principalement sa méditation sur « la qualité de la miséricorde » (4.1.180), a 

eu tendance à jeter dans la boue les venelles juridiques d’après certaines critiques, 
démontrant ce que Dennis R Klinck décrit comme ‘une faille apparente entre la subjectivité 

de la conscience et la nécessaire objectivité de la loi’. Il est incorrect de dire que la 
participation de Portia au procès représente un conflit entre les tribunaux de droit commun 

et ceux d’équité dans l’Angleterre élisabéthaine. En effet, Gary Watt va jusqu’à plaider 
que Le Marchand de Venise n’est pas un exemple d’équité. C’est au contraire un exemple 

d’absence d’équité (…) Bien sûr, EFJ Tucker a raison d’affirmer que dans l’Acte 4, scène 

1 du Marchand de Venise, rien qui ressemble de loin à ce procès n’a jamais eu lieu à 
Westminster Hall :14 La salle d’audience dans Le Marchand de Venise est un hybride 

                                                
133 Paul Raffield, « The Trials of Shakespeare: Courtroom Drama and Early Modern English Law », op. cit. 
p.56: “In The Merchant of Venice, the introduction of Portia (disguised as Balthazar) into the trial of Antonio, 
and especially her meditation on ‘The quality of mercy’ (4.1.180), has tended to muddy the juridical waters 
for some critics, demonstrating what Dennis R Klinck describes as ‘the apparent rift between the subjectivity 
of conscience and the necessary objectivity of law’. It is incorrect to state that Portia’s participation in the 
trial represents ‘a conflict between the courts of law and of equity (chancery) in Elizabethan England’. 
Indeed, Gary Watt goes so far as to argue that ‘The Merchant of Venice is not a study in equity; it is a study 
in the absence of equity’ (…) Of course, EFJ Tucker is correct to state of Act 4, Scene 1 of The Merchant 
of Venice that ‘nothing remotely resembling this trial ever took place at Westminster Hall’:14 the courtroom 
in The Merchant is an imaginary hybrid, which draws upon aspects of both the Court of Common Pleas and 
the Court of Chancery”. 



 85 

imaginaire qui tire des leçons des deux cours de justice, celle des Common Pleas et celle 

de la Chancellerie. » 

 
Le tribunal saisi de l’affaire opposant Shylock à Antonio n’est donc pas un tribunal jugeant 

en équité, et le doge, lié par sa fonction de juge dans la république de Venise, est tenu 

de trouver la solution au litige sans dépasser les frontières de la loi, c’est-à-dire de la 

pénalité prévue au contrat de prêt. Ceci explique que Portia reconnait dans un premier 

temps que la demande de Shylock est en conformité avec la pénalité prévue au contrat 

de prêt. Portia et Shylock sont d’accord sur une chose, si Shylock refuse la miséricorde, 

le contrat doit être appliqué :  

 
SHYLOCK.- « J’ai informé Votre Grace de mes intentions 
Et j’ai fait le serment, par notre saint sabbat,  

D’avoir mon dû et le dédit de mon contrat.  
Si vous le refusez, que le péril menace 

Votre charte et les libertés de votre ville ! »134 
(MV 4.1.34-38) 

 
PORTIA. – (à Antonio) « Reconnaissez-vous ce contrat ? 

ANTONIO. – Oui. 
PORTIA. – Il faut donc que le Juif soit miséricordieux. »135  

(MV 4.1.176-8) 

 
Portia introduit la miséricorde comme seul moyen de sauver la vie d’Antonio. Son 

monologue sur la miséricorde, parmi les plus célèbres de la pièce, oppose la miséricorde 

à la justice. Portia met les deux notions face à face, sous entendant que l’une exclut 

                                                
134 Texte original en anglais: “I have possessed your grace of what I purpose, / And by our holy Sabbath 
have I sworn / To have the due and / If you deny it, let the danger light / Upon your charter and your city’s 
freedom.” 
135 Texte original en anglais: "Portia. Do you confess the bond?  / Antonio. – I do. / Portia. – Then must the 
Jew be merciful.” 



 86 

l’autre et que si justice doit être rendue, elle irait nécessairement à l’encontre de la 

miséricorde 136 : 

 
PORTIA. – « (…) Donc, Juif, quoique tu réclames justice, considère 

Que si justice suivait son cours, nul d’entre nous  
Ne serait sauvé (…) J’ai parlé de la sorte  

Pour atténuer la justice de ta demande,  
Car si tu la poursuis, cette cour rigoureuse  

De Venise devra condamner ce marchand. » 
(MV 4.1.191-9)  

 
Si Shylock refuse la miséricorde, Antonio devra mourir. Voilà l’équation que pose Portia. 

Soit Shylock fait preuve de posséder des qualités divines, car « la miséricorde peut 

sembler supérieure à la justice comme l’amour (agapè) est supérieur à la loi »137, soit 

Antonio périra. L’approche de Portia est donc radicale : Antonio doit mourir en vertu du 

contrat, ou bien le contrat est à mettre de côté et à remplacer par une notion praeter 

legem, qui relève de l’ordre du divin.  

 

En effet, Portia semble poser la miséricorde non comme un tempérament à une loi trop 

sévère, mais sa tirade va manifestement plus loin, et pose la miséricorde comme une 

alternative à l’application de la loi. Il s’agit donc moins d’une notion qui viendrait tempérer 

la loi trop rigoureuse, et plus d’une notion qui viendrait remplacer la loi et la justice, 

comme l’amour remplacerait la justice.  

 

Cette recherche de Portia – qui serait dans l’apparence louable, car condamner à mort 

un emprunteur pour avoir tardé à rembourser le prêt est en effet excessif –  soulève 

néanmoins une première question du point de vue de la sécurité juridique et de la 

                                                
136 Texte original en anglais: “Therefore, Jew, / Though justice be thy plea, consider this, - / That in the 
course of justice, none of us / Should see salvation (…) / I have spoke thus much, / To mitigate the justice 
of thy plea, / Which if thou follow, this strict court of Venice / Must needs give sentence ‘gainst the merchant 
there.” 
137 Philippe Raynaud, « L’équité Shakespearienne », Institut Michel Villey, folio 49, 2011, pp.47-57. En 
ligne : https://www.droitphilosophie.com/upload/files/pdf/14108048723Villey_1a266Raynaud.pdf, p.49. 



 87 

prévisibilité des parties en matière contractuelle. En effet, quelle serait la valeur de la loi 

ou du contrat conclu entre les parties si lors de la survenance d’un litige, il s’agit – afin de 

résoudre le litige – de persuader le demandeur de se désister de son droit d’appliquer la 

loi ou d’exécuter le contrat ? Portia a raison de considérer que la demande de Shylock 

d’obtenir l’exécution de la pénalité est « étrange »138. Or l’étrangeté de la demande de 

Shylock, qui s’explique surtout par son insistance à tuer Antonio plutôt que de recouvrir 

l’argent prêté, ne doit pas s’étendre à considérer qu’il est étrange à un demandeur de 

solliciter du juge l’exécution du contrat. Shylock a bien raison lorsqu’il affirme au début 

du procès qu’il ne commet aucun tort lorsqu’il sollicite l’exécution du contrat : “What 

judgment shall I dread, doing no wrong ?”139 (« Quel jugement craindrai-je, n’ayant rien 

fait de mal ? »). Décourager un demandeur d’intenter une action en justice contre son 

débiteur défaillant signifierait l’encourager à se faire justice soi-même.  

 

Demander à Shylock de se désister de son droit soulève par ailleurs une autre 

controverse juridique. Le juge doit être en mesure de trancher lui-même le litige, il s’agit 

de son imperium, pouvoir associé à sa fonction de juge et symbolisé par le glaive, à côté  

de la balance qui symbolise l’équité et la justice. La première approche adoptée par le 

doge et par Portia, à savoir de solliciter la bonne conscience du demandeur pour résoudre 

le litige, s’apparente à un désistement de la part du doge de son pouvoir de trancher le 

litige. Ce désistement par le doge de son imperium a pour conséquence de faire de 

Shylock à la fois le demandeur et le vrai juge du procès. En effet, dans cette approche 

adoptée au début du procès par Portia et le doge, c’est la décision de Shylock de 

renoncer ou non au procès qui serait en mesure de mettre fin au litige. C’est le début de 

la ruse de Portia, octroyer en premier lieu un pouvoir démesuré à Shylock, pouvoir qui se 

retournera finalement contre lui, comme si, en refusant la miséricorde, Shylock aurait raté 

l’opportunité que les Vénitiens lui aurait offerte pour leur ressembler. Cette opportunité 

ratée, Shylock subira une punition sévère.   

 

                                                
138 MV 4.1. 172: “Of a strange nature is the suit you follow”.  
139 MV 4.1.88. 



 88 

Comme R. Lemon l’a bien rappelé, du moment que les citoyens vénitiens accusaient 

Shylock de transgresser l’humain et la loi biblique, il était certain qu’ils n’allaient pas lui 

accorder sa demande d’obtenir l’exécution du contrat 140. C’est bien la stratégie de 

Portia : puisque Shylock refuse de se montrer miséricordieux, il ne pourra pas espérer 

obtenir l’exécution de son contrat. Le doge avait déjà annoncé ce piège, lorsqu’il 

demande à Shylock comment il pourrait espérer que l’on soit miséricordieux avec lui, si 

lui ne sait pas faire preuve de miséricorde « How shalt thou hope for mercy, rendering 

none ? » (« Quel espoir de miséricorde sans qu’on la fasse ? ») 141 

 

Lorsque Shylock, à la fin du procès, réalisant qu’il a  été pris au piège finit par se désister 

de sa demande d’exécuter la pénalité et demande qu’on lui donne le triple du montant du 

prêt « I take this offer then ; pay the bond thrice, and let the Christian go », (« Alors, je 

prends cette offre, Payez trois fois mon dû et que le chrétien soit libre »)142 Portia refuse 

cette demande : « Soft ! The Jew shall have all justice : - soft ! – no haste : - He shall 

have nothing but the penalty»  («Doucement, le Juif aura toute la justice. Doucement, pas 

de hâte. Il n’aura rien que la pénalité»)143 ou encore, un peu plus loin «He hath refus’d it 

in the open court: He shall have merely justice, and his bond». (« il l’a refusé devant la 

cour, publiquement. Il aura seulement la justice et son contrat.»)144 Shylock est puni 

d’avoir refusé de se montrer miséricordieux envers Antonio, non seulement sa demande 

d’exécuter la pénalité est refusée, mais en plus il est dépouillé de son droit d’obtenir le 

remboursement de l’argent prêté. Cette punition de Shylock résulte directement de 

l’introduction par Portia de la notion de miséricorde au début du procès, la punition de 

Shylock s’expliquant par une approche moralisante des Vénitiens à l’égard de l’usurier 

juif. La vie d’Antonio pouvait-elle être sauvée sans avoir recours à la notion de 

miséricorde ? 

 

                                                
140 V. supra, p. 67 
141 MV 4.1.87. 
142 MV 4.1.313. 
143 MV 4.1.315-6. 
144 MV 4.1.331-3. 



 89 

III) Les alternatives juridiques à la miséricorde  
 

Lors du déroulement du procès, plusieurs propositions sont faites à Shylock d’accepter 

le remboursement du prêt avec des intérêts de retard s’élevant au double ou même au 

triple du montant du prêt. C’est Bassanio qui est le premier à proposer cette solution, en 

présence du doge, à condition que Shylock se désiste de sa demande d’extraire la livre 

de chair au plus près du cœur d’Antonio 145 : 

 
PORTIA. – « N’est-il pas en mesure de rembourser la dette ?  

BASSANIO. – Si, je l’offre pour lui, ici en cette cour,  
Et même deux fois cette somme. Et si cela ne suffit pas,  

Je fais serment d’en payer le décuple 
Et mets en gage mes mains, ma tête, mon cœur. » 

(MV 4.1.202-205) 

 
Shylock refuse cette proposition sans aucun motif légitime, et réitère avec obstination sa 

demande d’obtenir l’exécution de la pénalité. Le doge ne réagit pas à ce refus de la part 

de Shylock. Portia plus tard, déguisée en « civil doctor », propose à Shylock le triple de 

la somme du prêt 146: 

 
PORTIA. – « Shylock, on t’offre le triple de ton argent. » 
(MV 4.1.221) 

 
Shylock refuse une deuxième fois, toujours sans motif légitime, et le doge s’abstient de 

nouveau de réagir au refus injustifié et abusif de Shylock. Le doge ou Portia auraient-ils 

pu contraindre Shylock à se faire rembourser le montant du prêt, et se désister de sa 

demande de tuer Antonio ? Lorsque Bassanio réitère sa proposition devant Portia et lui 

demande d’obliger Shylock à se plier à cette proposition « curb this cruel devil of his will » 

                                                
145Texte original en anglais: “Portia. – Is he not able to discharge the money. / Bassanio. – Yes, here I 
tender it for him in the court; / Yea twice the sum: if that will not suffice, / I will be bound to pay it ten times 
o’er, / On forfeit of my hands, my head, my heart.” 
146Texte original en anglais: “Portia. – Shylock, there’s thrice thy money offer’d thee.” 



 90 

(« Et empêchez ce que veut ce farouche démon ») 147, Portia justifie l’impossibilité de 

contraindre Shylock à prendre l’argent par le fait qu’il s’agirait d’une modification du 

contrat à laquelle elle ne peut se livrer 148 :  

 
« Cela n’est pas possible. Nul pouvoir à Venise  

Ne peut changer un décret une fois ratifié.   
Ce serait enregistré en tant que précèdent,  

Et bien des abus, se fondant sur cet exemple,  
Envahiraient l’État. Cela ne peut se faire. »  

(MV 4.1.212-216) 

 
Il n’est pas sûr que la réponse de Portia soit correcte d’un point de vue juridique. On sait 

déjà qu’elle tend un piège à Shylock et qu’elle ne souhaite donc pas en réalité que le 

procès soit clôturé par une décision simple de condamnation de Shylock à prendre son 

argent. L’obligation principale d’Antonio était de rembourser le prêt à Shylock, et 

contraindre Shylock à prendre son argent n’aurait pas en soi constitué une modification 

du contrat, comme le prétend Portia, mais au contraire, une telle condamnation aurait été 

conforme au but principal du contrat de prêt. La question s’est posée dans les analyses 

de la pièce, et certaines opinions ont considéré que cette alternative était effectivement 

légalement possible 149 :  

 
« Indépendamment de l’ordre public, d’autres bases légales existaient pour rendre une 

décision plausible. Portia aurait pu refuser le recours en équité au motif que Shylock 
disposait d’un recours juridique en dommages et intérêts, surtout qu’on lui offrait en plus 

du principal, des intérêts. Le simple fait de donner le principal plus les intérêts devrait à 

                                                
147 MV 4.1.211. 
148 Texte original en anglais: “It must not be. There is no power in Venice can alter a decree established: / 
“Twill be recorded for a precedent, / And many an error, by the same example, / Will rush into the state. It 
cannot be.” 
149 D. Kornstein, op. cit. p.76: “Quite apart from public policy, other independent legal grounds exist for 
plausible rulings. Portia could have refused the equitable remedy of specific performance on the ground 
that Shylock had an adequate remedy at law for damages, especially because he had been offered more 
than principal and interest. Indeed, mere tender of the principal plus interest could by itself suffice to rule 
against Shylock. Repayment was, after all, the only legitimate purpose of the contract”. 



 91 

lui seul suffire à condamner Shylock. Le remboursement était, après tout, le seul but du 

contrat. » 

 
Cependant, la suite du texte de D. Kornstein explique que c’est une solution qui selon 

plusieurs commentateurs, n’aurait pas été conforme au droit de l’époque 150 :  

 
« Tout le monde n’est pas d’accord avec ces objections légales au procès de Shylock. 

Plusieurs avocats qui ont commenté la pièce sont arrivés à la conclusion que l’obligation 
d’Antonio est inconditionnelle et automatique. Ils soutiennent que la common law anglaise 

et le droit civil romain, tous deux empêcheraient une offre en liquide en audience publique 
de sauver Antonio si Shylock insistait sur la pénalité. D’autres soutiennent que le droit civil 

romain aurait pu appliquer la pénalité de Shylock contre Antonio. » 

 
En effet, la possibilité de cette alternative ne fait pas l’unanimité – certains considèrent 

que la pénalité était considérée comme un droit acquis lorsque le débiteur faisait défaut, 

ce qui signifie que le créancier pouvait également demander le remboursement du prêt, 

ou bien l’exécution de la pénalité, toutes deux étant à pied d’égalité 151 : 

 
« Il n’est pas non plus juste de forcer un prêteur à accepter de l’argent à la place de la 
chair du débiteur : l’argent était nécessaire au moment où le contrat arrivait à terme (peut-

être pour acheter une propriété qui ne se trouve plus sur le marché). Aucun tribunal ne 
devrait arbitrairement décider de l’étendue de la perte du prêteur à cause du défaut de 

paiement du débiteur. L’obligation et l’obligation seule, devrait définir la pénalité. » 

 

                                                
150 op.cit. p.72: “Not everyone agrees with such legal objections to Shylock’s suit. Several lawyers who 
have written on the play have concluded that Antonio’s obligation is unconditional and automatic. They 
argue that English common law and Roman civil law would prevent event the cash tender in open court 
from rescuing Antonio if Shylock were to insist on the penalty. Others contend that Roman law might have 
enforced Shylock’s penalty against Antonio.” 
151 William Chester Jordan, « Approaches to the Court Scene in The Bond Story: Equity and Mercy or 
Reason and Nature », Shakespeare Quarterly, Vol. 33, No.1, Spring 1982, pp. 49-59. En ligne: 
https://www.jstor.org/stable/2870336, p. 6: Nor is it fair to force a lender to accept money instead of the 
debtor's flesh: money was needed at the time the bond was due (perhaps to buy a piece of property no 
longer on the market). No court should arbitrarily decide the extent of the lender's loss because of the 
debtor's default. The bond-and the bond alone-should define the penalty.” 



 92 

La controverse ne semble pas avoir été tranchée et la question demeure donc ouverte. Il 

est d’ailleurs commun en pratique qu’un prêt ne soit pas remboursé à l’échéance, et qu’il 

y ait un retard dans le paiement, et il n’est pas rare que le juge donne un délai de grâce 

au débiteur pour exécuter son obligation de rembourser le prêt au prêteur. Le fait que 

Bassanio et Portia aient proposé à Shylock de lui payer le double ou le triple du montant 

du prêt montre qu’il s’agissait bien d’une pratique commune même à l’époque de 

Shakespeare de rembourser le montant du prêt majoré d’un certain montant en cas de 

retard dans le paiement.  

 

Certains considèrent que Shakespeare n’a pas fait usage de cette possibilité parce 

qu’ « une telle issue aurait banalisé le conflit ; elle l’aurait transformé en contentieux 

ordinaire, justiciable d’une raison commune, alors qu’il s’agit ici, de toute évidence, d’un 

différend, justiciable de la poetic justice. »152 Il est peut-être vrai que si Shylock aurait 

accepté le remboursement du prêt ou qu’il aurait été contraint à l’accepter par le doge, la 

pièce n’aurait pas eu le même effet, le jugement rendu contre Shylock étant, comme le 

dit René Girard, la pierre angulaire de la pièce. Mais c’est justement en évaluant les 

autres alternatives possibles et leur plausibilité que la portée du jugement rendu contre 

Shylock devient plus claire.  

 

Obliger Shylock à se faire rembourser le montant du prêt, majoré des intérêts de retard 

n’était par ailleurs pas la seule alternative possible. Il était également possible que le 

doge ou Portia fassent une interprétation du contrat qui soit un peu moins large que celle 

proposée par Shylock ; en effet, le contrat ne stipule pas que la livre de chair pouvait être 

extraite « au plus près du cœur d’Antonio », comme le prétend Shylock. Le contrat stipule 

que la livre de chair pouvait être extraite du corps d’Antonio, dans la partie qui convient 

à Shylock, sans préciser la proximité par rapport au cœur d’Antonio. Rappelons en effet 

                                                
152 F. Ost., op.cit. p.109. 



 93 

la scène de négociation du contrat dans laquelle l’accord a été conclu et la pénalité 

consentie 153 :  

 
SHYLOCK. – « (…) Qu’on fixe la pénalité à juste une livre  

De votre blanche chair qui sera coupée et prise 
Dans la partie de votre corps qui me convient. » 

(MV 1.3.135-143) 

 
Il y a bien une différence entre la lettre du contrat et l’interprétation proposée par Shylock, 

qui aurait dénaturé la lettre de la pénalité prévue au contrat 154 :  

 
SHYLOCK. – « Oui, sa poitrine.  
C’est ce que dit le contrat, n’est-ce pas vrai, noble juge ?  

« Au plus près de son cœur » - ce sont les propres termes ».  
(MV 4.1.247-250) 

 
Le doge ou Portia auraient pu au moins rappeler la lettre du contrat, surtout qu’un écrit 

existait (rappelons que le contrat a même été notarié)155. L’existence de l’écrit ou de 

l’instrumentum a pour utilité principale de faciliter la preuve. Certes la pénalité stipule que 

Shylock pouvait extraire la livre de chair de la partie du corps d’Antonio qui lui convient, 

et cela aurait pu être interprété comme comprenant n’importe quelle partie du corps, y 

compris à proximité du cœur. Cependant l’expression « livre de chair » aurait pu donner 

un indice dans l’interprétation : une livre ou en anglais « a pound », signifie 

nécessairement une très petite partie du corps d’Antonio, voire même une partie 

symbolique de la chair d’Antonio. Rappelons d’ailleurs que Shylock a affirmé lors des 

négociations que cette livre de chair n’était qu’une simple « plaisanterie. »156 

                                                
153 Texte original en anglais: “Shylock. – This kindness will I show. / Go with me to a notary, seal me there 
/ Your single bond, and—in a merry sport— / If you repay me not on such a day, / In such a place, such 
sum or sums as are / Expressed in the condition, let the forfeit / Be nominated for an equal pound / Of your 
fair flesh, to be cut off and taken / In what part of your body pleaseth me.” 
154 Texte original en anglais: “Ay, his breast. / So says the bond, doth it not, noble judge?  / “Nearest his 
heart” – those are the very words.” 
155 MV 2.1.163-8. 
156 MV 1.3.135-143. 



 94 

 

Les négociations sont tout aussi valables que l’écrit pour élucider la volonté des parties. 

Bassanio, présent lors des négociations du contrat de prêt, et ayant même participé 

activement à la négociation avec Shylock, pouvait par exemple rappeler que pour 

Shylock, la pénalité ne représentait qu’une plaisanterie, il est donc inconcevable 

qu’Antonio ait prévu que la plaisanterie d’extraire une livre insignifiante de sa chair 

mènerait éventuellement à sa mort en cas de défaut de paiement à l’échéance : Antonio 

n’a donc pas donné son consentement à ce que sa vie soit ôtée s’il ne parvenait pas à 

rembourser le prêt. En d’autres termes, le doge ou Portia auraient pu, par une recherche 

de l’intention des parties, considérer que la livre de chair, pénalité symbolique qualifiée 

de « plaisanterie » par le créancier au moment de la conclusion du contrat, ne pouvait se 

transformer au moment de son exécution en condamnation à mort du débiteur défaillant. 

Le doge ou Portia auraient donc pu considérer que Shylock était en droit d’extraire la livre 

de chair du corps d’Antonio sans pour autant que cela porte atteinte à la vie de dernier. 

Une telle interprétation du contrat aurait été davantage en conformité avec la lettre de la 

pénalité et la volonté des parties au moment des négociations et de la conclusion du 

contrat.  

 

Portia ne relève pas cette dénaturation par Shylock de la pénalité, mais affirme que 

Shylock a raison et que le contrat stipule que la pénalité peut être extraite du plus près 

du cœur d’Antonio 157 : 
PORTIA. – «Laissez-moi, je vous prie, regarder le contrat 

SHYLOCK. – Le voici, très révérend docteur, le voici (…) 
PORTIA. – Eh bien ! Le contrat est échu,  

Et ainsi, légalement, le Juif peut exiger  
Une livre de chair qui sera par lui coupée 

Au plus près du cœur du marchand (…) 
(MV 4.1.219-227) 

                                                
157 Texte original en anglais: “Portia. – I pray you, let me look upon the bond. / Shylock. Here ‘t is, most 
reverend doctor; here it is (…) / Portia. Why, this bond is forfeit, / and lawfully by this the Jew may claim / 
A pound of flesh, to be by him cut off / Nearest the merchant’s heart (…)” 



 95 

 
Portia ne se contente pas de faire cette affirmation une première fois mais va jusqu'à 

demander à Antonio de se préparer pour que Shylock puisse prendre son dû, et répète 

que la demande de Shylock est juste et doit être exécutée 158 : 

 
PORTIA. – « Et donc, découvrez votre sein. 

SHYLOCK. – Oui, sa poitrine. C’est ce que dit le contrat, n’est-ce pas vrai, noble juge ? 
‘Au plus près de son cœur’ – ce sont les propres termes.  

PORTIA. – C’est cela. Pour peser cette chair, y a-t-il une balance ? » 
(MV 4.1.247-250)  

 
Plutôt que de poser l’équation en termes radicaux, soit le contrat et la mort d’Antonio, soit 

la miséricorde de Shylock et la vie d’Antonio, Portia aurait pu « adapter » l’application de 

la pénalité, selon l’idée avancée par Lambarde159, pour préserver la vie d’Antonio et 

rembourser le prêt de Shylock. Si le doge était tenu d’appliquer la loi, cela ne signifie pas 

qu’il devait appliquer la lettre de la loi. Le célèbre adage prévoit que « la lettre tue et 

l’esprit libère », ce qui suppose que le juge doit chercher l’esprit du texte pour faire 

prévaloir la justice et qu’une application superficielle conforme à la lettre de la loi serait 

insuffisante pour aboutir à une résolution satisfaisante du litige. Chercher l’esprit du texte 

suppose que Portia ou le doge auraient dû garder à l’esprit la notion de l’équité, sans 

perdre de vue la lettre du contrat, l’équité n’ayant pas toujours vocation à remplacer la 

loi, mais à donner au juge une direction dans la résolution du litige. Une application plus 

adaptée de la pénalité par le doge et Portia devait faire appel à un exercice inhérent à 

une bonne résolution d’un conflit, celui de l’interprétation de la loi et du contrat. Si une 

interprétation plus juste du contrat avait été retenue, et que Shylock avait été contraint 

d’accepter le remboursement du prêt, ou d’extraire une livre de chair du corps d’Antonio 

sans lui ôter la vie, les Vénitiens n’auraient pas eu besoin de le supplier d’être 

miséricordieux. La radicalité de l’approche adoptée par Portia et le doge serait donc 

                                                
158 Texte original en anglais: “Portia. – Therefore, lay bare your bosom. / Shylock. Ay, his breast! So says 
the bond: - doth it not, noble judge? Nearest his heart: those are the very words. / Portia. It is so. Are there 
balance here to weigh the flesh?” 
159 V. supra, p.70-1. 



 96 

également dû au fait qu’ils n’ont pas cherché à interpréter la loi. La question de l’étendue 

des pouvoirs du doge est importante dans Le Marchand de Venise et l’idée que j’avance 

ici serait que le doge se devait d’avoir recours à son pouvoir d’interprétation de la pénalité 

litigieuse pour aboutir à une meilleure résolution du litige.  

 

L’interprétation, notion qui n’est pas propre au droit (Allan Bloom par exemple considère 

que « c’est la  tâche de l’interprétation de rendre éloquent ce qu’on ne fait que ressentir 

et de préciser la portée plus vaste des personnages et de l’action» 160) est néanmoins 

fondamentale dans le domaine juridique. C’est Montesquieu qui aurait développé 

l’importance de ce pouvoir du juge, en affirmant que le pouvoir d’interprétation permet de 

délimiter la réelle étendue du pouvoir judiciaire au sein d’un système politique.  

 

Le travail de l’interprétation par le juge commence par la reconnaissance par celui-ci 

qu’une règle déterminée doit être appliquée au litige, ce qui suppose une qualification 

préalable des faits. Comme dirait Allan Bloom, cette règle de base que le juge identifie 

est ce qui constitue la « connaissance certaine » par le juge, et qui lui permettrait de 

résoudre le litige : « [Le juge] doit avoir une connaissance qu’il croit certaine, sans quoi il 

ne pourrait juger les autres hommes en conscience. Les juges tirent cette connaissance 

du droit. »161 Si le devoir de juger en conscience commence par l’application d’une règle 

de droit que le juge est censé connaître, ce devoir ne se limite pas à une connaissance 

de la loi. Montesquieu a évoqué l’idée selon laquelle le juge qui interprète la loi ne doit 

être autre que « la bouche de la loi », expression devenue célèbre depuis, mais qui 

restreint considérablement le pouvoir d’interprétation du juge. Pour Montesquieu cette 

nécessité de restreindre le pouvoir du juge d’interpréter la loi aurait pour justification deux 

notions cruciales dans le droit : la première c’est la notion de prévisibilité des parties, 

prévisibilité qui est d’autant plus importante en matière contractuelle où les parties 

concluent un contrat dans le but de pouvoir prévoir la manière dont un litige éventuel 

serait résolu, et la deuxième c’est l’interdiction pour le juge d’émettre des opinions 

                                                
160 op. cit., p. 68.  
161 op. cit., p. 92.  



 97 

personnelles afin de préserver son impartialité et sa neutralité dans la résolution du 

litige162 :  

 
« Mais, si les tribunaux ne doivent pas être fixes, les jugements doivent l’être à un tel 

point, qu’ils ne soient jamais qu’un texte précis de la loi. S’ils étaient une opinion 
particulière du juge, on vivrait dans la société, sans savoir précisément les engagements 

que l’on y contracte (…) Mais, les juges de la nation ne sont, comme nous avons dit, que 
la bouche qui prononce les paroles de la loi ; des êtres inanimés qui n’en peuvent modérer 

ni la force ni la rigueur. » 

 
Le juge « inanimé » de Montesquieu correspond bien à l’image du doge dans Le 

Marchand de Venise qui n’intervient d’ailleurs que très rarement dans le procès. 

Heureusement que depuis Montesquieu, le pouvoir d’interprétation du juge a connu une 

importante évolution et on a reconnu au juge, en dehors des règles impératives ou d’ordre 

public, un assez large pouvoir d’interpréter les lois. D’ailleurs l’arbitrage, mode alternatif 

de résolution des litiges, devenu aujourd’hui le mode principal de résolution des litiges en 

matière contractuelle lorsque les enjeux sont importants, est né de cette idée que le juge 

n’est pas un simple automate qui applique la loi, mais que les parties, pour augmenter 

leurs chances de parvenir à un jugement équilibré, peuvent choisir un juge privé, ce qui 

leur permettrait de mieux prévoir le travail et la profondeur de l’investissement du juge 

dans le cadre d’un litige éventuel. 

 

Il y a une différence non négligeable entre l’interprétation par le juge d’un texte de loi ou 

de la convention des parties, et le fait pour le juge de donner une opinion personnelle 

basée sur ses propres convictions. La crainte de Montesquieu que les décisions de 

justice seraient trop imprévisibles ou cas où le juge cesserait d’être « la bouche de la loi » 

n’est pas tout à fait justifiée. Cette crainte semble sous-entendre que si le juge interprète 

la loi, ses convictions ou ses opinions personnelles pourraient s’infiltrer dans son 

interprétation et donc dans la résolution du litige. Dans un tel cas, la résolution du litige 

                                                
162 Montesquieu, De l’Esprit des lois (1748), Paris, Gallimard, coll. Folio-Essais, 2 vol., 1995, vol.1, p.330-
337. 



 98 

deviendrait en effet conditionnée par une opinion subjective du juge et porterait au moins 

atteinte au principe de prévisibilité des parties mais aussi à celui de l’impartialité du juge. 

Mais interpréter la règle n’équivaut pas à donner une opinion personnelle sur l’affaire dont 

le juge est saisi, et le système anglo-saxon où les juges créent la loi à travers la 

jurisprudence, connu sous le nom de « case law », représente probablement un exemple 

important de l’importance du pouvoir d’interprétation des juges.  

 

Un des critères principaux qui permet de distinguer entre la situation où le juge se serait 

livré à une interprétation de la loi, et la situation où il se serait contenté de donner son 

opinion personnelle, c’est la motivation du jugement. Le juge qui rend une décision doit 

expliquer comment il y est parvenu, l’acheminement de son raisonnement et la conformité 

à la loi de la solution retenue doivent transparaitre dans le jugement rendu. La motivation 

du jugement est devenue aujourd’hui une condition essentielle pour qu’un jugement soit 

conforme aux conditions de légalité, et si elle fait défaut, le jugement pourrait être censuré 

par la Cour de cassation 163. S’il est vrai comme le dit Allan Bloom que le juge doit tirer 

sa connaissance du droit164 pour pouvoir résoudre le litige, cette connaissance doit 

également s’étendre aux faits du litige. Il s’agirait cependant moins d’une connaissance 

des faits, et plus d’une analyse des faits afin de pouvoir passer à leur qualification exacte. 

En motivant sa décision, le juge montre aux parties la qualification retenue des faits de 

l’affaire et comment la loi s’y applique. Cette motivation permet aux parties, surtout à la 

partie perdante, de suivre le raisonnement qui a permis au juge de rendre son jugement 

ou sa décision.  

 

Le travail d’interprétation de la loi et son corollaire, celui de la motivation du jugement, 

permettent de donner une explication possible à la question de savoir pourquoi le droit a 

échoué dans Le Marchand de Venise à consacrer une solution juste du litige opposant 

Shylock à Antonio. S’il est vrai que le doge ne peut dépasser les frontières de la règle 

                                                
163 V. par ex. Art. 455 du Code de Procédure Civile français qui dispose expressément que le juge doit 
motiver sa décision.  
164 V. supra, p.96. 



 99 

écrite, il a néanmoins refusé de se livrer à une interprétation de la règle de droit ; 

Shakespeare aurait donc fait une application fidèle de cette idée que le juge n’est qu’un 

automate qui appliquerait la règle de manière littérale. En d’autres termes, celui qui jouit 

du pouvoir d’interpréter la loi et qui aurait pu avoir une marge de manœuvre en 

interprétant la pénalité, s’est satisfait d’une interprétation excessivement littérale et 

restreinte du texte. Il faut préciser que ce n’est pas Shylock qui fait une interprétation 

littérale de la pénalité, mais au contraire, c’est à une interprétation trop large que Shylock 

se livre, en vertu de laquelle il considère que la pénalité qu’il avait décrit de 

« plaisanterie » serait à même de lui permettre de tuer Antonio. C’est Portia qui se livre 

à l’interprétation la plus littérale de la pénalité, en considérant qu’extraire une livre de 

chair ne signifie pas faire couler le sang du débiteur. La pénalité pour elle devait 

également prévoir littéralement que le sang d’Antonio doit couler. Sans que cette 

éventualité ne soit prévue dans la lettre du contrat, Portia considère qu’elle en est exclue.  

 

L’usage restreint ou l’absence totale d’usage par le doge de son pouvoir d’interprétation 

du contrat et de la pénalité litigieuse signifie que le doge aurait choisi de faire abstraction 

de ce pouvoir, ce qui implique que le doge n’avait pas pour souci de « bien juger » 

l’affaire. Pour aboutir à un jugement équilibré, le juge ne peut uniquement être la bouche 

de la loi, et appliquer les connaissances qu’il a de la loi, il doit nécessairement vouloir 

bien juger. La personne du juge est donc aussi importante que le texte de loi dont il doit 

faire application, il est difficile de concevoir un juge « robotique » qui appliquerait la lettre 

de la loi, et qui serait à même de rendre un jugement équitable. S’il est vrai que « les lois 

dépendent de la fragilité humaine »165, c’est justement cette fragilité que le juge doit être 

à même de percevoir et y remédier grâce à la recherche par lui de la clef qui permet de 

dénouer le conflit, cette recherche devant parfois faire appel à son imagination et à son 

sens de la justice.  

 

                                                
165 A. Bloom et Harry V. Jaffa, op. cit., p.61.  



 100 

Si le cheminement du raisonnement qui dépouille Shylock de sa demande d’ôter la vie à 

Antonio, et lui refuse tout remboursement du prêt, apparaît dans le jugement rendu par 

Portia, le reste du jugement condamnant Shylock n’est néanmoins pas motivé. Cette 

absence de motivation permet de percevoir que le jugement dérivera vers une 

consécration de la conviction personnelle du juge, par opposition à un raisonnement 

objectif qui prend en compte la loi des parties et son interprétation la plus exacte et la 

plus raisonnable. Portia ne serait donc pas aussi héroïque qu’on le croirait à la première 

lecture de la pièce, et c’est «la notion que Portia ne serait peut-être pas l’héroïne qu’elle 

apparaît être, qui devient cruciale pour comprendre et interpréter la pièce de manière 

générale, et plus particulièrement, d’un point de vue juridique. » 166  

 

IV) Un raisonnement erroné menant à un jugement injuste et 
surabondant 

 

Face au refus de la part de Shylock de faire preuve de miséricorde, Portia fait une 

interprétation erronée de la pénalité, considérant que Shylock est en droit d’extraire une 

livre de chair au plus près du cœur d’Antonio sans néanmoins faire couler le sang 

d’Antonio, car la pénalité ne prévoit pas que Shylock peut verser le sang d’Antonio 167 :  
 

PORTIA. – « Prépare-toi donc à découper la chair.  
Ne verse pas de sang, n’en coupe ni plus ni moins,  

Mais juste une livre de chair, Si tu prends plus ou moins 
Qu’exactement une livre, que ce ne soit même pas plus  

Que ce qui l’allège ou l’alourdit du poids 
D’une fraction de la vingtième partie d’un unique  

Pauvre scrupule – même si la balance penche 

                                                
166 D. Kornstein, op.cit., p.77: “The notion that Portia may not be the heroine she appears to be becomes a 
crucial aid to interpreting the play as a whole and its legal meaning in particular.” 
167 Texte original en anglais: “Portia. – Therefore prepare thee to cut off the flesh. / Shed thou no blood, nor 
cut thou less nor more / But just a pound of flesh. If thou takest more / Or less than a just pound, be it but 
so much / As makes it light or heavy in the substance / Or the division of the twentieth part / Of one poor 
scruple—nay, if the scale do turn / But in the estimation of a hair, / Thou diest and all thy goods are 
confiscate”.  



 101 

Ne serait-ce que de la valeur d’un cheveu,  

Tu meurs et tous tes biens sont confisqués. »  
(MV 4.1.318-326) 

 
Cette interprétation a souvent été qualifiée d’« hyper littérale », faisant écho à 

l’intransigeance de Shylock qui s’est attaché à l’application de la pénalité. En plus d’être 

trop attachée à la lettre du contrat, cette interprétation de Portia est entachée d’erreur : 

si l’on reconnaît qu’extraire une livre de chair du corps du débiteur défaillant était une 

pénalité licite à l’époque, on est dès lors obligé de reconnaître comme licite tout ce qu’elle 

implique comme conséquences, notamment faire couler le sang du débiteur.  

 

Il est impossible de distinguer entre l’extraction de la livre de chair et sa conséquence 

évidente, à savoir celle de verser le sang du débiteur défaillant. Une telle distinction est 

artificielle et crée un paradoxe entre la reconnaissance de la licéité de la clause d’une 

part et considérer d’autre part que ses conséquences soient illicites. Or Portia n’a jamais 

prétendu que cette pénalité était illicite ; elle a admis sa licéité dès le début du procès et 

de ce fait les conséquences pratiques de cette pénalité ne pouvaient en être détachées 

car elles constitueraient une partie intégrante de la pénalité. Ce paradoxe n’apparaît 

cependant pas suffisamment important pour pousser Portia à réévaluer son interprétation 

de la pénalité, qu’elle formule d’autant plus à la manière d’une menace plutôt qu’une 

sanction de la violation d’une règle de droit : si Shylock osait faire couler le sang 

d’Antonio, il serait condamné à mort et dépouillé de tous ses biens. Certaines opinions 

ont affirmé que la pénalité aurait pu être « neutralisée » par Portia, car elle serait contraire 

à l’ordre public ; or ces affirmations ne semblent pas être satisfaisantes, et cette 

alternative peu plausible en raison du fait que comme nous l’avons déjà vu, la pénalité 

prévue au contrat semblait être licite 168 : 

                                                
168 D. Kornstein, op. cit. p.70: “Portia’s legalistic and hypertechnical ‘flesh-but-no-blood’ construction is 
probably unnecessary. There are alternative rationales for denying Shylock’s suit. Instead of resting her 
decision on interpreting the text of the bond, Portia could explicitly rely on public policy. Rather than 
ingeniously quibbling about the wording of the contract, Portia could have forthrightly addressed whether 
the bond was legal in the first place. It may be more accurate to understand Portia’s ruling as in fact based 
on public policy, though explained by her in terms of construing contract provisions”. 



 102 

 
« La construction légaliste et hyper-technique de Portia, chair oui sang non, n’est 

probablement pas nécessaire. Il existe des alternatives pour refuser de donner suite à la 
demande de Shylock. Au lieu de baser sa décision sur l’interprétation du contrat, Portia 

pouvait se baser sur la notion de l’ordre public. Plutôt que de chicaner sur les termes du 
contrat, Portia aurait pu se demander si les termes du contrat étaient légaux en premier 

lieu. Il est peut-être plus juste de comprendre le jugement de Portia comme un fait basé 
sur l’ordre public, même si elle tente de l’expliquer en termes d’interprétation du contrat. » 

 
Shylock ne s’oppose pas à cette menace, ni à l’argumentation erronée de Portia ; malgré 

son attitude de combattant tenace durant le procès, il semble se résigner à l’interprétation 

de Portia. Les critiques se sont posés la question de savoir pourquoi Shylock renonce à 

se défendre à la fin du procès 169 :  

 
« Suis-je le seul à me demander pourquoi apparemment il n’est pas donné à Shylock de 

contester la lecture faite par Portia du contrat, d’insister sur le fait que tout le monde sait 
que le sang est implicitement entendu dans la pénalité, et n’est pas un élément séparé 

qui rend la pénalité impossible à accomplir ? »  

 
La seule réaction de Shylock est de demander à Portia de manière complètement 

résignée si la loi prévoit effectivement cela : « Is that the law ? » (« Est-ce bien la 

loi ? »)170 On a souvent considéré que l’interprétation de Portia faisait écho au légalisme 

de Shylock durant le procès. Or Shylock n’a pas réellement été légaliste, il a néanmoins 

demandé l’application d’une pénalité dont la sévérité n’était pas déclarée dans le contrat. 

Son affirmation qu’il serait « assoiffé de loi » « I crave the law »,171 confirme que c’est la 

règle qu’il souhaitait appliquer, mais il ne s’est pas livré à une interprétation aussi littérale 

que celle de Portia. Il est néanmoins surprenant que l’interprétation de Portia de lui 

                                                
169 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Stanley Cavell, 
p.4: “Am I alone in wondering why apparently it is not given to Shylock to contest this reading, say, to insist 
that everyone knows blood must be implied in the bond and not be understood as a separate element 
meant to make the bond effectively unachievable?” 
170 MV 4.1.308. 
171 MV 4.1. 200-1. 



 103 

interdire, sous peine de mort, de faire couler une goutte de sang, n’ait soulevé aucune 

réaction de sa part. C’est un moment clef de la pièce et du procès, Shylock semble 

réaliser qu’il est désormais trop tard pour retourner les choses en sa faveur, il tente 

désespérément de sauver ce qu’il peut du montant qu’il a prêté ; mais même cette 

demande lui est refusée 172 :  

 
SHYLOCK. – « Donnez-moi le principal et laissez-moi partir.  

PORTIA. – Il l’a refusé devant la cour, publiquement.  
Il aura seulement la justice et son contrat.  

SHYLOCK. – Ne puis-je avoir seulement mon principal ?  
PORTIA. – Tu n’auras rien que la pénalité.  

A prendre à tes risques et périls, Juif. » 

 
Portia aurait dû accepter la requête de Shylock d’obtenir le remboursement du prêt, 

Shylock était en effet en droit de renoncer à l’application de la pénalité au cours du procès 

et de demander le remboursement de son prêt 173 : 

 
« Mais tout comme Shylock avait le droit de choisir entre le remboursement du montant 
du prêt et l’exécution de la pénalité, il était également en droit de renoncer à l’exécution 

de la pénalité s’il n’avait pas d’autre moyen d’obtenir l’exécution du contrat avec un certain 
degré de précision, et éviter de mettre sa propre vie en danger. » 

 
Le refus de Portia d’accorder à Shylock ce qu’elle lui avait pourtant proposé durant le 

procès semble être abusif : elle considère à tort que Shylock ne pouvait plus renoncer à 

l’application de la pénalité, argument erroné d’un point de vue juridique et dont la 

connotation s’apparente à une attitude de vengeance plutôt que celle d’un raisonnement 

juridique. Shylock est donc mis dans une situation impossible où l’exécution de la pénalité 

                                                
172Texte original en anglais: “Shylock. – Give me my principal, and let me go. / Portia. – He hath refused it 
in the open court. / He shall have merely justice and his bond. / Shylock. – Shall I not have barely my 
principal? / Portia. – Thou shalt have nothing but the forfeiture / To be so taken at thy peril, Jew.” 
173 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre de Charles Fried, “Opinion 
of Fried, J., Concurring in the Judgment”, part III, chap.8, p.6: “But just as Shylock was entitled to make his 
election between the money and the penalty, so was he entitled to forgo the penalty if he could see no way 
to exact it with the requisite degree of precision and thereby avoid endangering his own life”. 



 104 

le sanctionnerait de la peine de mort, et où le remboursement du prêt lui est refusé. Cette 

situation impossible le réduit au silence, et c’est à ce moment que la suite du jugement 

qui est rendu contre lui est proclamée par Portia. Une fois tombé dans le piège de Portia, 

Shylock est désormais en proie à la punition des Vénitiens. Il est d’ailleurs utile de 

reprendre le jugement rendu contre Shylock 174 :  

 
PORTIA. – « Reste, Juif.  

La justice a encore prise sur toi autrement.  
Il est prescrit dans les lois de Venise, 

Que s’il peut être prouvé qu’un étranger,  
Par tentatives directes ou indirectes.  

Attente à la vie d’un citoyen quel qu’il soit.  

Celui qui sera victime de ses machinations  
Saisira la moitié de ses biens ; l’autre moitié  

Partira dans le trésor privé de l’État.  
Et la vie du délinquant dépend de la miséricorde 

Du seul doge, dont la voix l’emporte sur toutes les autres –  
Dans cette situation, je dis que tu te trouves,  

Car il apparaît bien de manière évidente  
Qu’indirectement, et directement aussi,  

Tu as ourdi un complot contre la vie même  

Du défendeur, et tu as encouru la peine  
Que je viens d’indiquer.  

A genoux, donc ! Demande miséricorde au doge. »  
(MV 4.1.341-357) 

 

                                                
174Texte original en anglais: “Portia. – Tarry, Jew. / The law hath yet another hold on you. / It is enacted in 
the laws of Venice, / If it be proved against an alien / That by direct or indirect attempts / He seek the life of 
any citizen, / The party 'gainst the which he doth contrive / Shall seize one half his goods. The other half / 
Comes to the privy coffer of the state, / And the offender’s life lies in the mercy / Of the Duke only 'gainst 
all other voice. / In which predicament I say thou stand’st, / For it appears by manifest proceeding / That 
indirectly—and directly too— / Thou hast contrived against the very life / Of the defendant, and thou hast 
incurred / The danger formerly by me rehearsed. / Down, therefore, and beg mercy of the Duke.” 



 105 

Ce jugement est en réalité une persécution de Shylock : ce dernier a donné un prêt qui 

ne lui a pas été remboursé, il est par ailleurs dépouillé de tous ses biens, dont la moitié 

serait payée à Antonio, et condamné à mort sur la base d’une loi qui interdirait à un 

étranger de comploter contre la vie d’un Vénitien. La loi supposée contre les étrangers 

dont Portia prétend faire application pour condamner Shylock à mort (d’ailleurs la 

nationalité de Shylock n’est pas mentionnée dans la pièce, il semble que son 

appartenance à la religion juive suffit pour le qualifier d’étranger aux yeux des Vénitiens). 

Il s’agit d’une loi qui semble avoir été inventée par Shakespeare, pour faire notamment 

écho aux appels formulés à son époque, d’appliquer aux étrangers des règles différentes 

(probablement plus sévères) que celles appliquées aux citoyens de l’État 175 :  

 
« Par ailleurs, la loi vénitienne qui opère une discrimination contre les étrangers que Portia 
invoque dans Le Marchand de Venise a été introduite par Shakespeare pour une raison 

de fiction, alors qu’en réalité, les appels pour appliquer des lois contre les étrangers 
faisaient beaucoup de bruit à l’époque de Shakespeare (…) Ce dernier a de cette manière 

exploré des questions d’actualité dans MV, et ce, en inventant une loi fictive contre les 
étrangers dans des termes qui faisaient l’objet de discussions à son époque. » 

 
C’est le doge qui décide, dans sa seule intervention durant le procès, de pardonner 

Shylock, dans une attitude moralisante, comme pour donner une bonne leçon à Shylock 

de ce qu’est la miséricorde qu’il aurait refusée à Antonio 176 :  

 
LE DOGE. – « Pour que tu voies la différence de notre état d’esprit,  

Je te fais grâce de la vie avant même ta demande » 
(MV 4.1.362-3) 

 

                                                
175 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.351: “Similarly, the Venetian statute discriminating against aliens 
expounded by Portia in MV was posited by Shakespeare for a fictional locale, while in actuality calls for 
anti-alien laws were clamorous in his own time and place (…) Shakespeare explored live issues in MV in 
this way, and by inventing a fictional anti-alien statute along lines that were argued for in his time”. 
176 Texte original en anglais: “That thou shalt see the difference of our spirit. / I pardon thee thy life before 
thou ask for it (…)” 



 106 

L’effet que cette loi opère sur le jugement rendu est d’accentuer son injustice. La 

persécution de Shylock devient d’autant plus visible lorsqu’on évalue la situation 

d’Antonio à la suite du jugement rendu à la fin du procès : Antonio a emprunté de l’argent 

qu’il n’a pas été contraint de rembourser, ne supportant ainsi aucune perte sous quelque 

forme que ce soit. Shakespeare nous informe d’ailleurs par la suite qu’Antonio a recouvré 

les pertes qu’il avait subies dans son commerce et qui avaient causé sa faillite et 

l’impossibilité pour lui de rembourser le prêt à Shylock. Non seulement Antonio sort 

indemne du procès, mais il lui est en plus donné le pouvoir de décider du sort des biens 

de Shylock. Dans une humiliation ultime de ce dernier, Antonio décide que la moitié des 

biens de Shylock, censée lui revenir selon le jugement de Portia, soit donnée à Lorenzo 

et Jessica, et que Shylock se convertisse au christianisme 177 :  

 
ANTONIO. – « Qu’il plaise à monseigneur le doge et à la cour 
De lui remettre l’amende sur la moitié de ses biens,  

J’y suis disposé, pourvu qu’il me laisse  
L’autre moitié dont je serai dépositaire 

Et que je remettrai à sa mort au gentilhomme 
Qui lui a récemment volé sa fille.  

A deux conditions de plus : qu’à cause de cette faveur  
Il se fasse chrétien sur-le-champ ; et l’autre condition,  

Qu’en cette cour, ici, il fasse enregistrer  

Le don qu’il fait de tout ce qu’il aura à sa mort 
A son fils Lorenzo et a sa fille. » 

(MV 4.1.374-383) 

 
La saisie des biens de Shylock revêt une importance capitale, si l’on considère la place 

fondamentale qu’occupait le droit de propriété à l’époque de Shakespeare, comparable 

d’ailleurs à celle qui lui est donnée aujourd’hui dans les pays qui reconnaissent à ce droit 

                                                
177 Texte original en anglais: “So please my lord the duke, and all the court, / To quite the fine for one half 
of his goods; / I am content, so he will let me have / The other half in use, to render it, / Upon his death, 
unto the gentleman / That lately stole his daughter; / Two things provided more, - that for this favour, / He 
presently become a Christian; / The other, that he do record a gift, / Here in the court, of all he dies 
possess’d, / Unto his son Lorenzo, and his daughter”.  



 107 

une valeur constitutionnelle 178, car « ‘protéger [les droits de propriété] était le souci 

principal de la common law. » Même le roi ne pouvait se permettre de porter atteinte au 

droit de propriété, dont la protection émanait principalement de l’institution 

parlementaire 179 : 

 
« L’existence de ces droits [de propriété] constituait désormais non seulement un écran 

contre les demandeurs usurpateurs, mais également contre le roi lui-même, et de la sorte, 
ont été posées les limites des prérogatives du roi, et ce par le Parlement, ou du moins, 

c’est l’impression sous laquelle étaient les membres du Parlement. Nicholas Fuller, 
membre du Parlement, a dit en 1610 : selon les lois de l’Angleterre, les sujets ont un droit 

de propriété sur leur terre et leurs biens si bien que le roi ne peut, sans leur consentement, 

prendre part à ces droits de manière légale, sans une intervention du Parlement. Les lois 
de la common law octroient au roi des prérogatives de manière à ce qu’elles n’empiètent 

pas sur l’héritage de la personne. Et un avocat a écrit que ‘les prérogatives du roi ne 
peuvent pas porter un préjudice à la propriété d’une personne – que le roi ne peut pas 

octroyer le pouvoir à une personne pour qu’elle agisse contrairement aux règles de la 
common law ou de la loi écrite, et que la prérogative du roi ne doit pas être étendue de 

manière à ce qu’il puisse porter atteinte à un individu. » 

 
Le fait d’avoir obligé Shylock à léguer ses biens est donc une décision qui revêt une 

gravité particulière. Shylock réalise la gravité de cet acte, et compare l’aliénation de ses 

biens à une condamnation à mort 180 :  

 

                                                
178 Louise Halper, op.cit., p.231: “As Margaret Judson says, ‘To protect [property rights] was the principal 
concern of the common law”. 
179 Louise Halper, op.cit., p. 231: “The existence of those rights [property rights] came to be not only a shield 
against usurping claimants, but against the king himself, and thus described the boundaries of the king’s 
prerogative, boundaries that were policed by parliament, or at least so its members believed. Nicholas 
Fuller, a member of parliament, said in 1610: By the laws of England the subjects have such property in 
their land and goods as that without their consent the King can take no part thereof from them lawfully 
without act of parliament. The common laws do so measure the King’s prerogative as it shall not tend to 
take away or prejudice the inheritance of the subject. And a lawyer wrote in his commonplace book that the 
‘king’s prerogative cannot prejudice the property of the subject - that the king cannot grant power to any 
person to act contrary to common or statute law that the king’s prerogative shall not be extended to the 
injury of any subject”. 
180 Texte original en anglais: “Nay, take my life and all; pardon not that; / You take my house, when you do 
take the prop / That doth sustain my house; you take my life. / When you do take the means whereby I live.” 



 108 

SHYLOCK. – « Non, prenez tout et ma vie, ne me graciez pas ainsi.  

Vous prenez ma maison quand vous prenez l’étai  
Qui soutient ma maison ; et vous prenez ma vie 

En prenant les ressources qui me permettent de vivre. » 
(MV 4.1.368-371) 

 
Par ailleurs, le jugement n’a pas simplement décidé de dépouiller Shylock de ses biens, 

mais l’a également contraint de léguer une partie de ses biens à sa mort à sa fille Jessica 

et son conjoint Lorenzo. Déjà, le jugement a quelque chose de pervers lorsqu’il 

mentionne le terme « gift » alors qu’il s’agit d’une contrainte ; Portia demande au greffier 

de dresser le legs, « a deed of gift »181 (« Un acte de donation »). Aux termes du 

jugement, cette « gratification » serait exécutée à la mort de Shylock, ce qui la rapproche 

davantage d’un testament. L’ambiguïté de la qualification juridique de cette condamnation 

de Shylock de « léguer » ses biens au moment de son décès soulève plusieurs questions 

d’un point de vue juridique :  

 

- La première serait de savoir pourquoi la signature de Shylock, partie perdante au 

procès, serait requise pour l’efficacité de cette partie du jugement. La contrainte 

qui lui est imposée de donner son accord n’est autre qu’une forme d’abus exercé 

contre Shylock : un jugement est rendu contre lui, et l’imperium du juge signifie 

que le jugement devrait s’exécuter même sans le consentement de la partie 

perdante. Il n’y a aucune justification juridique à cette injonction qui lui est faite de 

donner son accord pour que la condamnation le dépouillant de ses biens prenne 

effet.  

 

- Sous « will/testament », B.J. et Mary Sokol affirment en outre que la signature du 

testateur n’était pas une condition de validité du testament, le testament pouvant 

notamment être effectué oralement. Si même en dehors d’une condamnation 

judiciaire, le testament ne requiert pas la signature du testateur, la contrainte 

                                                
181 MV 4.1.388. 



 109 

imposée à Shylock de signer le legs dans le jugement rendu contre lui apparaît 

d’autant plus injustifiée et dénuée de toute logique légale 182 :  

 
« A condition que le testateur soit en pleine capacité, un testament valide aurait 

pu être fait oralement ou à l’écrit (l’écrit est exigé pour les testaments à partir de 
1540). Il n’y avait pas d’exigence que le testament soit rédigé ou signé par le 

testateur en personne, même si en pratique les testateurs parfois signaient, ou 
même scellaient leurs testaments. Les testaments étaient rédigés par des locaux, 

des notaires ou souvent le prêtre local. »  

 
- Une interprétation possible de l’injonction faite à Shylock de signer l’acte 

testamentaire serait de considérer que le doge et Portia auraient tout simplement 

obligé Shylock à léguer ses biens, sans que cela fasse partie du jugement rendu 

contre lui. Il est en effet difficile de concilier la force obligatoire du jugement, avec 

l’obligation faite à la partie perdante de donner son consentement à la teneur du 

jugement. Or, obliger le testateur à léguer ses biens pose la question de la validité 

du testament fait sous contrainte. Le testament irrégulier, même s’il était signé par 

le testateur pouvait être attaqué devant les tribunaux compétents jusqu’au moment 

du décès du testateur 183 :   

 
« Comme c’est le cas aujourd’hui, un testament même signé aurait pu être 

révoqué à n’importe quel moment jusqu'au décès, ce qui justifie l’expression 
‘dernier testament’. »  

 
En plus de l’illicéité apparente de ce volet du jugement rendu contre Shylock, contraindre 

ce dernier à léguer une partie de ses biens à Jessica et Lorenzo est une décision qui 

semble surabondante. Jessica, en sa qualité d’héritière, aurait en tout cas hérité des deux 

                                                
182 op.cit., p.410: “Provided a testator was sound in mind, a valid will could be made orally or in writing 
(writing was required for wills of land after 1540). There was no requirement for a will to be written or signed 
by the testator in person, although in practice testators did sometimes sign, mark or seal their wills. Wills 
were drafted by local literate people, notaries, or often the local priest”.  
183 op.cit., p.411: “As today, a will once executed could still be revoked any time up to the date of death, 
so explaining the descriptions ‘last will and testament’.” 



 110 

tiers au moins de la masse successorale appartenant à Shylock après son décès. En 

effet, B.J et Mary Sokol affirment sous « will/testament » 184:  

 
« Les tribunaux ecclésiastiques reconnaissaient la coutume selon laquelle un testateur 

avait la liberté de disposer librement du tiers de sa propriété (les deux tiers restants étaient 
réservés à sa femme et ses enfants). »  

 
B.J et Mary Sokol mentionnent cependant que cette réserve héréditaire était parfois 

négligée par les tribunaux de l’époque. Ce qui est d’autant plus important à noter c’est 

que Jessica étant devenue une femme mariée, le principe de la « couverture » 

s’appliquerait à elle, aux termes duquel tous les biens dont elle aurait hérité seraient 

devenus la propriété de son mari 185 : 

 
« Dans le droit, une femme non mariée était connue sous l’appellation ‘feme sole’. Elle 

pouvait acheter, détenir et aliéner un bien, conclure des contrats sous son propre nom. 
Mais une fois mariée, elle devenait une ‘feme covert’, ce qui avait des conséquences sur 

son droit de propriété dans les relations contractuelles et dans le droit pénal (…) La femme 
mariée n’était pas ‘morte’ légalement, comme un membre d’un ordre religieux, et elle 

n’était pas dépouillée de sa capacité juridique, mais elle était dépouillée de la capacité 
d’être propriétaire de biens en son nom. Une propriété personnelle qui lui appartenait, 

                                                
184 op.cit., p.412: “These [the Church courts] recognized the custom which allowed a testator freedom to 
dispose as he wished of one third of his property (the remaining two thirds was reserved for the use of his 
wife and children)”.  
185 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.221: “In law, an unmarried woman was known as a ‘feme sole’. She could 
purchase, hold and alienate property, and enter into contracts in her own name. But once married she 
became a ‘feme covert’, which had consequences on property rights, in contractual relations, and in criminal  
law. A wife could enter into contracts as the agent of her husband. She could not sue or be sued in her own 
name. Yet the principle of ‘one person’ was not wholly consistent: she was not liable for her husband’s 
debts, neither was she liable for his crimes (…) The wife was subject to the husband’s guardianship and 
authority, for he was her baron or lord (…) There was no concept of community of ownership of property 
between husband and wife in England in Shakespeare’s time, although such a system of community did 
exist in some other parts of Western Europe, and may have existed to a certain extent in England in the 
earlier Middle Ages. On marriage a woman had no legal interest in any matrimonial property. Therefore the 
legal status of a married woman differed considerably from that of an unmarried woman. The married 
woman was not dead in law, like a member of a religious order, and she did not suffer from a general lack 
of legal capacity, but she lacked the capacity to own property in her own name. Any personal property she 
owned vested absolutely in her husband, and he could deal with it as he wished. This included money, 
furniture, jewelry, and clothing.” 



 111 

revenait de manière absolue à son mari, et il pouvait en disposer à sa guise. Ceci 

comprenait l’argent, les meubles, les bijoux et les habits. » 

 
C’est donc en réalité Lorenzo qui serait le principal bénéficiaire du legs. Il est difficile de 

concevoir que Shylock aurait librement consenti à ce que Lorenzo bénéficie du legs, 

surtout que Shylock a été victime d’un vol commis par Jessica lors de son union avec 

Lorenzo. Ceci confirme que le consentement de Shylock au moment de signer le legs est 

vicié, et que s’il n’avait pas subi la contrainte du doge et de Portia, il n’aurait certainement 

pas consenti à léguer ses biens à Jessica et Lorenzo.  

 

En somme, avoir obligé Shylock à signer l’instrument à travers lequel il aurait légué une 

partie de ses biens à sa fille et son mari soulève des questions quant à la licéité et à 

l’intérêt d’un tel jugement. Shylock aurait pu attaquer cette partie du jugement par la suite, 

l’injonction qui lui a été faite de signer l’instrument du legs aurait pu en effet lui servir 

d’argument solide pour établir qu’il s’agissait d’un testament et non d’un jugement, et que 

son consentement n’était pas libre au moment de la signature. Mais la suite du jugement 

le condamnant à se convertir au christianisme l’anéantit complètement186.  Shylock 

comprend que le combat est lourdement perdu, il accepte la teneur du jugement, et 

demande qu’on lui envoie le legs pour le signer à l’abri des regards 187 :  

 
« Permettez-moi, je vous prie, de m’en aller d’ici. Je ne me sens pas bien. Vous ferez 

suivre l’acte et je le signerai. » 
(MV 4.1.588-391) 

 

                                                
186 Dans son ouvrage The Occult Philosophy in the Elizabethan Age, New York, Routledge Classics, 2001, 
Frances Yates donne un sens au jugement contraignant Shylock de se convertir au christianisme qui va 
au-delà de sa simple humiliation, et qui évoquerait le problème qui s’était posé à l’époque de Shakespeare 
relatif à la conversion des juifs par la kabbale chrétienne, faisant ainsi écho aux travaux d’un kabbaliste 
Vénitien reconnu de l’époque: “The Merchant of Venice is believed to allude to the contemporary issue of 
the conversion of the Jews by Christian Cabala, and to echo the work on universal harmony by the Cabalist 
Friar of Venice, Francesco Giorgi.” p.90. 
187 Texte original en anglais: “I pray you, give me leave to go from hence. I am not well. Send the deed 
after me. And I will sign it.” 



 112 

Shylock se soumet au jugement et accepte sa persécution, son silence est troublant, on 

aurait voulu qu’il intente un recours pour invoquer les violations de la loi, ainsi que la 

dénaturation du contrat par Portia dans l’interprétation qu’elle a retenue de la pénalité.  

Non seulement Shylock n’a aucune intention d’attaquer le jugement rendu, mais en plus 

il accepte de manière inconditionnelle d’obéir à l’injustice qui lui a été infligée, or 

l’obéissance à une loi injuste est une attitude de résignation qui fragilise ce que 

Tocqueville appelle « la souveraineté du genre humain  »: « Quand donc je refuse d’obéir 

à une loi injuste, je ne dénie point à la majorité le droit de commander ; j’en appelle 

seulement de la souveraineté du peuple à la souveraineté du genre humain. » 188  

 

Il est difficile de dire qu’à travers ce jugement, justice ait été rendue, et l’impression que 

nous avons à la fin de la pièce lorsqu’on réalise l’injustice infligée à Shylock, c’est que le 

conflit est maintenu, et l’apaisement qu’un jugement juste et équitable aurait pu favoriser, 

est absent. Allan Bloom affirme à juste titre que « [Portia] n’a rien fait sur le fond pour 

résoudre les problèmes qui ont mené à la guerre entre Shylock et Antonio. Aussi ne sont-

ils pas résolus. On peut seulement se hâter de retourner à Belmont pour les oublier. »189 

 

Certaines analyses de la pièce ont à juste titre qualifié le jugement rendu contre Shylock 

d’inéquitable, et certains ont considéré que c’est la loi vénitienne qui aurait poussé Portia 

à rendre un tel jugement190 :  

 
«La société vénitienne est capable de tout : alors que la loi de la ville garantit l’équité 

devant la loi, une spécificité qui aurait attiré les étrangers à Venise, sa législation serait 
également capable de rendre cette qualité incertaine, si ce n’est même fictive. »   

 
Je ne pense pas que ce soit la loi vénitienne, ou la pénalité et le contrat de prêt, qui 

auraient justifié le jugement persécuteur rendu par Portia et le doge contre Shylock. C’est 

                                                
188 Tocqueville, De la démocratie en Amérique (1835-1840), Paris, Flammarion, coll. GF, 2010, p. 91.  
189 Allan Bloom et Harry V. Jaffa, op. cit. p.62. 
190 James Shapiro, cité par R. Lemon, op.cit., p.566: “Venetian society is able to have it both ways : while 
the city’s charter guarantees equity before the law, a feature that has attracted foreigners to Venice, its 
retains legislation that renders this equality provisional, if not fictional”.  



 113 

davantage l’interprétation du contrat qui a été retenue par Portia et le doge, qui a mené 

à ce jugement contre Shylock. Comme nous l’avons déjà démontré, cette même loi ou ce 

même contrat, interprété(e) autrement, aurait pu mener à une solution plus satisfaisante 

du litige et aurait permis de rétablir une situation bien plus équitable pour les parties au 

procès. La pièce pose donc une question fondamentale sur la possibilité pour une 

république comme celle de Venise, d’instaurer la justice lorsque celle-ci pourrait entraver 

les intérêts de la classe dominante.  

 

Cette question a par ailleurs ouvert la voie aux analystes des pièces de Shakespeare de 

se demander quel serait selon Shakespeare le meilleur régime politique : une lecture 

possible du Marchand de Venise nous dit que pour Shakespeare, un régime républicain 

comme celui de Venise ne permet pas au juge d’aller au-delà de la loi pour la tempérer 

grâce à l’équité et que ceci pourrait mener à une solution injuste du conflit. Par contre, 

dans un régime monarchique comme dans Mesure pour Mesure, le monarque peut 

tempérer la loi par l’équité et aboutir à une meilleure résolution du conflit. La différence 

entre les solutions préconisées par Shakespeare dans ces deux pièces et ce qu’on aurait 

pu en déduire sur la position prise par Shakespeare quant au régime politique qu’il 

préconise a été notamment résumée par Philippe Raynaud 191 : 

 
« La condition de l’équité est donc la souveraineté du prince ; le modèle de l’équité 

shakespearienne est platonicien et impérial : c’est comme Roi que le juge peut s’affranchir 
de la loi et la lèse-majesté royale reste à ses yeux, sinon le seul crime impardonnable, du 

moins le moins aisément pardonnable. Des pièces comme Le Marchand de Venise et 
Mesure pour Mesure montrent que l’équité et la miséricorde n’ont pas de place dans les 

Républiques, et qu’elles n’existent vraiment que dans les monarchies – où elles sont aussi 
un moyen de renforcer le pouvoir du monarque. » 

 
Allan Bloom affirme également ce qui suit 192 :  

 

                                                
191 « L’équité Shakespearienne », op. cit., p.55. 
192 Bloom et Jaffa, op.cit., p.151.  



 114 

« On s’accorde généralement à dire que Shakespeare considérait la monarchie comme 

la meilleure forme de gouvernement possible. »  
 
Allan Bloom tempère cependant cette affirmation dans le dernier paragraphe de son 

ouvrage portant sur La pensée politique de Shakespeare où il affirme que c’est en théorie 

que la monarchie serait un meilleur régime 193 :  

 
« J’ai dit auparavant que, selon Shakespeare, la monarchie est la meilleure forme de 

gouvernement. On pourrait à présent nuancer cela en disant qu’elle est la meilleure forme 
seulement en un sens théorique, et en disant plutôt que la compréhension de la 

monarchie, en tant que condition indispensable à la compréhension de la vie politique, est 

la condition de toute la perfection réelle qui puisse entrer dans le champ de la vie humaine. 
La compréhension de la monarchie est la condition de la compréhension de la véritable 

relation du politique à l’humain et de l’humain au divin. Et certainement, un tel savoir n’a 
jamais été aussi nécessaire. » 

 
Frances Yates explique cependant que si la conception de Shakespeare d’une bonne 

gouvernance est intimement lié à l’imaginaire de l’Empire, cette conception ne résulte 

pas d’une conviction de la part de Shakespeare que le régime monarchique serait 

meilleur que la république. Yates considère que ce dont la majorité des études qui 

émettent une telle affirmation ignorent ou ne mentionnent pas, c’est la propagande que 

la reine Elizabeth et après elle, le roi Jacques 1er, auraient diffusée dans le but de 

renforcer le pouvoir du monarque, propagande qui aurait sans doute influencé l’œuvre 

de Shakespeare 194 :  

 
« La conception shakespearienne de la société est liée à sa croyance en la monarchie en 

tant que principe d’ordre, canal divin pour maintenir sur la terre un ordre juste 

correspondant à la divine loi du cosmos ; c’est un des aspects les plus visibles et les 
moins contestables de sa conception de l’existence. Que son idée de la monarchie 

                                                
193 op. cit., p.186. 
194 Frances Yates, Shakespeare’s Last Plays, A New Approach, London and New York, Routledge and 
Kegan Paul, 1975. Trad., Les dernières pièces de Shakespeare, une approche nouvelle, Paris,  Belin, 
1993, p. 49. 



 115 

s’étende au-delà du point de vue étroitement national jusqu'à de vastes vues d’ordre, ou 

de désordre, spirituel, universel, voilà qui est fortement suggéré par les images auxquelles 
il recourt. C’est pourquoi il est naturel et légitime de parler de ‘thème impérial’ en relation 

avec Shakespeare ; The Imperial Theme est de fait le titre d’un ouvrage fameux de G. 
Wilson Knight, qui examine dans l’œuvre de Shakespeare les représentations de la 

royauté, la majesté divine et cosmique dont il investit la charge royale, et les descriptions 
saisissantes qu’il fait, lorsqu’elle vient à faillir, de la chute dans le chaos et la confusion – 

tempête et désordre dans le cosmos, tempête et désordre dans l’État. Les études sur 
Shakespeare, en revanche, sont moins informées, semble-t-il du fait que cet imaginaire 

de l’Empire, avec son caractère sacré, était le fondement de la propagande Tudor, et du 
symbolisme utilisé pour la reine Elizabeth 1re, ses portraits et les grands spectacles. Ces 

images d’un Empire universellement pur ou impur, ont surgi dans la propagande du temps 

de Shakespeare, et en relation avec la réforme de l’Église. Et l’un des éléments essentiels 
de la propagande Tudor pour la réforme de l’Église consistait à évoquer l’histoire 

britannique, la légende arthurienne et la chevalerie dont la mission était de répandre dans 
le monde entier un ordre spirituel de pureté (…) Shakespeare s’était mesuré à de telles 

conceptions sa vie durant, tantôt avec espoir, tantôt avec désespoir, dans ses tragédies 
et histoires. »  

 
Je suis plutôt de l’avis de Louise Halper, selon qui « le vrai problème que pose la règle 

de droit pour Shakespeare ne vient pas de sa conviction que la monarchie était 

supérieure au parlementarisme, mais de la croyance que la loi n’est finalement qu’un outil 

de pouvoir, au moins aussi arbitraire et corrompu que tous les autres outils. »195 C’est ce 

que Shakespeare semble illustrer dans Le Marchand de Venise ; une règle de droit, 

prévoyant une pénalité certes excessive, doit être interprétée et appliquée par une classe 

dominante qui tient en priorité à protéger ses propres intérêts. Le pouvoir judiciaire réussit 

à manipuler la loi de manière à satisfaire ses propres aspirations, mettant ainsi en péril 

la bonne résolution du conflit et la consécration de la justice.  

 

                                                
195L. Halper, op.cit., p.248: “Shakespeare’s quarrel with the rule of law did not stem from a conviction that 
monarchy was superior to parliamentary rule, but from a belief that law was merely a tool of power, at least 
as arbitrary and corrupt as any other”. 



 116 

Une des plus belles descriptions de la tyrannie de la classe dominante à travers le 

contrôle qu’elle exerce sur toutes les institutions de l’État a été faite par Tocqueville dans 

son ouvrage intitulé De la démocratie en Amérique. Si l’État dans toutes ses institutions, 

législative, exécutive et judiciaire était contrôlé par la majorité, qui légifère en fonction de 

ses propres intérêts et qui contrôle les organes qui veillent à l’exécution de ces lois, il est 

difficile de concevoir que la justice puisse être réalisée et que les personnes ayant des 

intérêts contraires à ceux de la majorité (comme Shylock) puissent espérer que leur 

demande pourtant juste, puisse être satisfaite 196 :  

 
« Lorsqu’un homme ou un parti souffre d’une injustice aux USA, déjà qui voulez-vous qu’il 

s’adresse ? à l’opinion publique ? c’est elle qui forme la majorité ; au corps législatif ? il 

représente la majorité et lui obéit aveuglement ; au pouvoir exécutif ? il est nommé par la 
majorité et lui sert d’instrument passif ; à la force publique ? la force publique n’est autre 

chose que la majorité sous les armes ; au jury ? le jury, c’est la majorité revêtue du droit 
de prononcer des arrêts : les juges eux-mêmes, dans certains États, sont élus par la 

majorité. Quelque inique ou déraisonnable que soit la mesure qui vous frappe, il faut donc 
vous y soumettre. Supposez au contraire, un corps législatif composé de telle manière 

qu’il représente la majorité, sans être nécessairement l’esclave de ses passions ; un 
pouvoir exécutif qui ait une force qui lui soit propre, et une puissance judiciaire 

indépendante des deux autres pouvoirs ; vous aurez encore un gouvernement 
démocratique, mais il n’y aura presque plus de chances pour la tyrannie. » 

 
Le meilleur régime semble donc être une illusion plutôt qu’un régime qui ait existé ou qui 

pourrait exister : « Si nous devions supposer qu’un tel régime [monarchique] est le 

meilleur auquel la vie humaine puisse prétendre, nous devrions dire, néanmoins, que le 

meilleur régime est, dans un sens décisif, une illusion. »197

                                                
196 Tocqueville, op.cit., p. 92-93.  
197 Bloom et Jaffa, op.cit. p. 178.  
 



 117 

 
 

Chapitre 2 – Mesure pour Mesure  
 

« Le crime, outre sa victime immédiate, attaque le souverain; il l'attaque personnellement 

puisque la loi vaut comme la volonté du souverain; il l'attaque physiquement puisque la 

force de la loi, c'est la force du prince. Car ‘pour qu'une loi puisse être en vigueur dans ce 

royaume, il fallait nécessairement qu'elle fût émanée directement du souverain, ou du moins 

qu'elle fût confirmée par le sceau de son autorité’. »198  

 

Mesure pour Mesure a été jouée pour la première fois en 1604, après une fermeture des 

théâtres pendant plus d’une année suite à la pandémie de la peste.  

 

La pièce se déroule à Vienne, où le duc Vincentio décide soudainement de se retirer de 

la vie publique et de ne plus gouverner. Il est insatisfait des résultats de son laxisme à 

faire appliquer la loi dans la cité, et décide de se faire remplacer par Angelo, un homme 

qu’il semble considérer comme bien plus strict et donc plus apte à gouverner que lui.  

 

Aussitôt arrivé au pouvoir, Angelo ressuscite une loi désuète interdisant la fornication et 

condamne à mort un jeune homme, Claudio pour avoir couché avec sa fiancée, Juliette, 

avant le mariage. Bien que Claudio ait toutes les intentions d’épouser Juliette, Angelo est 

intransigeant à l’égard de Claudio, et insiste pour faire appliquer une loi pourtant restée 

lettre morte pendant quatorze années sous le règne du duc Vincentio.  

 

La sœur de Claudio, Isabelle, est novice dans un couvent et apprend la nouvelle grâce à 

Lucio, un fantaisiste, qui la convainc de plaider la cause de Claudio devant Angelo pour 

sauver la vie de son frère. Malgré l’imploration d’Isabelle, Angelo ne plie pas mais 

développe par contre un sentiment de désir envers Isabelle et lui propose un troc : la vie 

                                                
198 Michel Foucault, Surveiller et punir, Paris, Gallimard, 1975, p.58. 



 118 

de son frère contre sa virginité. Isabelle refuse de céder et préfère laisser périr son frère 

que de coucher avec Angelo.  

 

Le duc, absent en apparence, se déguise en moine et suit la séquence des évènements. 

Il intervient sous son déguisement et apporte de l’aide à Isabelle pour tendre un piège à 

Angelo et sauver la vie de Claudio. Par un jeu de déguisement que le duc met en place, 

Marianne, l’ex fiancée d’Angelo, se fait passer pour Isabelle et couche avec Angelo. Ce 

dernier croit qu’il s’agit d’Isabelle qui se serait pliée à sa demande pour sauver son frère, 

et malgré cela, ordonne l’exécution de la peine de mort à l’égard de Claudio. Le duc 

intervient de nouveau, et par un jeu habile faisant passer un autre prisonnier mort en 

prison d’une maladie pour Claudio, fait croire à Angelo que conformément aux ordres de 

ce dernier, la peine de mort a été exécutée à l’égard de Claudio. 

 

Le duc décide alors de reprendre le pouvoir, et dans la dernière scène qui s’apparente à 

un procès, le duc condamne Angelo à épouser Marianne, pour avoir couché avec elle, 

même sans le savoir. Claudio est également contraint d’épouser Juliette, condamnation 

heureuse puisqu’il s’agissait de leur intention initiale. Lucio, qui tout au long de la pièce 

critique le duc pour avoir déserté la cité, subit quant à lui la sentence la plus lourde : il est 

condamné par le duc à épouser une prostituée, ce qui équivaut pour Lucio à être 

condamné au fouet et à la peine de mort. Isabelle, quant à elle, accepte d’épouser le duc 

qui a demandé sa main. 

 

Il est intéressant de se pencher sur les décisions prises par le duc dans sa capacité de 

gouverneur de la cité, de tenter d’en percevoir la portée d’un point de vue juridique, à 

commencer par la décision du duc de quitter Vienne jusqu'à la scène finale du procès, 

qui marque le retour du duc à la gouvernance de Vienne.  

 



 119 

Première Partie : La décision du duc de quitter Vienne et le 

choix de son délégué  
 

I) La décision du duc de quitter la gouvernance de Vienne : une 
décision controversée 

 

La pièce débute par la décision soudaine du duc Vincentio d’abandonner la gouvernance 

de la cité de Vienne. Seul Lucio est critique par rapport à cette décision importante et 

prise de manière hâtive par le duc, sans aucun préavis ni justification claire 199 :  

 
LUCIO. – « Le duc étrangement s’en est allé d’ici,  

Laissant maint gentilhomme – comme moi – dans l’attente 
Et l’espoir d’une campagne ; maintenant on apprend,  

Par ceux qui savent tout des rouages de l’État,  
Que ses propos étaient à distance infinie 

De son dessein sincère.»  
(MM 1.4.48-54) 

 
Je peux comprendre la déception de Lucio. Comment celui qui gouverne décide-t-il de 

partir de manière soudaine sans raison apparente, et sans préciser quelle serait la durée 

de son absence ?  Le duc se contente de faire circuler une rumeur que son départ serait 

dû à un voyage urgent qu’il doit faire en Pologne, sans aucune explication 

supplémentaire. Le duc se contente d’expliquer à Angelo qu’il est dans une situation de 

grande urgence, et qu’Angelo doit impérativement le remplacer et l’urgence extrême 

justifierait selon lui que le peuple ne soit pas mis au courant de son départ 200 : 

 
LE DUC. – « L’urgence de notre départ est de si pressante nature 

Qu’elle l’emporte sur tout et qu’elle laisse en suspens  

                                                
199 Texte original en anglais: “Lucio. – The Duke is very strangely gone from hence; / Bore many gentlemen, 
myself being one, / In hand and hope of action: but we do learn / By those that know the very nerves of 
state, / His givings-out were of an infinite distance / From his true-meant design”.  
200 Texte original en anglais : “Duke. – Our haste from hence is of so quick condition / That it prefers itself 
and leaves unquestion’d / Matters of needful value”.   



 120 

Des questions de réelle importance. » 

(MM 1.1.53-55) 

 
Ce n’est que plus tard que l’on comprend pourquoi le duc a décidé de partir. Les lois de 

la cité étant trop rigides, le duc aurait été laxiste dans leur application pendant quatorze 

longues années. Le duc est insatisfait des résultats de ce laxisme se traduisant 

notamment par un excès de liberté dans la cité. Il choisit Angelo, qui selon ses propres 

termes est bien plus rigide que lui pour imposer l’application de la loi et rétablir l’ordre à 

Vienne 201 : 

 
LE DUC. – « Nos statuts rigoureux et nos lois incisives,  

Mors et freins nécessaires aux herbes indociles,  

Nous les avons depuis quatorze ans laissé filer (…) 
 
FRERE THOMAS. – Il incombait à Votre Grâce 

De libérer à votre heure cette justice entravée ;  

Et elle aurait paru plus terrible chez vous  
Que chez le seigneur Angelo. 

 
LE DUC. – Trop terrible je le crains. 
Puisque j’avais péché en laissant les gens libres,  

Ce serait tyrannie de frapper et harceler 

Qui agit selon mes ordres (…) » 
(MM 1.3.19-37) 

 
Le duc considère qu’il serait « tyrannique » d’imposer l’application de la loi après toutes 

ces années de négligence ; il décide de sacrifier son pouvoir – du moins de manière 

momentanée – et de se faire remplacer par un autre gouverneur qui réussirait davantage 

selon le duc à limiter les excès dans l’exercice des libertés à Vienne. Il ne s’agit 
                                                
201 Texte original en anglais : “Duke. – « We have strict statutes and most biting laws, / The needful bits 
and curbs to headstrong weeds, / Which for this fourteen years we have let slip (…) Friar Thomas – It rested 
in your grace / To unloose this tied-up justice when you pleased: / And it in you more dreadful would have 
seem’d / Than in Lord Angelo. Duke. – I do fear, too dreadful: / Sith ’twas my fault to give the people scope, 
/ ’Twould be my tyranny to strike and gall them / For what I bit them do (…)» 



 121 

probablement pas de la seule raison qui pousse le duc à quitter Vienne. On devine 

rapidement que le duc est assez habile pour s’abstenir de prendre une telle décision à 

moins que l’importance des enjeux la justifie. Le duc était probablement conscient du fait 

que la non application de la loi pendant toutes ces années aurait un impact négatif sur 

l’autorité de son pouvoir et qu’une situation pareille pourrait donc mettre éventuellement 

son règne en péril ; il fallait donc y remédier.  

 

Ce dont le duc se plaint n’est pas une situation propre à Mesure pour Mesure.  Dans un 

contexte plus contemporain, cet écart entre, d’une part le texte de loi, et d’autre part son 

application, a notamment été évoqué par Simone Veil dans son discours devant 

l’Assemblée Nationale, à la veille de l’adoption de la loi sur l’IVG 202 :  

 
« Lorsque l’écart entre l’infraction commise et celle qui est poursuivie est tel qu’il n’y a 
plus à proprement parler de répression, c’est le respect des citoyens pour la loi et donc 

l’autorité de l’État qui est mise en cause. » 

 
La décision du duc de changer le statu quo est donc justifiable, mais néanmoins radicale. 

Du moment que le duc incarne l’autorité absolue, et qu’il réunit entre ses mains les pleins 

pouvoirs, il possèderait de ce fait les attributs divins pour gouverner la cité de Vienne 203. 

Sa gouvernance de Vienne ayant été insatisfaisante, le duc aurait pu avoir recours à une 

solution moins brutale pour corriger sa négligence. La situation du monarque trop 

indulgent dans l’application des lois et la manière dont il devrait remédier à une telle 

situation et aux conséquences qu’elle implique, a été évoquée notamment par 

Montesquieu dans son ouvrage « De l’Esprit des lois ». Montesquieu donne des solutions 

                                                
202Discours de Simone Veil du 26 novembre 1974 devant l’Assemblée Nationale en France, soumettant le 
projet de loi sur l’IVG.  
203 William W. Lawrence, « Measure for Measure and Lucio », Shakespeare Quarterly, Vol.9, No. 4, Fall 
1958, pp. 443-453. En ligne: https://www.jstor.org/stable/2867127, p.446: “Critics often discern in him [duke 
Vincentio] the incarnation of justice, mercy, piety, and so forth, without considering sufficiently whether he 
always acts in accordance with these qualities. Since he embodies the absolute power in the city, he may 
naturally be compared to a divinity presiding over the destinies of all men (V.i.37 ff.). But when we try to 
interpret the action consistently as revealing his beneficent activities, we get some very queer results. A 
case can indeed be made by picking our selected passages, but we must see how well it stands up in 
relation to the play as a whole”.  



 122 

auxquelles le monarque pourrait avoir recours dans une situation pareille, afin de 

préserver l’autorité de son pouvoir : au lieu de déserter la cité, de nommer un délégué 

dont la bienveillance est douteuse, trait de caractère d’Angelo dont le duc était d’ailleurs 

au courant, le duc aurait pu recourir à des solutions moins drastiques, telles que corriger 

la négligence dont il a fait preuve jusque-là (quitte à perdre l’amour de son peuple) ou 

changer de conseil si telle était la cause de la non-application des lois 204 : 

 
« Car il est clair que dans une monarchie, où celui qui fait exécuter les lois se juge au-

dessus des lois, on a besoin de moins de vertu que dans un gouvernement populaire, où 
celui qui fait exécuter les lois sent qu’il y est soumis lui-même, et qu’il en portera le poids. 

Il est clair encore que le monarque qui, par mauvais conseil ou par négligence, cesse de 

faire exécuter les lois, peut aisément réparer le mal : il n’a qu’à changer de conseil, ou se 
corriger de cette négligence même.»  

 
Mais le duc ne livre pas un diagnostic clair de la raison pour laquelle il aurait laissé la 

situation aboutir à ce laxisme et ce relâchement dans l’application des lois. D’ailleurs un 

des conseillers du duc, Escalus, semble symboliser l’indulgence poussée et « tend, 

virtuellement, à faire de la tentation une excuse pour tous les pécheurs. »205 Le duc ne 

semble remettre en cause ni ses propres actes et la gestion par lui du pouvoir durant les 

quatorze dernières années, ni le conseil qu’il reçoit des personnes qui l’entourent, 

notamment Escalus. Le duc se contente de trouver une solution à une situation qui s’est 

pourtant posée à cause de sa manière de gouverner la cité, et l’absence de recherche 

par le duc des causes qui auraient mené à ce laxisme dans l’application des lois pendant 

toutes ces années n’est pas rassurante pour l’avenir de la gouvernance de Vienne.  

 

La décision du duc d’abandonner la cité a largement été négligée par la majorité des 

analyses de la pièce, le duc ayant été souvent comparé à un monarque semi-divin qui 

aurait réussi à la fin de la pièce à rendre un jugement équitable et juste, rétablissant ainsi 

l’ordre et la paix à Vienne. Certaines analyses et adaptations de la pièce ont néanmoins 

                                                
204 Montesquieu, op.cit., vol. 1, p.116. 
205 Philippe Raynaud, op.cit., p. 54.  



 123 

constaté le départ brutal du duc. Louise Schleiner dans son article intitulé Providential 

Improvisation in Measure for Measure 206, fait référence à certaines critiques qui auraient 

décrit le duc de manière satirique, comme étant « loin d’être dieu, un être désagréable et 

bruyant, qui fuit la responsabilité dans un monde minable et salace, dont il ne trouve 

aucun autre moyen pour gouverner qu’à travers des trucages hors normes. »207 Louise 

Schleiner évoque d’ailleurs une adaptation de la pièce qui débute par « un duc habité par 

des pensées sadiques de religieuses pendues, puis prononce sa première réplique 

concernant la nature du gouvernement dans une distraction agitée, et décide de fuir son 

règne ducal effrayé par sa propre sexualité. »208 Nous sommes bien loin de la figure 

paternelle du duc qui finit par sauver la cité de Vienne du règne corrompu d’Angelo. Une 

telle interprétation permet de voir que les agissements du duc dès le début de la pièce 

ont interpellé quelques lecteurs qui ont vu en lui une image plus nuancée et moins portée 

à la divinité que les analyses classiques de la pièce: le duc s’apparente-t-il à une image 

semi-divine ou à celle d’un « pauvre homme sur le point de s’effondrer » ? 209  

 

La dégradation de l’image du duc – tout comme l’assimilation du duc à un demi-dieu – 

seraient toutes deux exagérées. Comparer le duc à un homme sur le point de s’effondrer 

fait complètement fi de l’habileté avec laquelle le duc maitrise sous son déguisement les 

événements qui font suite à son départ, ainsi qu’à la scène culminante de la pièce, c’est-

à-dire la scène finale du procès, avec le retour du duc qui rétablit la justice et l’ordre à 

Vienne. Néanmoins, il est vrai que le début, ainsi que le déroulement des événements de 

                                                
206 Louise Schleiner, « Providential Improvisation in Measure for Measure », PMLA, Journal of Modern 
Language Association of America, Vol. 97, No.2, March 1982, pp.227-236. En ligne: 
https://www.jstor.org/stable/462189.  
207 Louise Schleiner, op.cit., p. 227: “(…) a return of the pendulum brought us back to the dark, satiric 
Measure of Clifford Leech and A.P Rossiter, whose still-productive strain of criticism says that the duke, far 
from being God, is an unpleasant busybody, who flees responsibility in a world of salacious seediness that 
he can cope with only through incredible tricks”. 
208 op.cit., p. 227: “Perhaps these tendencies have reached their apogee in such productions as that of a 
recent Ashland Shakespeare Festival, where the opening curtain revealed the duke rapt in sadistic 
fantasies of hanging, twisting nuns, then pronouncing his lines about the nature of governance in frenzied 
distraction and fleeing his ducal rule for fear of his own sexuality”.  
209 op.cit., p. 227: “Is this the black-robed, red-crossed, fatherly figure we used to see? No other 
Shakespeare play has left us in doubt whether the hero is God or a poor man on the verge of nervous 
collapse”.  



 124 

Mesure pour Mesure ne laissent pas à priori transparaitre une image rassurante de celui 

qui gouverne la cité et qui est responsable d’en préserver l’ordre et la paix. Mais mise à 

part cette représentation de la pièce évoquée par Louise Schleiner, la majorité des 

analyses de la pièce associent le duc à l’image du divin, qui incarne la justice et la 

miséricorde, sans pour autant relever les différentes actions plus nuancées du duc tout 

au long de la pièce jusqu’au moment où le duc rend le jugement au dernier acte.  

 

Louise Schleiner rappelle que la première action du duc, à savoir sa décision de quitter 

Vienne et de se faire remplacer par un délégué aurait pour source des paraboles 

bibliques. On retrouve dans la Bible plusieurs références à un maitre qui s’absente, sans 

qu’il soit dans l’obligation de justifier les raisons de son absence ni la destination de son 

départ, et qui désigne des servants pour le remplacer. Les servants sont alors mis à 

l’épreuve et seront récompensés au retour du maitre, chacun à hauteur de ce qu’il mérite 

et des actes qu’il aurait entrepris durant l’absence du maitre 210. Selon L. Schleiner, Le 

duc fait allusion à ces paraboles en désignant Angelo au titre de délégué. L’affirmation 

du duc à Angelo que les vertus qui le caractérisent lui auraient été données par la Nature 

pour qu’il en fasse usage, sous-entend une mise à l’épreuve d’Angelo par le duc durant 

l’absence de ce dernier 211 :  

 
« Le ciel nous traite ainsi que nous traitons les torches,  

                                                
210 op.cit., p.227: “The duke’s decision to delegate his rule and disappear – and this derivation received 
hardly any notice – the duke’s decision has at its primary model the parables of the synoptic gospels that 
state or imply that a man planning a journey or absence called in servants and gave them responsibilities. 
These are the parables of the wicked vineyard tenants (e.g., Matt.xxi.33-43); the wicked steward (e.g. 
Matt.xxiv.45-51); the traveler and his doorkeeper (Mark xiii.33.37); the master absent at a wedding (Luke 
xii.35-39(l and the talents or pounds (e.g. Luke xix.11.27). A departing ruler or land owner gives 
responsibility to servants, who will be called to an accounting on his return, for which they are to be 
constantly ready. The master’s destination or motives abroad are of no importance; the servants are to be 
tested and later rewarded”. 
211 L. Schleiner, op.cit., p. 228: “In his commission to Angelo, after his gospel analogy ‘Heaven doth with us 
as we with torches do, / Not light them for themselves’ (Matt.v.14-16), the duke alludes to the talents or 
pounds parable:…’nor Nature never lends / The smallest scrupule of her excellence, / But like a thrifty 
goddess, she determines / Herself the glory of a creditor, / Both thanks and use’. The testing master, lending 
different amounts to the servants according to each one’s capacity and expecting a corresponding return 
with interest, is here figured as the goddess Natura, perhaps on the assumption that the testing aspect of 
God is imply part of the nature of creation”.  



 125 

Que nous n’allumons pas pour leur plaisir ; si nos vertus 

Ne sortaient pas de nous, il serait bien égal 
Que nous n’en eussions pas. L’âme n’est touchée noblement 

Que par nobles questions : jamais nature ne prête  
La plus petite parcelle de son excellence  

Sans déterminer, telle une déesse économe,  
Elle-même la splendeur de chaque créancier  

Par mercis et profits. »212 
(MM 1.1.32-40) 

 
L’article de L. Schleiner démontre que malgré les trucages auxquels le duc a recours dès 

le début de la pièce, il porterait néanmoins en lui tout au long de la pièce l’image d’un 

maitre providentiel qui met ses servants à l’épreuve, dans le but de chercher et de 

discerner les bons actes pour les récompenser, et de corriger les actes de ceux qui 

s’avèrent être indignes de le remplacer 213. Le duc lui-même qualifie ses pouvoirs de 

« hidden power » ou « pouvoir secret »214 et Angelo reconnaît à la fin de la pièce le 

pouvoir discret du duc de discerner les actes de ses serviteurs même durant son 

absence215 :  

 
ANGELO. – « O redouté seigneur,  

Je serais plus fautif encore que n’est ma faute 

                                                
212 Texte original en anglais: “Heaven doth with us as we with torches do, / Not light them for themselves; 
for if our virtues / Did not go forth of us, 'twere all alike / As if we had them not. / Spirits are not finely touch'd / 
But to fine issues; nor nature never lends / The smallest scruple of her excellence / But, like a thrifty 
goddess, she determines / Herself the glory of a creditor, / Both thanks and use.” 
213 L. Schleiner, op.cit., p. 228: “Commitment to searching out and supporting the right and the good is his 
[the duke’s] leading trait, as the gossip’s flippancy is Lucio’s, lofty idealism Isabella’s” (…) the duke, though 
perhaps not totally consistent, is the testing master from beginning to end (…) Thus the simple king of the 
earlier story becomes the unseen testing master, attempting to watch providentially. The duke must be 
present and his role must expand midway in the action, since he must first test and observe, then devise a 
remedy for the failures, as a teacher seeing the whole class has flunked a test must devise a new 
pedagogical strategy and new tests”.  
214 MM 5.1.376. 
215 Texte original en anglais: “Angelo. – O my dread lord, / I should be guiltier than my guiltiness / To think 
I can be indiscernible, / When I perceive your grace, like power divine, / Hath looked upon my passes. 
Then, good prince, / No longer session hold upon my shame, / But let my trial be mine own confession. / 
Immediate sentence then, and sequent death, / Is all the grace I beg”.  



 126 

Si je croyais que je peux rester indiscernable,  

Quand je constate que Votre grâce, telle la puissance divine,  
Assistait à mes dévoiements (…) » 

(MM 5.1.351-8) 

 
Le choix par le duc de l’habit du moine comme dissimulation fait d’ailleurs écho à la 

source biblique que L. Schleiner évoque. A. Bloom rappelle à ce titre que « Shakespeare, 

à la suite de Machiavel comme d’ailleurs de toute la tradition classique, désapprouve le 

gouvernement des prêtres », mais que « le déguisement du duc lui permet d’être 

omniscient comme un dieu et de manipuler et de modérer la toute-puissance de son 

lieutenant. »216 A. Bloom suggère que la surveillance d’Angelo par le duc dissimulé sous 

l’habit du moine suppose une surveillance du pouvoir du monarque par l’Église et les 

prêtres et que cela aurait permis par la suite une résolution plus juste et équitable de la 

situation qui s’est créée suite à l’arrivée d’Angelo au pouvoir. La dissimulation du duc 

sous son habit de moine représente donc pour A. Bloom une forme d’intervention de la 

divinité dans l’exercice du pouvoir terrestre pour satisfaire ses insuffisances se traduisant 

notamment par une injustice dans la résolution des litiges. D’un autre côté, le duc pour 

A. Bloom fait office d’un moine qui « agit de façon menteuse et malhonnête ».217 J’avoue 

que ce n’est pourtant pas l’image d’un dieu ni d’un scélérat que le duc m’a inspirée.  

 

En réalité, cet habit de moine octroie au duc certains pouvoirs, notamment celui de se 

faire entendre, ce qui lui permet de mener à terme son dessein de sauver Claudio en 

ordonnant aux différents personnages d’accomplir certaines actions. Il va même jusqu'à 

prétendre qu’il est investi d’une mission par le pape lorsqu’il s’adresse au prévôt pour 

sauver Claudio de la peine de mort qu’Angelo a ordonné d’exécuter. Cet habit lui est donc 

surtout utile, le duc sait que s’il veut manipuler le pouvoir quand la situation le requiert, il 

est obligé de représenter une figure d’autorité, et la pièce montre l’importance de l’autorité 

religieuse pour diriger l’action des gens et influencer le cours des événements.    

                                                
216 Allan Bloom, Love and Friendship, New York, Simon and Schuster, 1994. Trad. L’amour et L’amitié, 
Paris, Les Belles Lettres, 2018, p. 390. 
217 op.cit., p.389. 



 127 

 

Je suis donc davantage de l’avis de L. Schleiner, selon qui, malgré les nombreuses 

sources bibliques de la pièce, le duc dans Mesure pour Mesure ne s’apparente en réalité 

ni à dieu ni à un gouvernant hypocrite. Il s’agit d’une figure plus nuancée et plus ludique 

d’un gouvernant qui tente d’imiter les actions divines et qui tantôt réussit la tâche, tantôt 

y échoue, et par son habileté, parvient à mener son échec vers une résolution positive 

de l’intrigue 218 :   

 
« Alors que Mesure pour Mesure n’est pas une pièce sans défaut ni la plus grande des 

pièces de Shakespeare, je pense que le personnage du duc et son rôle sont 
soigneusement élaborés, de manière à ce que les allusions bibliques et théologiques de 

la pièce évoquent en effet un parallèle entre le duc et Dieu, comme un maitre qui met à 

l’épreuve, un rédempteur et un juge, mais que ces attributs fonctionnent de manière 
comique, afin de montrer que le duc n’est pas dieu, mais un gouvernant qui tente d’imiter 

Dieu dans son gouvernement, parfois avec succès et parfois avec des résultats comiques. 
Sa quête de connaissance de soi, son amour du retrait de la vie active et son sens de la 

modération (III.ii.232-37), son talent pour l’intrigue, et ses efforts pour améliorer le sens 
de la moralité de ses sujets le distinguent de manière claire du reste des personnages, et 

ne devrait pas le réduire à un hypocrite ou un névrotique. Il ne devrait pas non plus être 
élevé au rang de la divinité. Pourquoi la pièce devrait-elle être soit sombre soit sensuelle ? 

Il s’agit d’une comédie, d’un gouvernant bien intentionné qui imite de manière chimérique 

le Dieu du nouveau testament dans sa manière de gouverner (…) Les metteurs en scène 
devraient être capables de nous donner un duc sous cette image-là, qui tente de connaître 

                                                
218 L. Schleiner, op.cit. p.235: “While not regarding Measure for Measure as flawless or as one 
Shakespeare’s greatest plays, I believe the duke’s character and role are carefully worked out, that the 
play’s biblical and theological allusions do indeed evoke a parallel between the duke and God, as testing 
master, redeemer, and judge, but that they function comically, to point up that he is not God but a ruler 
attempting imitation dei in his government, with partly successful and sometimes humourous results. His 
quest for self-knowledge, his love of retirement and temperance (III.ii.232-37), his talent for intrigue, and 
his efforts to bring moral improvement to his subjects clearly set him off from the other characters, and 
should not be seen as hypocritical or neurotic. Neither should he be elevated to divinity. Why must the play 
be either dark or sensatious? Let it be a comedy of a well-intentioned ruler with the rather quixotic notion 
of actually imitating the New Testament God in his government (…) Directors should be able to give us 
such a duke, who is leaning to know his subjects as he has tried to know himself, a duke who is human, 
sometimes a butt of humor, inclined to meddling and theatricality, sensitive to slander, yet self-aware, 
resourceful, charitable and judge of character. Such a measure approach might give us more of the richness 
of this much maligned and distorted play”.  



 128 

ses sujets et de se connaître lui-même, un duc qui est humain, parfois très drôle, qui a un 

penchant vers la manipulation et la théâtralité, sensible au point de la calomnie, et 
pourtant conscient de lui-même, a des ressources, charitable et juge de caractère. Une 

telle approche pourrait donner bien plus de richesse à cette pièce pleine de malignité et 
de distorsions. »  

 
La personne du duc dans Mesure pour Mesure est donc plus complexe qu’elle ne le 

paraît. Il ne s’agit pas simplement – comme certains critiques l’auraient affirmé – d’un 

personnage créé par Shakespeare et qui, contrairement aux pièces historiques, n’a 

jamais réellement existé. Ceci signifierait selon ces critiques que les actions du duc 

seraient purement fictives et donc une analyse des décisions prises par lui dans la pièce 

serait artificielle et sans grande importance. Cependant, il n’en reste pas moins que le 

duc créé par Shakespeare représente le pouvoir, et cette raison suffit pour que ses 

décisions méritent d’être étudiées de près 219 :  

 
« Dans cette pièce, le duc n’est pas au sens ordinaire un personnage, uniquement [quelle 

découverte !], et encore moins d’un fantoche. Il s’agit du pouvoir. » 

 
Cela sans perdre de vue le fait qu’il s’agit en effet d’une comédie, que le duc qui quitte 

Vienne, n’abandonne pas complètement la cité, et se dissimule sous l’habit du moine non 

seulement pour se comporter en image divine et manipuler de près ou de loin l’exercice 

du pouvoir par son remplaçant, mais aussi pour contribuer à créer une intrigue dans une 

ambiance ludique d’une pièce qui finit joyeusement. Il est loin de ressembler au cas 

qu’Allan Bloom évoque dans L’amour et l’amitié, rapporté dans Le Prince de Machiavel.  

Dans ledit ouvrage, Machiavel relate l’histoire de César Borgia qui aurait désigné Remy 

                                                
219 William W. Lawrence, op.cit. p.447: “As we all know, Shakespeare’s extraordinary power in creating 
characters that seem like living human beings has often led critics to treat them as if they were historical 
personages. For example, it has been debated whether the Duke knew, when he abdicated that Angelo 
has deserted and slandered Mariana. But such speculation is fruitless; the Duke has no existence outside 
the lines of the play, and all we are told is that in the beginning, although he does not, apparently, quite 
trust Angelo, he gives him the supreme power in the city (since the plot demans it), but later on that he 
knows of the discreditable incident in Angelo’s past (in accordance with making the bedtrick plausible). Mr. 
Middleton Murry has questioned my statement that the Duke is essentially a puppet in the hands of the 
dramatist. ‘In this play the ‘sky duke’ is not in any ordinary sense a character [quite an admission!], but still 
less is he a puppet. He is a power’  (…)”. 



 129 

d’Orque pour le remplacer dans l’exercice du pouvoir en Romagne. Une fois sa mission 

accomplie, Remy d’Orque est lourdement puni, il est coupé en deux par César sur une 

place publique 220. Malgré ses erreurs graves dans la gestion du pouvoir, Angelo n’est 

pas si lourdement puni, la scène du procès annonçant le retour du duc dans la 

gouvernance de Vienne, montre ce dernier sous son vrai visage, un homme capable de 

contenir une situation conflictuelle qui s’est propagée dans la cité (le duc émet trois 

jugements à la fois à la fin de la pièce) sans qu’il lui soit nécessaire d’avoir recours à un 

excès de violence. Il est néanmoins important avant d’en arriver à la fin de la pièce, de 

voir le déroulement des événements et les moments critiques qui se sont posés suite au 

départ du duc.  
 

II) Le choix par le duc de son délégué : un choix douteux  
 

La deuxième décision que le duc prend suivant son départ est le choix de son délégué. 

La personne du délégué que le duc choisit est un moment crucial de la pièce, car c’est 

avec la prise du pouvoir par ce délégué que les évènements de la pièce prennent leur 

tournure tragique. Le choix d’Angelo n’est en effet pas aussi évident que le duc le prétend 

au début du premier acte. Dans un premier temps, le duc informe Escalus qu’il aurait 

choisi Angelo pour suppléer à son absence, sans néanmoins expliquer les éléments 

justifiant son choix d’Angelo 221 :  

 
« Je dis, faites comparaitre Angelo devant nous. 
De quelle façon croyez-vous qu’il nous représentera ? –  

Car il vous faut savoir qu’avec ferveur spéciale  
Nous l’avons choisi pour suppléer notre absence.  

Lui prêtant nos terreurs, le vêtant de notre amour,  

Et confiant à sa délégation tous les organes 
De notre propre puissance. » 

                                                
220 A. Bloom, op.cit., p. 390. 
221 Texte original en anglais: “I say bid come before us, Angelo. / What figure of us think you he will bear ? 
–  / For you must know we have with special soul  / Elected him our absence to supply,  / Lent him our 
terror, dressed him with our love, / And given his deputation all the organs / Of our own power”.  



 130 

(MM 1.1.18-21) 
 
C’est un peu plus tard, lorsqu’il s’adresse à Angelo pour partager avec lui sa décision de 

s’absenter que le duc donne une justification peu élaborée du choix de son délégué ; il 

qualifie Angelo d’un homme d’une grande vertu qu’il se doit de partager avec les 

autres 222 :  

 
« Ton existence possède un certain caractère.  
Qui à l’observateur peut toute ton histoire 

Pleinement révéler. Ta personne et tes dons  
Ne sont point tiens en propre au point de gaspiller 

Ta personne sur tes vertus, tes vertus sur toi (…) »  

(MM 1.1.27-31) 

 
Il faudra attendre la troisième scène du premier acte pour comprendre que le duc ne voit 

pas chez Angelo uniquement des « qualités » qui lui permettent d’être un bon 

gouverneur. En effet, le duc ne tarde pas à attribuer à Angelo les termes propres au 

puritanisme et ira même jusqu'à le traiter d’inhumain à cause de sa rigidité excessive :  

 
« J’ai donc remis aux mains du seigneur Angelo –  

Homme de discipline et de ferme abstinence –  
Mon pouvoir absolu, ma place ici à Vienne »223 

(MM 1.3.11-12) 

 
« Le seigneur Angelo est austère,  
Se méfie de la malveillance, répugne à avoir 

Que du sang coule en lui, ou que son appétit  

Vise pain plutôt que pierre. Ainsi donc nous verrons  

                                                
222 Texte original en anglais: “There is a kind of character in thy life, / That to the observer doth thy history 
/ Fully unfold. Thyself and thy belongings / Are not thine own so proper as to waste / Thyself upon thy 
virtues, they on thee (…)”. 
223 Texte original en anglais: “I have delivered to Lord Angelo –  / A man of stricture and firm abstinence –  
/ My absolute power and place here in Vienna (…)” 



 131 

S’ils sont ce qu’ils paraissent, jusqu’où le pouvoir corrompt »224 

(MM 1.3.50-4) 
 
Par ailleurs, un évènement qui aura lieu un peu plus loin dans la pièce montre que le duc 

était au courant – avant la désignation d’Angelo pour le remplacer – de certains actes 

reprochables commis par ce dernier. L’évènement dont il s’agit nous est raconté au 

troisième acte : le duc déguisé en moine, tend un piège à Angelo qui demande à Isabelle 

de perdre sa virginité en contrepartie de la liberté de son frère Claudio. Le duc demande 

à une autre femme, Marianne de se déguiser et de faire croire à Angelo que c’est elle 

Isabelle. On comprend que Marianne s’était fiancée à Angelo, et que ce dernier aurait 

rompu les fiançailles de manière brutale et injuste, pour une affaire de dot 225 :  

 
LE DUC. – « N’avez-vous point entendu parler de Marianne, la sœur de Fréderic, le 
vaillant soldat qui se perdit en mer ? (…) 

C’est elle que devait épouser notre Angelo, elle avait prêté serment de fiançailles, la date 
du mariage était fixée (…) Il la quitta en larmes, dont il ne sécha pas une par ses 

consolations ; il ravala tout rond ses engagements, prétendant découvrir en elle le 

déshonneur ; bref, il la livra à ses propres lamentations, qu’elle continue par amour pour 
lui ; quant à lui, de marbre face à ces larmes, il en est inondé, mais ne fléchit point.»  

(MM 3.1.200-217) 

 
Lorsqu’il eut choisi Angelo pour le remplacer, le duc était au courant de cette histoire, et 

de l’injustice dont Angelo avait fait preuve à l’égard de Marianne. Le duc a donc décidé 

                                                
224 Texte original en anglais: “Lord Angelo is precise; / Stands at a guard with envy; scarce confesses / That 
his blood flows, or that his appetite / Is more to bread than stone : hence shall we see, / If power change 
purpose, what our seemers be”. 
225 Texte original en anglais: Duke – Have you not heard speak of Mariana, the sister of / Frederick the 
great soldier who miscarried at sea?  / Isabella. – I have heard of the lady, and good words went with her 
name. / Duke. – She should this Angelo have / married; was affianced / to her by oath, and the nuptial 
appointed: between / which time of the contract and limit of the / solemnity, her brother Frederick was 
wrecked at sea, / having in that perished vessel the dowry of his/ sister. But mark how heavily this befell to 
the / poor gentlewoman: there she lost a noble and / renowned brother, in his love toward her ever most / 
kind and natural; with him, the portion and sinew of / her fortune, her marriage-dowry; with both, her / 
combinate husband, this well-seeming Angelo. / Isabella – Can this be so? did Angelo so leave her? / Duke 
– Left her in her tears, and dried not one of them / with his comfort; swallowed his vows whole, / pretending 
in her discoveries of dishonour: in few, / bestowed her on her own lamentation, which she yet / wears for 
his sake; and he, a marble to her tears, / is washed with them, but relents not.” 



 132 

de se faire remplacer par un homme qu’il savait être plus proche du puritanisme que de 

la modération, et à l’égard duquel il possédait des connaissances personnelles, 

notamment sur la manière injuste et brutale avec laquelle il a agi avec sa fiancée. Le duc 

aurait donc décidé de mettre Angelo à l’épreuve et de lui donner le pouvoir, pour voir s’il 

« est ce qu’il paraît, et jusqu’où le pouvoir corrompt ».226  L’affirmation de Constance 

Jordan que le duc en choisissant Angelo a cru faire le bon choix n’est donc pas tout à fait 

correcte 227 :  

 
« Apparemment confiant dans la discrétion d’Escalus et dans le jugement d’Angelo, le duc 

semble croire qu’il aurait garanti non seulement que des reformes aient lieu, mais 
également qu’il serait lui-même exempté des critiques du public. Comme il le dit à son 

confident, le Frère Thomas :  

‘Puisque j’avais péché en laissant les gens libres,  
Ce serait tyrannie de frapper et harceler  

Qui agit selon mes ordres … 
[Angelo] il pourra sous l’abri de mon nom, frapper fort’. (1.3.35-37, 41) »  

 
Comme l’affirme A. Bloom à juste titre, « Le duc sait sûrement, avant de le nommer, quel 

genre d’homme est Angelo. Il indique déjà Escalus, qui est plus humain en ce qu’il se 

souvient dans son grand âge des désirs de sa jeunesse, qu’il a envie de voir comment 

Angelo va se comporter. »228 Son choix a probablement porté sur Angelo pour réaffirmer 

son propre pouvoir, une fois que ce pouvoir qu’il délègue à Angelo aura corrompu ce 

                                                
226 MM 1.3.50-4. 
227 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Constance Jordan, 
p.2: “Apparently confident of Escalus’s discretion and Angelo’s judgment, the Duke seems to believe that 
he has guaranteed not only reform but also his own exemption from public criticism. As he tells his confidant 
Friar Thomas: / Sith ‘twas my fault to give the people scope, / ‘Twould be my tyranny to strike and gall them 
/ for what I bid them do / [Angelo] may, in the ambush of my name, strike home. (1.3.35–37, 41).” 
228 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op. cit., p. 391. Bloom rappelle également que le duc "savait déjà 
qu’[Angelo] est bien pire que Claudio. Celui-ci a simplement repoussé le mariage public jusqu'à ce que la 
dot arrive, mais il est resté fidèle, si c’est le mot, à Juliette, tandis qu’Angelo a plaqué Mariana dès que 
celle-ci eut perdu sa dot." 



 133 

dernier. Asseoir le pouvoir du duc comme celui d’un bon monarque de la cité semble 

donc être le but principal du jeu auquel se prête le duc 229 : 

 
« Le duc endosse le raisonnement de Jacques 1er et adopte la ruse machiavélienne en 

désignant un second pour exécuter une loi terrible.»  

 
Le choix par le gouverneur de la personne de son délégué ou de son successeur était 

d’ailleurs une question débattue à l’époque de Shakespeare. Un traité important à ce 

sujet a été rédigé par Henry Swinburne « A treatise of Testaments and Last Wills » dans 

lequel Swinburne se demande si le prince aurait ou non le droit de choisir librement son 

successeur, ou s’il devrait choisir celui qu’il estime être le plus adapté pour gouverner. La 

réponse que donne Swinburne à la fin de son traité est inattendue, et pourtant proche de 

la réalité 230 : 

 
« (…) à la fin, [cette question] sera décidée et réglée par le coup mort des canons incivils 
et martiaux, plutôt que par une règle de droit civil ou canonique. »231 

 
La question pour Swinburne ne se résout pas par l’application d’une règle de loi, mais 

par un combat armé. Pourtant, dans Mesure pour Mesure, le duc prend la décision de 

choisir un délégué avec un semblant de désinvolture, laissant entendre d’un côté que la 

décision n’est pas d’une très grande importance, et de l’autre qu’Angelo est doté de tant 

de qualités qu’il mériterait de gouverner Vienne. A part ce semblant de désinvolture qui 

cache probablement le jeu auquel se prête le duc, le fait qu’il ait pu se faire remplacer 

                                                
229 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Constance Jordan 
p. 2: “The Duke endorses James’s reasoning and adopts Machiavelli’s ruse of appointing a second to 
execute a dreadful law”. 
230 B.J et Mary Sokol, op.cit. p. 107: « Election (A) In political uses ‘election’ means the choosing of a leader, 
as opposed to following a pattern of succession fixed by customary rules of law such as primogeniture. 
Some early medieval traditions of English kingship also allowed for election, as noted under inheritance. 
After much debate, on whether or not it is lawful for a king ‘to make his heire whomsoever he shall thinke 
good, or leave his kingdome to whome hee will’ (on which point canon law and the Bible seem  to 
contradict), Henry Swinburne’s important legal treatise on wills concludes realistically that such a question 
is likely ‘in the end to be decided and ruled by the dead stroke of uncivill and martial cannons, rather than 
by any rule of civill or canon law’ (Swinburne, 1590, leaves 66-7)”.  
231 “(…) in the end, [this question] will be decided and ruled by the dead stroke of uncivill and martial 
cannons, rather than by any rule of civill or canon lawe. 



 134 

puis reprendre le pouvoir à la fin de la pièce, de manière plutôt paisible, sans que le 

passage de son pouvoir ne crée une situation d’instabilité telle que celle décrite par 

Swinburne, est un indice important de l’habileté du duc dans la gestion du pouvoir qu’il 

détient.  

 

À la suite de son départ, le duc continue – sous son déguisement de moine – de surveiller 

la gouvernance de la cité par Angelo. C’est ainsi qu’il met Angelo et le reste des 

protagonistes à l’épreuve, afin d’évaluer leurs actes, et de les rétribuer en conséquence 

durant la scène du procès, à la fin de la pièce.  

 

Le fait pour le duc d’avoir gardé un œil omniprésent sur la gouvernance qu’il a pourtant 

léguée à Angelo a été soulevée par certaines analyses de la pièce : il s’agit en effet d’un 

paradoxe entre d’un côté laisser à quelqu'un d’autre le soin de gérer la cité, tout en 

manipulant l’exercice du pouvoir d’un autre côté. Cette manipulation du pouvoir est une 

question qui a été évoquée et débattue à l’époque de Shakespeare, Jacques 1er ayant 

été attiré par l’image d’un monarque qui possèderait une telle autorité, comparable à celle 

du duc dans Mesure pour Mesure. B.J et Mary Sokol voient dans la manipulation du 

pouvoir par le duc une façon plutôt exagérée de contrôler le pouvoir, qui ne serait pas 

nécessairement favorable au duc 232 : 

 
«Dans MM, il y a une image importante du duc Vincentio, chef d’État qui délègue son 

autorité à des officiers de rang inferieur en qualité de députés, tout en retenant un pouvoir 
de supervision et de manipulation. La pièce commence par Vincentio donnant 

                                                
232 B.J et Mary Sokol, Justices/justicers, p. 181-182: « In MM, there is a central image of the head of state 
Duke Vincentio delegating his judicial authority to lower ranking officers acting as his deputies, yet retaining 
supervisory and manipulative powers. The play begins with Vincentio giving a ‘commission’ (1.1.13) to 
dispense justice and to act as the duke’s full deputy to Angelo (1.1.44-7). Vincentio then withdraws, but 
actually remains in disguise to oversee, and eventually correct, the work of his justices. The image of such 
a controlling role for a head of state might have been highly gratifying to King James, whose public 
statements were often in favour of independent English common law, but whose personal views were 
probably different. On a memorable occasion in 1608, through the agency of Archbishop Bancroft, James 
informed the assembled judges of England that, as they were actually the delegates of the Crown, James 
could decide a crucial jurisdictional dispute himself (…) However, whether Vincentio’s covert surveillance 
over and eventual manipulation of the judiciary is presented in a way that entirely favours the Duke of 
Vienna’s behavior is open to question.” 



 135 

« mandement 233 » (1.1.13) à Angelo pour rendre la justice à sa place et agir en tant que 

son député (1.1.44-7). Vincentio se retire par la suite, mais en réalité se déguise pour 
observer de loin, et éventuellement corriger l’exercice du pouvoir par ses subordonnés. 

L’image d’un chef d’État dont le contrôle est aussi envahissant aurait dû probablement 
plaire au roi Jacques 1er, dont les discours publics étaient souvent en faveur de la loi 

anglaise de common law, mais dont les opinions personnelles étaient probablement 
différentes. Dans une occasion mémorable en 1608, à travers l’Archevêque Bancroft, 

Jacques 1er a informé l’assemblée des juges d’Angleterre que, même s’ils occupaient la 
fonction de délégués de la couronne, Jacques 1er pouvait lui-même décider sur les 

disputes de juridiction cruciales (…) Cependant, la question de savoir si la surveillance de 
la part de Vincentio et éventuellement sa manipulation du pouvoir judiciaire est présente 

de manière qui serait totalement favorable au duc de Vienne reste une question 

controversée.» 

 
Le seul personnage de la pièce à avoir perçu cette manipulation du pouvoir par le duc 

c’est Lucio, lorsqu’il qualifie le duc (déguisé en moine) de « meddling friar »234 (« moine 

manipulateur »). Ce n’est pas le seul et unique moment de vérité que Lucio dévoile, il 

s’agit d’un personnage perspicace et le fait qu’il ait été sanctionné à la fin de la pièce 

principalement pour avoir formulé ces vérités est intéressant et note, comme le dit 

Philippe Raynaud, que le crime de lèse-majesté est impardonnable pour le prince235. 

Cependant, comme l’affirme L. Schleiner, il reste difficile pour certains lecteurs et lectrices 

d’accepter qu’une sanction ait été prononcée à l’égard de Lucio, qui a fait preuve 

d’humanité à l’égard de Claudio et d’Isabelle dès le début de la pièce, tout comme il est 

difficile d’accepter le bannissement de Falstaff dans Henri V 236 :  

 
« Le mariage de Lucio avec Kate Keepdown est accepté comme étant une justice 
rétributive, et dans un effet de drame, la dégradation d’un grand menteur, et pourtant, 

                                                
233 “Commission” en anglais dans le texte original.  
234 MM 5.1.127. 
235 op.cit., p.55. 
236 L. Schleiner., op.cit., p. 234: « Lucio’s marriage to Kate Keepdown is fitting as retributive justice, and 
dramatically as deflation of a glorious liar, though it pains some people just as Falstaff’s banishment does”.  



 136 

cette sanction, tout comme le bannissement de Falstaff fait de la peine à certains 

lecteurs. » 

 
La décision du duc de quitter la cité et de se faire remplacer par Angelo constituent les 

événements avec lesquels débute la pièce. L’arrestation de Claudio suivra et la réalité du 

règne d’Angelo va rapidement se dévoiler, nécessitant l’intervention du duc sous son 

déguisement à plus d’une reprise, jusqu'à ce que le duc reprenne le pouvoir à la fin de la 

pièce.  

 

Deuxième Partie : La gouvernance de Vienne par Angelo et la 

reprise du pouvoir par le duc  
 

I) La loi ressuscitée par Angelo et la controverse de son application  
 

Angelo prend le pouvoir et édicte une nouvelle règlementation prévoyant la fermeture des 

maisons closes à Vienne. Il fait également ressusciter une loi tombée en désuétude sur 

l’interdiction de la fornication ; c’est la liberté sexuelle qu’il s’acharne de contrôler et 

Claudio est la première proie qui servira d’exemple pour montrer le nouvel ordre 

qu’Angelo compte établir.  

 

La nouvelle réglementation sur les maisons closes soulève plusieurs questions car elle 

prévoit qu’elle ne s’applique pas sur tout le territoire de Vienne, mais uniquement sur une 

partie du territoire, dans les faubourgs de Vienne, à l’exception des villes 237. Or si le 

principe de la territorialité de la loi suppose que le champ d’application d’une loi est limité 

à un espace territorial, la loi doit cependant s’appliquer en principe sur la totalité de ce 

territoire. Angelo s’attaque donc aux libertés privées et il semble que le rétablissement 

de l’ordre qui aurait poussé le duc à renoncer de manière temporaire à la gouvernance 

                                                
237 MM, 1.2.67-71: “Pompey. – You have not heard of the proclamation, have you? / Mistress Overdone. – 
What proclamation, man? / Pompey. – All houses in the suburbs of Vienna must be plucked down. / Mistress 
Overdone. – And what shall become of those in the city? / Pompey. – They shall stand for seed: they had 
gone down too, but that a wise burgher put in for them”.  



 137 

de Vienne, passerait pour Angelo d’abord par la limitation des libertés sexuelles et la 

fermeture des maisons closes. C’est Lucio qui exprime des doutes par rapport à la 

possibilité pour la loi de limiter les désirs en la comparant à l’élimination des besoins les 

plus naturels, comme le boire et le manger 238 :  

 
LUCIO. – « Un peu plus d’indulgence pour la luxure ne lui ferait pas de mal. Il est plutôt 

trop acharné de ce côté, moine.  
LE DUC. – Ce vice est trop répandu, il faut de la sévérité pour nous en guérir.  

LUCIO. – Oui, en vérité, ce vice fait partie d’une grande famille et possède une belle 
parentèle. Mais il est impossible de l’extirper complètement, tant qu’on n’aura pas 

supprimer le boire et le manger. On dit de cet Angelo qu’il n’a pas été conçu par un homme 

et une femme, selon le processus normal de la création. » 
(MM 3.1.325-331) 

 
En plus de cette nouvelle règlementation sur les maisons closes dont l’application semble 

contrevenir au principe élémentaire d’égalité de tous devant la loi, Angelo fait ressusciter 

une loi désuète interdisant la fornication, fait arrêter Claudio pour avoir commis un acte 

de fornication avec Juliette, sa fiancée, et le condamne à mort. Claudio n’a pas droit à un 

procès, il est directement accusé, arrêté et la sentence proclamée, avec une exécution 

prévue dans les plus brefs délais.  

 

La première question qui se pose est celle de savoir si la loi que fait ressusciter Angelo 

est claire et sans aucune ambiguïté comme Angelo le laisse entendre. Selon cette loi, la 

fornication est le fait de consommer le mariage avant sa conclusion officielle. Or une des 

questions importantes serait de savoir si Claudio et Juliette étaient ou non mariés au 

moment où ils auraient consommé leur liaison. Aux termes des lois en vigueur à l’époque 

                                                
238 Texte original en anglais: “Lucio. – A little more lenity to lechery would do no harm in him: something 
too crabbed that way, friar. / Duke Vincentio. – It is too general a vice, and severity must cure it. / Lucio. – 
Yes, in good sooth, the vice is of a great kindred; it is well allied: but it is impossible to extirp it quite, friar, 
till eating and drinking be put down. They say this Angelo was not made by man and woman after this 
downright way of creation: is it true, think you?”  



 138 

de Shakespeare, un accord oral entre les futurs époux – même privé et sans célébration 

publique – suffisait pour considérer un contrat de mariage régulièrement formé 239 : 

 
« Brièvement, les lois qui régissaient la formation du contrat de mariage et qui étaient en 

vigueur à l’époque de Shakespeare avaient été établies par le Pape Alexandre III au 
12eme siècle. Aux termes de ces règles, un accord oral et privé de se marier 

immédiatement ou dans le futur (per verba de praesenti ou per verba de future) créait 
automatiquement un contrat de mariage valide, et interdisait ainsi tout contrat de mariage 

avec toute autre personne, et le contrat praesenti ne requerrait aucune autre étape pour 
conférer le statut marital au couple. »  

 
Il est intéressant de retenir que, selon ce qui précède, une promesse future de mariage 

équivalait à un mariage : une telle promesse donnait le droit à l’un des futurs époux de 

demander son exécution devant les tribunaux ecclésiastiques, notamment au cas où 

l’autre partie se rétractait. Cette règle ne manquait cependant pas d’ambiguïté et son 

exécution a soulevé des conflits qui ont été soumis aux tribunaux ecclésiastiques. En 

effet, la formule ou les mots qu’il fallait employer pour conclure le mariage n’ayant pas 

fait l’objet d’un consensus, il était parfois difficile de déterminer si un mariage ou une 

promesse de mariage étaient passés 240 :  

 
« La raison pour laquelle un grand nombre de conflits dans l’Angleterre du Moyen-Âge et 

de l’époque Tudor concernait les contrats de mariage tient au fait qu’il n’existait aucun 

consensus quant à la formule ou les mots à employer pour qu’un contrat de mariage soit 
valide, ainsi qu’aux difficultés qui entouraient l’interprétation des mots utilisés dans les cas 

litigieux . »  

 

                                                
239 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 289-290: “Briefly, the rules of marriage formation established in the twelfth 
century by Pope Alexander III were still in force in Shakespeare’s England. These held that even a private 
and verbal agreement to marry either immediately or in the future (per verba de praesenti or per verba de 
future) would immediately create a valid marriage, prohibiting marriage with any other person, and the 
praesenti contracts needed no further steps to confer full married status (…)” 
240 B.J et Mary Sokol, op.cit, p.290: The reason for the large numbers of cases in the middle ages and early 
Tudor England concerning marriage contracts can be found in the lack of any agreed formula of words for 
entering into a valid contract, and in the difficulties surrounding the interpretation of words used in the 
contested cases. » 



 139 

Les demandes les plus fréquemment formulées devant les tribunaux ecclésiastiques 

étaient en effet des demandes ayant trait à l’exécution du contrat de mariage – pour 

obliger une des deux parties à reconnaître le mariage – plutôt que les demandes de 

divorce ou d’annulation du mariage 241 : 

 
« Les tribunaux ecclésiastiques étaient saisis d’affaires non-litigieuses (administratives, 

telles que l’exécution des testaments, octroyer un certificat de mariage) ainsi que 
d’affaires litigieuses (…) les litiges les plus récurrents avaient trait à une demande 

formulée par une partie à un mariage présumé, dont l’objet était l’exécution du mariage 
(…) Un examen des archives de ces tribunaux montrent que la majorité écrasante des 

litiges en matière maritale n’avait pas trait au divorce ou d’annulation du mariage, mais à 

l’interprétation et l’exécution forcée des contrats de mariage. » 

 
Les difficultés n’étaient pas uniquement dues à la formulation d’une demande de mariage 

mais également aux différentes opinions des canonistes quant aux conditions pour qu’un 

mariage soit régulièrement conclu. Si pour le Pape Alexandre III l’accord des parties 

suffisait pour conclure le mariage, les opinions divergentes étaient nombreuses, et en 

réalité, l’Église sanctionnait le défaut de célébration du mariage 242 :  

                                                
241 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 290: “The jurisdiction of the Church courts was divided into non-contentious 
matters (mostly administrative such as probate of wills, or grant of marriage licenses), and contentious 
matters. The latter could be brought as ‘instance cases’, or else as ex officio cases. Instance cases were 
the most common contentious cases, and many of these were brought by one of the parties to an alleged 
marriage, asking for its enforcement (…) An examination of records of several of the bishops’ consistory 
courts shows that the overwhelming majority of matrimonial cases considered by then did not concern 
divorce or annulment, but instead the interpretation and enforcement of contracts of marriage.” 
242 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 290-1: “These difficulties began in twelfth-century Europe, when canonists 
had disagreed on the requirements for the formation of a valid marriage (see Brundage, 1987, pp 229-55). 
One view, supported by Gratian and the Bolognese school, argued that all that was necessary to make a 
valid contract of marriage was the consent of both parties to the marriage. Subsequent consummation 
would then make the marriage indissoluble. But if such a contracted marriage was unconsummated, a 
second consummated contract would be valid and take precedence over the unconsummated first contract. 
An alternative view was put forward by Peter Lombard and the Parisian school of canonists, who considered 
that if the formulation of Gratian was accepted difficult theological questions were raised about the nature 
of the marriage, between the Virgin Mary and St Joseph. The alternative argument was that a contract of 
marriage could be made in two ways: by verba de praesnti or verba de future. The former, words of present 
consent, immediately created a valid marriage. Nothing more was needed. So an unconsummated contract 
using words of present consent would take priority over any subsequent marriage, whether or not 
consummated. However, a contract formed by words of future consent was not indissoluble unless followed 
by consummation, and if unconsummated would not take priority over a subsequent consummated contract. 



 140 

 
« Ces difficultés ont débuté au 12eme siècle en Europe, au moment où le désaccord entre 

les canonistes sur les conditions de formation d’un mariage ont débuté. Selon l’école 
bolognaise, un contrat de mariage nécessitait l’accord des deux parties, la consommation 

du mariage par la suite rendant le mariage indissoluble. Mais si un contrat de mariage 
demeurait non consommé, un deuxième mariage pouvait avoir lieu et prenait le dessus 

sur le mariage non consommé. Une opinion alternative soutenue par l’école parisienne 
des canonistes considérait que l’opinion de l’école bolognaise avait des conséquences 

difficilement acceptables d’un point de vue théologique sur la nature du mariage entre la 
Vierge Marie et St Joseph. L’alternative serait qu’un contrat de mariage serait 

régulièrement formé soit immédiatement (verba de praesenti) soit dans le futur (verba de 

futur). Dans le premier cas, des mots exprimant un consentement présent, créaient 
immédiatement un lien marital. Aucune autre procédure n’était requise. Un contrat de 

mariage même non consommé faisant suite à un consentement immédiat, prenait le 
dessus sur tout autre contrat de mariage subséquent, qu’il soit ou non consommé. 

Cependant, un contrat formé par des mots exprimant un consentement futur n’était pas 
indissoluble, sauf s’il était suivi par une consommation du mariage, et s’il demeurait non 

consommé, serait prioritaire par rapport à un contrat de mariage subséquent. A la fin du 
douzième siècle, le Pape Alexandre III dans une série de décrets a admis l’opinion de 

l’école parisienne (…) » 

 
Il est vrai que si l’opinion retenue par l’Église ne requerrait pas ouvertement qu’une 

célébration publique soit nécessaire à la formation du mariage, il n’en reste pas moins 

que l’Église décourageait les mariages qui étaient effectués sans aucune formalité 243. 

Les mariages dits « clandestins », c’est-à-dire passés en privé, sans cérémonie 

religieuse étaient en principe valides, mais sanctionnés par l’Église 244 :     

                                                
In the late twelfth century, Pope Alexander III in a number of decretals accepted the views of Peter Lombard 
and the Parisian school, in which merely verba de praesenti formed a valid marriage (…)” 
243 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.292: « However, there is no doubt that the church strongly discouraged 
marriages that were made with lack of formality ».  
244 B.J et Mary Sokol, op.cit,  p. 292-3 : “So, even though the teaching of the Church of Rome was that 
marriage was a holy sacrament (after the Reformation the Church of England disagreed, holding it to be 
‘an honourable estate’; see Carlson, E.J., 1994, p 45), failure to go through church solemnization of 
marriage was not fatal to its validity. Clandestine marriages, although valid, were treated as a sin and 
punished in the Church courts; erring parties could be ordered to comply and to do penance, and any 



 141 

 
« Même si selon les enseignements de l’Église de Rome le mariage était considéré 

comme un sacrement (…), l’absence de solennisation du mariage à travers une 
cérémonie religieuse n’était cependant pas fatale à la validité du mariage. Les mariages 

clandestins, même s’ils étaient considérés valides, étaient traités comme un péché et 
étaient punis par les tribunaux ecclésiastiques ; les parties à un tel contrat pouvaient être 

contraintes de se conformer aux règles de l’Église et d’être en pénitence, et les prêtres 
qui participaient à un acte étaient punis (…) L’opinion populaire considérait que la 

bénédiction de l’Église était nécessaire et faisait partie de la formation d’un mariage valide 
(…) » 

 
Appliqué au cas de Mesure pour Mesure, le droit anglais de l’époque signifie que Claudio 

et Juliette s’étaient promis de se marier, ce qui équivaut à une promesse future de 

conclure un contrat de mariage. Une interprétation possible serait de dire que la 

consommation de cette promesse future de mariage a rendu la promesse actuelle, c’est-

à-dire que le contrat de mariage a en réalité été conclu au moment de la consommation, 

même si cette consommation était prématurée. On pourrait même aller jusqu'à 

considérer, sur la base de l’état du droit positif de l’époque décrit par B.J et Mary Sokol, 

que ce mariage serait devenu indissoluble après sa consommation.  

 

Cette interprétation est d’ailleurs conforme au texte de Mesure pour Mesure : Claudio 

explique au moment où il est arrêté qu’une promesse de mariage avait eu lieu entre lui 

et Juliette, et ce n’est que pour une affaire de dot que la proclamation du mariage avait 

été reportée 245 :  

 
                                                
priests involved could be punished (…) While evidence for a decline in spousal litigation throughout the 
country remains inconclusive, it seems that popular opinion considered the church’s blessing a necessary 
part of the formation of a valid marriage. Despite this, and despite the many problems which resulted from 
clandestine marriages, theu continued in use and were not prohibited by law in England until Lord 
Hardwicke’s Marriage Act of 1753”.  
245 Texte original en anglais: “Thus stands it with me. Upon a true contract, / I got possession of Juliette’s 
bed. / You know the lady; she is fast my wife, / Save that we do the denunciation lack / Of outward order. / 
This we came not to / Only for propagation of a dower / Remaining in the coffer of her friends, / From whom 
we thought it meet to hide our love / Till time had made them for us. But it chances / The stealth of our most 
mutual entertainment / With character too gross is writ on Juliet”.  



 142 

« Voici mon affaire. Sur un contrat authentique,  

J’ai pris possession du lit de ma Juliette.  
Vous connaissez la dame ; elle est bien mon épouse,  

Il ne nous manque rien que la proclamation  
De rites extérieurs. Nous nous en sommes abstenus 

Simplement pour faire fructifier certaine dot 
Demeurée dans les coffres des gens de sa famille, 

A qui nous jugions bon de cacher notre amour 
En attendant que le temps les gagne à notre cause. 

Mais nos plaisirs furtifs et partagés se trouvent  
Avoir inscrit sur Juliette une marque trop visible. » 

(MM 1.2.109-119) 

 
Comme l’affirment B.J et Mary Sokol, il n’y a aucune raison de ne pas croire Claudio246 ; 

ce dernier va jusqu'à employer le terme de « contrat » en évoquant le rapport qui le lie à 

Juliette et qualifie cette dernière de son « épouse ». Il est clair que Claudio et Juliette sont 

loin d’avoir commis un acte « instantané », et qu’il s’agit de deux amoureux qui s’étaient 

promis de se marier ; l’interprétation par Angelo de leur acte néglige complètement tous 

ces faits.   

 

Il est intéressant par ailleurs de s’arrêter sur l’annotation par certaines éditions du terme 

« contrat » que Claudio utilise dans sa réplique, et qui assimilent ce terme à un « pré-

contrat » plutôt qu’un contrat, du moment que le mariage n’avait pas encore été 

célébré247 :   

 
« true contract. Ce (pré)-contrat consistait en un échange de consentements en privé et 

constituait des fiançailles devant témoin, mais sans légalisation ne donnait pas droit à la 
consommation ».  

 

                                                
246 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 303: “We have no reason to disbelieve him [Claudio]”. 
247 Shakespeare, Œuvres Complètes, op.cit., Tragicomédies I, p.290. 



 143 

Le terme de « pré-contrat » serait donc utilisé pour qualifier les promesses de mariage 

qui précèdent la cérémonie religieuse. Cette notion de « pré-contrat » telle que son nom 

l’indique signifie essentiellement qu’un contrat définitif est sur le point d’être conclu, et 

qu’il ne lui manque qu’une étape pour compléter sa formation. Or l’annotation précitée ne 

mentionne pas que ce pré-contrat aurait pu être complété par la suite, en concluant 

justement le contrat de mariage, transformant ainsi le « pré-contrat » en contrat de 

mariage.  

 

On retrouve aujourd’hui cette notion de « pré-contrat » dans différentes formes de 

contrats, l’exemple type étant celui des pourparlers qui ont lieu entre deux parties avant 

la conclusion d’un contrat, et qui parfois aboutissent à un stade développé, au point où 

ces discussions mènent raisonnablement à la conclusion d’un contrat. Si l’une des parties 

décide de rompre les pourparlers à cette étape avancée des discussions, sans qu’un 

motif légitime ne justifie une telle décision, cette partie pourrait être tenue responsable de 

rupture abusive des pourparlers et devrait dédommager la deuxième partie des 

conséquences de cette rupture. Une des explications que l’on retient pour justifier la 

responsabilité de la partie qui rompt les pourparlers c’est que les discussions qui 

précèdent la conclusion d’un contrat constituent un « pré-contrat » dont l’application est 

la même que dans un contrat définitif, notamment quant aux conditions de la résiliation 

du contrat : une résiliation sans motif légitime serait assimilable à une résiliation abusive, 

que l’on soit en présence d’un « pré-contrat » ou d’un contrat définitif 248. En somme, il 

est admis en droit privé – et il semble que la situation n’ait pas été très différente à 

l’époque de Shakespeare en matière de contrat de mariage – qu’un « pré-contrat » soit 

équivalent à un contrat définitif. Ceci rejoint d’ailleurs l’adage selon lequel la promesse 

                                                
248 La particularité des rapports contractuels qui précèdent la conclusion d’un contrat définitif a d’ailleurs 
donné naissance en droit anglo-saxon à deux formes de contrats largement utilisés parmi les juristes, 
le « MoU », abréviation pour « Memorandum of Understanding » ou le « NDA », abréviation pour « Non-
disclosure Agreement ». Les deux contrats ont pour objet principal de des discussions sont en cours pour 
conclure un contrat définitif et qu’elles devraient demeurer confidentielles jusqu’au moment où le contrat 
définitif est conclu. Ces « pré-contrats » sont donc des contrats en bonne et due forme et sont régis par les 
principes généraux relatifs au droit des contrats.  



 144 

d’un contrat équivaut au contrat lui-même, et ce principe semble avoir en effet été retenu 

en matière de contrat de mariage dans Mesure pour Mesure.  

 

Il n’est donc pas certain que la loi qui interdit la fornication dans Mesure pour Mesure ait 

été applicable au cas de Claudio et de Juliette. Ces derniers étaient déjà liés par un 

contrat de fiançailles, et cette promesse de mariage équivalait en elle-même à un contrat 

de mariage dans le sens où les parties étaient tenues de l’exécuter, surtout suite à sa 

consommation prématurée : il suffisait en réalité pour Angelo de contraindre Claudio à 

épouser Juliette plutôt que de condamner Claudio à mort. D’ailleurs, comme nous le 

verrons un peu plus loin, le duc dans la dernière scène du procès contraindra ceux qui 

avaient consommé une relation extra maritale à épouser leur partenaire, considérant ainsi 

que la consommation était une forme de promesse de mariage et rendait le contrat de 

mariage nécessaire et indissoluble. Le duc décide que Claudio doit épouser Juliette, que 

Lucio doit épouser celle avec qui il a couché et à qui il a promis le mariage, et qu’Angelo 

doit épouser Marianne, puisqu’il a couché avec elle lorsque le duc et Isabelle lui ont tendu 

le piège lui faisant croire qu’il s’agissait d’Isabelle. En cela le duc reconnaît que le fait de 

coucher avec celle à qui une promesse de mariage a été faite, n’équivaut pas à un crime, 

mais à un acte qui pourrait être « corrigé » par la suite, justement en exécutant la 

promesse de mariage. En d’autres termes, le duc reconnaît qu’une promesse de mariage 

puisse être exécutée, qu’elle équivaut à un mariage, et que la consommation extra-

maritale et prématurée, alors que les futurs époux se sont uniquement promis de se 

marier, n’interdit pas que le mariage soit conclu par la suite. Au contraire, une telle 

consommation confirme la nécessité de passer un contrat de mariage.  

 

Cette position prise par le duc à la fin de la pièce est néanmoins tout à fait différente de 

celle prise par le duc à l’égard de Claudio et Juliette au début de la pièce. Lorsque le duc 

apprend sous son déguisement de moine que Juliette est enceinte de Claudio qui vient 



 145 

d’être arrêté et condamné à mort par Angelo, le duc intervient auprès de Juliette pour 

l’aider à se repentir de l’acte commis et que le duc assimile à un regrettable péché 249 :  

 
LE DUC [à Juliette] : « Vous repentez-vous, ma belle, du péché que vous portez ? 

JULIETTE. – Oui, et j’en porte la honte avec beaucoup de patience.  
LE DUC. – Je vais vous apprendre comment inculper votre conscience,  

Comment sonder votre remords, pour voir s’il est sincère 
Ou n’est qu’un faux semblant. » 

(MM 2.3.20-4) 

 
La référence du duc au « péché » pour qualifier l’acte de fornication est conforme à 

l’interprétation qu’aurait faite les tribunaux ecclésiastiques de l’époque. En effet, il semble 

que ces tribunaux auraient condamné cet acte pour désobéissance plutôt que de le 

qualifier de fornication et le sanctionner sur cette base légale 250 :  

 
« Néanmoins, ce qui est évoqué dans Mesure pour Mesure concernant les contrats 
préliminaires de mariage et les droits maritaux permet de mettre en lumière les questions 

légales et morales qui sont soulevées dans la pièce. La condamnation par le duc de 
Juliette se focalise d’abord sur le ‘péché’ de sa grossesse ; les tribunaux ecclésiastiques 

anglais condamnaient le péché de la désobéissance tel qu’il a été commis par Juliette, 
mais ne l’auraient pas condamné en tant que fornication. » 

 
Après avoir obtenu une reconnaissance de la part de Juliette qu’elle aime « l’homme qui 

lui a fait ce tort », ce qui aurait dû être une circonstance atténuante pour Claudio, le duc, 

au contraire attise le sentiment de culpabilité de Juliette 251 :  

                                                
249 Texte original en anglais: “Duke. – Repent you, fair one, of the sin you carry? / Juliet. – I do, and bear 
the shame most patiently. / Duke. – I’ll teach you how you shall arraign your conscience, / and try your 
penitence if it be sound / Or hollowly put on.” 
250B.J et Mary Sokol, op.cit., p.304: “Nevertheless, the language of MM concerning pre-contracts and 
marital rights does illuminate legal and moral issues raised by the play. The duke’s condemnation of Juliet 
at first focuses on the ‘sin’ of her pregnancy; English Church courts condemned the sin of disobedience in 
her sort of transgression, but did not condemn it as fornication (Wenterdorf, 1979, p 135).” 
251 Texte original en anglais: “Duke.- Love you the man that wronged you? / Juliet. – Yes, as I love the 
woman that wronged him. / Duke. – So then it seems your most offenceful act / Was mutually committed 
? Juliet. – Mutually. / Duke. – Then was your sin of heavier kind than his. / Juliet. – I do confess it and 
repent it, father. / Duke. – ‘Tis meet so, daughter. But lest you do repent / As that the sin hath brought you 



 146 

 
LE DUC (à Juliette). – « Il semble donc que votre acte fort délictueux,  

Fut d’un commun accord ?  
JULIETTE. – Oui, d’un commun accord.  

LE DUC. – Votre péché fut donc plus grave que le sien.  
JULIETTE. – Je le reconnais et j’en ai repentir mon père.  

LE DUC. – C’est bien, ma fille, mais de crainte que vous ne vous repentiez  
Parce que le péché vous a conduite à cette honte (…) » 

(MM 2.4.26-34) 
 
Le duc va même jusqu'à affirmer à Juliette qu’à la suite de cet acte « fort délictueux », 

son « complice devra mourir demain ». La différence de traitement par le duc de la 

situation de Juliette et Claudio et celle de Marianne et Angelo à la fin de la pièce, est 

qualifiée par B.J et Mary Sokol de “double standard” 252. Nous reviendrons sur cette 

différence de traitement par le duc d’une même situation lorsque nous évoquerons le 

jugement rendu par lui a la fin de la pièce.  

 

II) L’arrestation de Claudio et sa condamnation à mort  
 

Claudio est donc arrêté sur la base d’une loi dont l’application est contestable. La question 

de savoir si la loi s’applique ou non à Claudio et Juliette a par ailleurs des conséquences 

sur la lecture que l’on peut faire du jugement rendu par le duc dans la scène finale du 

procès : une grande partie des analyses de la pièce évoque l’équité et la miséricorde dont 

le duc a fait preuve à la fin de la pièce lorsqu’il décide de pardonner Claudio du crime de 

fornication que ce dernier aurait commis. C’est justement en raison de cette scène du 

pardon que Mesure pour Mesure et Le Marchand de Venise sont souvent comparées, la 

première illustrant le pouvoir du monarque dans une monarchie comme Vienne de 

pardonner un crime commis, contrairement au doge de Venise dont le pouvoir ne peut 

s’étendre dans une république comme Venise jusqu'à effacer ou alléger la sanction 

                                                
to this shame – / Which sorrow is always towards ourselves, not heaven, / Showing we would not spare 
between as we love it, / But as we stand in fear –“ 
252 V. infra, p. 190 et s.  



 147 

applicable. Cependant, si l’on admet l’hypothèse selon laquelle la loi qu’Angelo aurait fait 

ressusciter ne s’applique peut-être pas au cas de Claudio et Juliette, le jugement rendu 

par le duc à la fin de la pièce se perçoit différemment : en effet, le duc aurait-il fait preuve 

de clémence à l’égard de Claudio en lui pardonnant son acte, ou aurait-il plutôt reconnu 

implicitement que le mariage entre Claudio et Juliette n’était qu’une formalité à effectuer, 

leur amour et leur union ayant déjà été scellés ? La question mérite d’être posée ; s’il est 

vrai que formellement, Claudio, Angelo et Lucio seront condamnés à la même peine par 

le duc à la fin de la pièce, l’intrigue tourne néanmoins autour de Claudio et Juliette, et le 

jugement rendu à l’égard de Claudio occupe la place la plus essentielle du procès.  

 

Au niveau de la procédure judiciaire, on constate qu’elle est complètement absente, dans 

le sens où Claudio a été arrêté et condamné à mort en dehors de tout procès. L’absence 

de tout procès précédant l’arrestation et la condamnation de Claudio par Angelo est un 

indice de l’étendue des pouvoirs attribués au monarque dans Mesure pour Mesure : en 

effet, en exerçant les pleins pouvoirs à la manière dont Angelo le fait, ce dernier a en 

réalité agi au-delà de la loi, aucune condamnation à mort ne pouvant raisonnablement se 

faire sans qu’un procès – même formel – ne soit entamé 253 : 

 
« La décision d’Angelo de condamner Claudio à mort pour avoir commis le crime de 
fornication, décision rendue sans procès ni audience formelle, annule la thèse de lex regia 

de Bracton et sous-entend l’office dont bénéficie le prince-législateur qui en réalité peut 

gouverner supra iurem. Pourtant, tant que le duc et son délégué fonctionnent comme les 
seuls représentants de la loi sans contraintes légales imposées par une Cour, la pièce 

conteste leur gouvernance.» 

 
Cette question de l’étendue du pouvoir du monarque était largement débattue à l’époque 

de Shakespeare. Une dispute a notamment eu lieu entre le roi Jacques 1er et les juges 

                                                
253 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Constance Jordan, 
p.4: “Angelo’s decision to execute Claudio for his admitted crime of fornication, rendered as it is without a 
formal hearing or trial, vacates Bracton’s lex regia and implies the office of a prince-legislator who can in 
fact act supra iurem. Yet insofar as the Duke and his deputy function as sole exponents of law without the 
legal constraints imposed by a court, the play constantly contests their government.” 



 148 

en fonction, concernant les prérogatives du monarque et les limites de son pouvoir en 

matière judiciaire. Jacques 1er souhaitait avoir les pleins pouvoirs si une action en justice 

intéressait les biens de la couronne, et s’attribua des prérogatives assez larges pour 

influencer le cours de l’action en justice et la décision rendue à l’issue du procès. Ces 

prérogatives pouvaient aller jusqu'à suspendre l’action en justice au gré du monarque254 :  

 
« Au début du 17eme siècle, un conflit eut lieu entre Jacques 1er et ses juges à plusieurs 

occasions ; dans une histoire célèbre qui date de 1608, tous les juges ont été sommés 
d’exécuter la demande de Jacques 1er selon laquelle les procès qui intéressaient la 

couronne devaient être suspendus si le roi le souhaitait. Plusieurs juges ont été congédiés 
par Jacques 1er et puis Charles 1er, y compris en 1616 Sir Edward Coke, suivi par le juge 

investi des plus hautes fonctions judiciaires. » 

 
Mesure pour Mesure semble présenter un monarque dont les pouvoirs peuvent s’étendre 

jusqu'à prononcer la sentence pénale la plus grave en l’absence d’une procédure 

judiciaire, c’est-à-dire d’un procès. Angelo n’hésite pas à prononcer de manière tout à fait 

arbitraire la peine de mort à l’encontre de Claudio, et ne « tient aucun compte de la gravité 

particulière de la peine de mort. »255 Isabelle, encouragée par Lucio, tente par tous les 

arguments à sa portée de persuader Angelo de pardonner Claudio. Les arguments 

avancés par Isabelle ainsi que les réponse d’Angelo méritent d’être rapportés.  

 

Isabelle débute sa plaidoirie par un argument de droit pénal, qui dénote d’ailleurs la 

connaissance profonde qu’avait Shakespeare de la procédure judiciaire. Isabelle 

demande à Angelo de condamner la faute et d’épargner son frère, faisant ainsi une 

distinction entre le condamné et l’acte condamnable 256 : 

 

                                                
254 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 180: “In the early seventeenth century James 1 clashed with his judges on 
several occasions, famously in 1608 summoning all the judges to demand compliance with his request that 
suits involving a Crown interest should be stayed if he wished. Several judges were dismissed from office 
by James and then Charles I, including in 1616 Sir Edward Coke, then Chief Justice”. 
255 Ph. Raynaud, L’équité Shakespearienne, op.cit., p.52. 
256 Texte original en anglais: “I have a brother is condemned to die./I do beseech you, let it be his 
fault,/And not my brother.” 



 149 

ISABELLE. – « J’ai un frère qui est condamné à mourir  

Je vous en conjure, que l’on condamne sa faute,  
Et non mon frère! » 

(MM 2.2.34-6) 

 
Isabelle remet en question dans cette première réplique l’autorité de la loi de porter 

atteinte à l’intégrité corporelle de l’accusé, et dans ce cas de lui ôter la vie. Cette question 

s’est également posée dans Le Marchand de Venise dans le cadre d’un conflit contractuel 

dans lequel la pénalité était néanmoins comparable à une sanction pénale. La question 

posée par Isabelle n’est pas anodine, la criminologie constituant une science humaine 

qui continue – malgré l’acceptation par nos sociétés du principe de l’emprisonnement 

dans le domaine pénal – à chercher si cette peine est désormais suffisamment justifiée. 

L’article 130-1 du Code pénal français illustre d’ailleurs parfaitement cette recherche 

constante par le législateur de déterminer le but et les fonctions de la sanction pénale :  

 
« Afin d'assurer la protection de la société, de prévenir la commission de nouvelles 
infractions et de restaurer l'équilibre social, dans le respect des intérêts de la victime, la 

peine a pour fonctions :  
1° De sanctionner l'auteur de l'infraction ;  

2° De favoriser son amendement, son insertion ou sa réinsertion. » 

 
Le législateur contemporain a estimé nécessaire d’insérer un article dans le Code pénal 

français qui rappelle au juge pénal investi de l’autorité de prononcer des peines privatives 

de liberté, que la peine a une fonction punitive mais aussi une fonction de réhabilitation 

de l’accusé. Cette tension entre ces deux idées, du châtiment d’un côté, et de la 

dissuasion pour prévenir une récidive, dissuasion favorisée par la réinsertion sociale, 

demeure d’actualité en matière pénale.  

 

Dans une très belle partie de son ouvrage « Surveiller et punir », Foucault explique que 

la sanction pénale – c’est-à-dire autrefois le supplice, le châtiment public et la peine 

capitale – est en réalité une affirmation de l’autorité du gouvernant, car la loi n’est 



 150 

finalement que le produit de celui qui gouverne. Le gouvernant – à travers le supplice – 

ne rend pas justice plus qu’il ne terrorise celui qui a osé enfreindre la loi, ou plus 

exactement sa loi 257. C’est surtout en matière pénale plutôt qu’en matière civile que celui 

qui gouverne peut déployer sa force et son autorité à travers la sanction, en raison de la 

confusion entre le crime commis et la personne de l’accusé, et c’est ce qu’Isabelle remet 

en question dans sa requête à Angelo. La réponse de ce dernier confirme d’ailleurs que 

c’est justement le fait que la peine capitale porte sur la personne même de l’auteur du 

crime et sur son intégrité corporelle – ce que Foucault a désigné par l’aspect terrorisant 

de la sanction – qui constitue selon lui l’aspect le plus important de l’autorité du 

gouverneur 258. Ce qu’Isabelle – par sa requête succincte néanmoins puissante – lui 

demande de voir et de remettre en question, c’est la violence de la peine, mais c’est cette 

même violence qui constitue pour Angelo l’essence de sa fonction de prince 259 :  

 
ANGELO. – « Condamner la faute, et non celui qui l’a commise ?  
Mais toute faute est condamnée avant d’être faite.  

Ma fonction se réduirait à un simple néant :  
Châtier les fautes dont le châtiment est édicté,  

Et laisser libre l’auteur. » 
(MM 2.2.38-41) 

 
Une autre référence remarquable aux principes du droit apparaît dans cette réponse 

d’Angelo ; affirmer que toute faute est condamnée avant d’être faite signifie que les 

intentions sont elles aussi condamnables. Or le principe admis en droit pénal c’est que la 

tentative est condamnable mais pas l’intention qui demeure inexécutée, et c’est ce 

qu’Isabelle exprimera à la fin de la pièce, pour tenter de persuader le duc de ne pas 

                                                
257 M. Foucault, op.cit. p.62. 
258 Philippe Raynaud rappelle dans son article précité (p.55) que « Bacon recommande de « regarder avec 
sévérité l’exemple donné, mais la personne en cause avec indulgence », Sur tous ces points, v. la Préface 
d’Ernest Schanzer, dans l’édition du Club Français du Livre, tome 8 ». 
259 Texte original en anglais: “Condemn the fault, and not the actor of it? / Why, every fault’s condemned 
ere it be done. / Mine were the very cipher of a function, / To fine the faults whose fine stands in record,/ 
And let go by the actor.” 



 151 

condamner Angelo à mort 260. Cette réplique d’Angelo dénote à la fois son puritanisme, 

que les idées doivent être persécutées même si elles ne sont pas réalisées, ainsi que sa 

perception « terrorisante » du pouvoir, que le monarque n’affirme son autorité que dans 

le châtiment de l’auteur du crime. Face à cette sévérité de l’approche adoptée par Angelo, 

Isabelle se résigne 261, mais encouragée une fois de plus par Lucio, elle reprend son 

argumentation, s’éloignant cette fois-ci de l’approche proprement juridique et implorant le 

pardon d’Angelo 262 : 

  
ISABELLE. – « Faut-il vraiment qu’il meure ?  

(…) Si, je suis convaincue que vous pourriez le gracier,  
Sans que le ciel ou l’homme s’afflige de cette clémence. » 

(MM 2.2.48-51) 

 
Il est intéressant de noter que dans le texte anglais les termes utilisés sont « pardon » et 

« mercy », lequel est traduit dans le texte français par « clémence ». Or nous avons vu 

dans Le Marchand de Venise que « mercy » est généralement traduit par 

« miséricorde ». La traduction dans Mesure pour Mesure de « mercy » par clémence et 

non par le terme miséricorde semble être conforme aux principes de l’époque, selon 

lesquels (et comme nous l’avons déjà vu), la clémence et le pardon étaient l’affaire du 

prince et ne pouvaient donc être mis en œuvre par ce dernier que dans un régime 

monarchique 263. C’est ce dont il s’agit dans cet argument avancé par Isabelle, dans 

lequel elle demande au monarque de gracier son frère : s’il a le pouvoir de condamner 

Claudio à mort sans procès et sans l’avoir entendu, il doit être en mesure de le pardonner. 

Le pouvoir omnipotent du prince justifie le pouvoir qu’il a de pardonner l’accusé, le pardon 

constituant le corollaire du pouvoir du prince. C’est un pouvoir dont le doge de Venise ne 

jouit pas dans Le Marchand de Venise, où Shylock et Antonio parviennent néanmoins à 

se faire entendre dans le cadre d’un procès. Il est de bon sens que le doge ne puisse pas 

                                                
260 V. infra, p. 188. 
261 “O just but severe law! I had a brother, then. Heaven keep your honour.” (MM 2.2.42) 
262 Texte original en anglais: “Must he needs die? / Angelo. – maiden no remedy. / Isabella. – Yes, I do 
think that you might pardon him. / And neither heaven nor man grieve at the mercy.” 
263 V. supra, p. 71-2 



 152 

jouir du pouvoir de pardonner un accusé dans une république comme Venise, puisque le 

demandeur et le défendeur sont entendus dans le cadre d’un procès, même si ce procès 

est douteux notamment quant à l’égalité des droits processuels des parties. En revanche, 

le prince dans une monarchie comme Vienne doit pouvoir pardonner si c’est lui seul qui 

juge et qui condamne l’accusé à mort, et la requête d’Isabelle pousse Angelo à 

reconnaître que tout comme il a le pouvoir d’ôter la vie à Claudio, il jouit aussi du pouvoir 

de le gracier. Malgré le fait qu’il reconnaît l’étendue de son pouvoir (« Rien de ce que je 

ne veux pas je n’ai le moyen de faire », MM 2.2.54) Angelo refuse d’évaluer la possibilité 

pour lui d’exercer le corollaire du pouvoir excessif dont il se vante, et de pardonner 

Claudio 264.  

 

Face à l’insistance d’Isabelle qui lui rappelle à plus d’une reprise que le pouvoir de 

pardonner Claudio lui appartient (« Mais pourriez-vous [le gracier] si vous le vouliez ? » 

(…) En auriez-vous le pouvoir, sans faire de mal au monde, / Pour peu que votre cœur 

fut touché de pitié / Comme le mien envers lui ?, MM 2.2.53-6), les réponses d’Angelo 

sont très insatisfaisantes voire même contradictoires. Alors qu’il s’était vanté d’un pouvoir 

sans limites, il prétend dans un premier temps que le jugement a déjà été rendu, et qu’il 

serait donc « trop tard » de pardonner Claudio (MM 2.2.57), alors que le pardon intervient 

nécessairement après la condamnation de l’accusé. L’argument manque de rigueur et 

montre à quel point Angelo ne cherche pas à justifier ses actes qu’il estime être 

suffisamment bons, pour la seule raison qu’ils émanent de lui dans sa qualité de 

monarque investi des pleins pouvoirs.  

 

Dans un second temps, Angelo remet la responsabilité de la condamnation de Claudio à 

la loi, réduisant ainsi son pouvoir de monarque à un juge qui ne serait que la bouche de 

la loi, ne pouvant dépasser la sanction qu’elle prévoit265 (« Votre frère est perdu, sous le 
                                                
264 “Angelo. – I will not do’t. / Isabella. – But you can if you would? / Angelo. – Look what I will not, that I 
cannot do. / Isabella. – But you might do’t, and do the world no wrong. / If so your heart were touched with 
that remorse / As mine is to him? / Angelo. – He’s sentenced; ‘tis too late.” (MM 2.2.52-7) 
265 “Angelo. – your brother is a forfeit of the law, / And you but waste your words. / Isabella. – Alas, alas! / 
Why, all the souls that were forfeit once, / And He that might the vantage best have took / Found out the 
remedy. How would you be / If He which is the top judgement should / But judge you as you are? O, think 



 153 

coup de la loi, / Vous ne faites que gaspiller vos mots », MM 2.2.72-3, et un peu plus loin, 

« Résignez-vous, gente fille. / Ce n’est pas moi, mais la loi, qui condamne votre frère 

(…) » MM 2.2.82-3). Angelo se désiste par ces répliques de son pouvoir de monarque 

qui implique le pouvoir d’aller au-delà de la loi, et de pardonner l’accusé. Ce qui est 

d’autant plus frappant dans ce désistement de pouvoir c’est le fait qu’Angelo distingue sa 

qualité de monarque de l’autorité qui émane du texte de loi, alors que c’est lui qui a 

ressuscité la loi controversée et c’est lui qui en a fait une application stricte pour 

condamner Claudio à mort. Son argument affaiblit son pouvoir de monarque qui est 

investi du pouvoir d’interpréter la loi qu’il a édictée, de l’appliquer et même de la dépasser 

en pardonnant l’auteur de l’infraction. Angelo apparaît dans ses réponses comme un 

monarque de mauvaise foi, qui prétend quand il lui sied que son pouvoir est illimité, mais 

qui esquive ce que cela implique, à savoir montrer un peu de clémence et de pitié lorsque 

la peine est démesurée par rapport à l’acte commis. Par ailleurs, il faut rappeler qu’Angelo 

avait négligé l’argument d’Isabelle selon lequel il faudrait distinguer entre la personne de 

l’accusé et l’acte condamnable 266, alors qu’il effectue une séparation artificielle et 

injustifiée entre sa propre personne et le texte de loi qui a néanmoins émané de lui. 

Angelo a donc fait usage de tous les prétextes pour refuser de pardonner Claudio, le 

pardon constituerait pour lui un affaiblissement de son autorité, plutôt qu’un exercice 

modéré du pouvoir.    

 

Malgré la faiblesse des arguments qu’il avance, Angelo n’est peut-être pas en dissonance 

totale par rapport à l’époque de Shakespeare, durant laquelle il semble qu’il y ait eu 

rarement recours par la couronne à la notion de clémence ou de pardon. Selon certains 

commentateurs, le recours au pardon avait surtout lieu pour limiter la souffrance des 

condamnés à mort, plutôt que de leur éviter la peine de mort 267 : 

                                                
on that, / And mercy then will breathe within your lips, / Like man new made. / Angelo. – Be you content, 
fair maid. / It is the law, not I, condemn your brother. / Were he my kinsman, brother or my son, / It should 
be thus with him. He must die tomorrow.” MM 2.2.72-84) 
266 V. supra, p. 149 
267 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Diane P. Wood, 
p. 4: “One might add that Elizabeth Tudor’s vision of clemency appears in some instances to have been 
considerably stingier than a modern executive’s would be—in a grand treason case, “mercy” to her meant 



 154 

 
« On pourrait ajouter que la vision du pardon d’Elizabeth de Tudor apparaît à certains 

moments comme bien moins généreuse que ce qu’aurait été une vision plus moderne. 
Dans une affaire de grande trahison, la miséricorde pour elle signifiait que les criminels 

devaient être ‘pendus jusqu'à ce qu’ils meurent, avant qu’ils soient descendus et éjectés’, 
plutôt que de souffrir d’abord d’un démembrement. Avec le temps cependant, la clémence 

impliquait le pardon des criminels qui étaient suspectés ou accusés d’un crime. » 

 
Il est probable que l’image du duc qui pardonne les accusés (Claudio, Angelo et Lucio) 

de la peine de mort à la fin de la pièce annonce justement l’évolution vers un 

adoucissement des peines les plus sévères. Reste à déterminer si le duc a fait usage de 

sa faculté de pardonner Claudio, ou s’il a fait une interprétation plus adaptée de la loi 

ressuscitée par Angelo, en considérant que la consommation de l’acte charnel avant le 

mariage est une forme de promesse de mariage qu’il suffit de contraindre les parties à 

exécuter pour se conformer à la loi 268.  

 

Isabelle avance par la suite un troisième argument, aussi solide que ses deux arguments 

précédents et qui est celui de la désuétude de la loi (« Quel est-il, celui qui est mort pour 

ce délit ? / Nombreux sont ceux qui l’ont commis » MM 2.2.90-1) 269. Rappelons en effet 

que la loi conflictuelle n’avait pas été appliquée pendant quatorze ans, et Claudio est le 

premier accusé à subir la sanction sévère de peine de mort après toutes ces années de 

laxisme. La désuétude de la loi est une question qui demeure d’actualité dans la théorie 

du droit, l’idée principale étant qu’il est difficile d’admettre que la loi puisse être abrogée 

par désuétude ou par défaut de son application pendant une longue période. Cette idée 

résulte principalement de l’autorité formelle dont bénéficie la loi, qui suppose le respect 

du principe de parallélisme des formes aux termes duquel la loi ne cesse de s’appliquer 

                                                
that criminals should be permitted to “[h]ang till they were quite dead, before they were cut down and 
bowelled,” rather than suffering dismemberment first. Over time, however, clemency came to include 
pardoning criminals who were suspected or convicted of a crime”.  
268 V. supra, p. 146-7 
269 Texte original en anglais: “Isabella. – Who is it that hath died for this offence? / There’s many have 
committed it.” 



 155 

que si elle est abrogée par la même autorité qui l’aurait adoptée. Si «cette opinion 

s'explique par le légicentrisme révolutionnaire et par la toute-puissance du positivisme 

des XIXe et XXe siècles » 270, il n’en reste pas moins que l’application d’une loi désuète 

soulève un doute quant à sa légitimité, surtout lorsqu’une coutume contraire s’installe 

avec le temps, et remplace la teneur de la loi désuète. Un bon juge ne peut donc ignorer 

l’argument de la désuétude de la loi en jugeant d’une affaire dont il est saisi et il se doit 

au moins de chercher si une coutume contraire s’est installée au fil du temps et qui 

pourrait contrebalancer la sévérité de la loi désuète. Ce n’est pas du tout l’approche 

adoptée par Angelo, ce dernier se hâte de répondre à Isabelle que la loi « n’était pas 

morte, mais seulement endormie » (MM 2.2.93) et attribue à la loi une fonction 

démesurée de « prophète » dont l’application à Claudio comme sa première victime 

réussirait selon lui à prévoir et éliminer les actes délictueux avant même qu’ils 

surviennent 271 :  

 
ANGELO. – « La loi n’était pas morte, mais seulement endormie.  
Ils n’auraient pas été tant à oser faire ce mal  

Si le premier homme qui enfreignit cet édit  
Avait expié son acte. Maintenant réveillée, 

Elle note ce qui se fait et, ainsi qu’un prophète,  
Elle lit dans un miroir montrant quels maux futurs 

(Soit jeunes, soit par laxisme conçus depuis peu,  

Donc en passe d’éclore et de venir au jour),  
Désormais ne vont plus pouvoir se développer,  

Mais finiront avant d’être. » 
(MM 2.2.93-101) 

 

                                                
270 V. not. Luc Guéraud, La désuétude : entre oubli et mort du droit ?, Limoges, Presses Universitaires de 
Limoges, 2014.  
271 Texte original en anglais: “Angelo. – The law hath not been dead, though it hath slept. / Those many 
had not dared to do that evil  / If the first that did th’edict infringe / Had answered for his deed. Now ‘tis 
awake, / Takes note of what is done, and, like a prophet, / Looks in a glass that shows what future evils, / 
Either raw, or by remissness new conceived / And so in progress to be hatched and born, / Are now to have 
no successive degress, / But ere they live, to end.”  



 156 

La fonction attribuée à la loi par Angelo, d’éliminer les fautes et les actes répréhensibles 

pour le futur, avant qu’ils soient commis, s’identifie à une approche moralisatrice de la loi, 

où la loi chercherait à rendre les hommes plus vertueux en faisant en sorte que les actes 

qu’elle réprime ne soient plus commis. Cette vision – encore une fois puritaine de la loi –  

attribue à cette dernière un pouvoir excessif, que la loi n’a pas vocation à remplir. Si la 

préservation de l’ordre social est une fonction primordiale de la loi, l’existence même de 

la sanction signifie que l’acte réprimé peut désormais avoir lieu, et il ne s’agit pas d’en 

éliminer toutes les possibilités qu’il soit commis, mais de le sanctionner une fois commis, 

de la manière la plus équitable possible. Le pardon est d’ailleurs une reconnaissance que 

la sanction n’est désormais plus adaptée à l’acte, qui reste néanmoins répréhensible. 

Angelo néglige donc entièrement l’argument d’Isabelle concernant la désuétude de la loi, 

et se contente d’affirmer que la loi continue de s’appliquer, tout en exagérant la fonction 

qu’elle devrait occuper.  

 

Cette négligence par Angelo de l’argument pourtant fondamental relatif à la désuétude 

de la loi, montre qu’Angelo n’est pas réellement un positiviste (il a parfois été comparé à 

Shylock dans Le Marchand de Venise qui s’accroche à la lettre de la pénalité). Comme 

l’affirme Philippe Raynaud, la désuétude de la loi est un argument sérieux contre 

l’application d’une loi qu’Angelo aurait dû prendre en compte s’il était réellement un 

défenseur de l’application juste de la loi 272 : 

 
« Angelo plaide pour la rigueur de la loi, qui interdit l’indulgence pour tous les pécheurs et 

il se réfugie derrière son rôle de « bouche de la loi », entendu comme pur exécutant : « ce 
n’est pas moi mais la loi qui condamne ». Est-il pour autant un « positiviste » ? Non, c’est 

un tenant de la vision moralisatrice de la loi, pour qui la loi doit moraliser les hommes par 
la terreur ; le positivisme authentique est toujours fondamentalement sceptique sur les 

questions morales (Kelsen et Hart) et Angelo est au contraire un tenant de la tradition 
vétérotestamentaire ; tout indique, dans la pièce, qu’il est en fait un puritain, qui veut 

restaurer les lois de l’Ancien testament contre l’adultère, que l’Église anglicane trouve trop 

                                                
272 Ph. Raynaud, “L’équité Shakspearienne”, op.cit., p.53. 



 157 

rigoureuses. Il est présenté comme « precise » (irréprochable, I, 3, 50) et « saint » (II, 2, 

18) : ce sont les désignations courantes du puritain. Il est fondamentalement inhumain 
(Lucio, en I, 3, dit qu’il est « né d’une sirène ou entre deux morues sèches »). Angelo a 

tous les défauts que Shakespeare déteste : cruauté, perfidie, tyrannie judiciaire, 
hypocrisie, pharisaïsme, absence d’humour, froideur. C’est d’ailleurs pour cela qu’il tient 

comme nul l’argument de la désuétude de la loi (« la loi n’était pas morte mais 
endormie »), qui aurait évidemment quelque poids devant un ‘positiviste’ ».  

 
Angelo est non seulement insensible au fait que la loi était désuète, mais ce qui est 

également important à noter dans sa réponse c’est qu’il veut faire de Claudio le « premier 

homme » qui subira cette peine et qui montrera donc l’exemple aux autres. Le juge est-il 

censé faire un exemple de l’accusé ? Faire un exemple de l’accusé suppose d’opter pour 

la peine la plus sévère dans un but de démonstration, rappelant ainsi de nouveau la 

notion du châtiment public. La réponse d’Isabelle un peu plus tard dans le dialogue met 

en relief la magnanimité de cette vision de l’application de la loi, lorsqu’elle qualifie cette 

force d’infliger à l’accusé une sanction très sévère, jusque-là inappliquée, d’une « force 

de géant » qu’Angelo utilise de manière tyrannique 273 : 

 
ISABELLE. – « Vous devez donc être le premier à rendre cette sentence,  

Et lui à l’endurer. Ah ! c’est chose excellente  
D’avoir force de géant, mais c’est être tyrannique  

De s’en servir en géant. » 

(MM 2.2.108-111) 
 
Le cas de figure dans Mesure pour Mesure n’est pas isolé, et les cas où l’application par 

le juge de la loi tend à faire une démonstration de force de l’autorité législative et 

judiciaire, en infligeant à l’accusé la sanction la plus sévère, ne sont pas rares, et des 

illustrations récentes existent dans nos sociétés contemporaines. Cependant, il est 

important de rappeler que l’abandon progressif du châtiment public a marqué une 

                                                
273 Texte original en anglais; “Isabella. –So you must be the first that gives this sentence, / And he that 
suffers. O, it is excellent/ To have a giant’s strength, but it is tyrannous / To use it like a giant.” 



 158 

évolution importante dans l’assouplissement des mœurs et dans l’encadrement du rôle 

de la règle de droit vers un rôle d’indemnisation du dommage subi par la victime, plutôt 

qu’un rôle punitif et culpabilisant de l’accusé et d’une certaine manière de la société en 

générale. Le retour au châtiment public notamment dans les mœurs relatives à l’intimité 

et la vie privée des gens (comme dans Mesure pour Mesure) est donc une forme de 

régression qui revient à dire qu’il faut culpabiliser et donc terroriser pour dissuader le 

public de commettre un acte répréhensible. La qualification par Isabelle d’une telle 

approche de « tyrannique » n’est pas exagérée, et la tirade dans laquelle elle parodie 

cette exagération du pouvoir de la loi et du pouvoir du juge, est une mise en relief de 

l’abus voire même du ridicule de ce pouvoir lorsqu’il se livre à de tels excès 274.  

 

La ridiculisation par Isabelle du pouvoir judiciaire qui fait un exemple de l’accusé est une 

image juste, il est effectivement peu sensé qu’après quatorze années du silence de la loi, 

Claudio, amoureux de Juliette qui est enceinte de lui et qui l’aime en retour, soit mis à 

mort par la force de la loi et de celui qui l’applique, dans un but de faire de lui un exemple 

afin de contrôler les excès à Vienne. Je suis tentée de dire qu’aucun accusé n’est censé 

jouer le rôle d’exemple en subissant la peine la plus sévère dans un effet spectaculaire 

censé dissuader les autres de commettre ce même acte. C’est tout d’abord faire fi du 

principe d’égalité de tous devant la loi qui suppose aussi une égalité devant la sévérité 

de la sanction infligée. En outre, une telle situation signifie que le pouvoir en place – en 

infligeant à l’accusé une telle sanction – transfère d’une certaine manière à ce dernier la 

lourde responsabilité de contrôler les excès et de préserver l’ordre social. Par ce transfert 

de responsabilité, c’est toute la société qui devient désormais responsable de la 

protection de la loi et de la préservation de l’ordre, ce qui paradoxalement atténue la 

                                                
274 “Isabella. – Could great men thunder / As Jove himself does, Jove would never be quiet, / For every 
pelting petty officer / Would use his heaven for thunder, nothing but thunder. / Merciful heaven, / Thou 
rather with thy sharp and sulphurous bolt / Splitt’st the unwedgeable and gnarled oak / Than the soft myrtle. 
But man, proud man, / Dressed in a little brief authority, / Most ignorant of what he’s most assured, / His 
glassy essence, like an angry ape / Plays such fantastic tricks before high heaven / As makes the angels 
weep, who, with our spleens, / Would all themselves laugh mortal. / (…) We cannot weigh our brother with 
ourself. / Great men may jest with saints; ‘tis wit in them, / But in the less, foul profanation. / (…) That in the 
captain’s but a choleric word, / Which in the soldier is flat blasphemy.” MM 2.2.113-134. 
 



 159 

responsabilité du pouvoir en place. L’accusé qui subit une sanction trop lourde se 

transforme en quelque sorte en victime d’un abus, et c’est ainsi que Claudio apparaît 

dans la pièce, victime de la tyrannie d’Angelo. La perversion d’une telle vision de la loi, 

qui fait un exemple de l’accusé, transforme ce dernier en victime et l’autorité qui le juge 

en bourreau.  

 

La brutalité de cette approche de l’application de la loi adoptée par Angelo apparaît par 

ailleurs lorsque Isabelle invoque la pitié, mais qu’Angelo y répond en affirmant que la pitié 

n’est autre que la justice 275 : 

 
ISABELLE. – « Montrez pourtant de la pitié.  
ANGELO. – J’en montre surtout quand je me montre juste,  

Car alors je prends pitié de ceux que je ne connais pas,  
Qu’un délit pardonné ferait souffrir plus tard,  

Et je fais le bien à celui qui, répondant d’un vil tort,  
Ne vit pas pour en commettre un autre. Convainquez-vous.  

Votre frère mourra demain. Il faut vous résigner. » 
(MM 2.2.102-7) 

 
Angelo ne voit pas dans la pitié un tempérament de la justice, mais au contraire, 

considère que la justice est une forme de pitié, s’acharnant à justifier cette idée par le fait 

qu’en infligeant une peine sévère, il se montre pitoyable face aux personnes qui auraient 

été victimes de ces crimes dans le futur. Or nous savons déjà que la sévérité des peines 

n’a pas réussi à prouver son efficacité dans le maintien de l’ordre, et si le crime a diminué 

avec le temps, cette diminution s’est accompagnée d’un assouplissement des peines et 

des sanctions pénales. Néanmoins, la réponse d’Angelo contient une notion importante : 

il perçoit la nécessité de préserver l’ordre social, et sa position de gouverneur implique 

                                                
275 Texte original en anglais: “Isabella. – Yet show some pity. / Angelo. – I show it most of all when I show 
justice. / For then I pity those I do not know / Which a dismissed offence would after gall, / And do him right 
that, answering one foul wrong, / Lives not to act another. Be satisfied. / Your brother dies tomorrow. Be 
content.” 
 



 160 

qu’il a la lourde tâche d’un côté de garantir cet ordre-là, et de l’autre de ne pas tomber 

dans l’extrême qui s’apparenterait à un régime de terreur. Angelo échoue à établir 

l’équilibre nécessaire entre ces deux critères, même s’il montre dans cette réplique qu’il 

n’est pas tout à fait ignorant de ce que l’exercice du pouvoir requiert. Le duc observe et il 

serait tenté de dire que la scène finale du procès n’aurait pas eu lieu avec un dénouement 

positif du conflit si le duc n’avait pas vu et peut-être même appris des erreurs commises 

par Angelo. Est-ce pour cela que le duc sera clément avec Angelo et lui épargnera la 

sanction des actes de corruption et de chantage qu’il a commis durant sa gouvernance 

de Vienne ?276  

 

Une des plus belles tirades sur l’importance de la pitié dans l’exercice de la justice se 

trouve dans le film d’Allan Parker, Midnight Express. Après trois ans et demi passés dans 

une prison en Turquie dans des conditions lamentables pour une infraction mineure de 

possession de stupéfiants, l’accusé est entendu devant le tribunal, voici le début de son 

discours 277 : 

 
« Qu’est-ce qu’un crime ? Qu’est-ce que la punition ? Cela change, d’une époque à une 
autre, d’un endroit à un autre. Ce qui est permis aujourd’hui sera peut-être proscrit demain 

et ce qui était interdit hier devient permis aujourd’hui, parce qu’il s’avère que tout le monde 
le fait, et il est difficile de mettre tout le monde en prison (…) et vous Mr. le Procureur ! 

J’aurais souhaité que vous vous mettiez à ma place, de sentir ce que je ressens, parce 

que ce n’est qu’alors que vous comprendrez une chose que vous ignorez encore : la pitié. 
Vous comprendrez que le concept même de société est basé sur la qualité de cette pitié. 

C’est le sens même de la justice. » 

 

                                                
276 V. infra, p. 186. 
277 “What is a crime ? What is punishment ? it seems to vary from time to time, place to place. What’s legal 
today is illegal tomorrow because some society says it is so. What was illegal yesterday is legal today 
because everybody is doing it and you can’t put everybody in jail (…) en s’adressant au procureur: I wish 
you could be standing where I’m standing right now and feel what it feels like because then you would know 
something that you don’t know: mercy. You would know that the concept of a society is based on the quality 
of that mercy. It’s sense of fair play. It’s a sense of justice.” 
 



 161 

Ce discours est suivi par un effondrement du personnage, le registre passe à un 

vocabulaire grossier et animalier, la souffrance de l’accusé le déshumanise et 

déshumanise par là-même le pouvoir qui le juge. La justice ne peut faire l’économie de 

la conscience et de l’empathie du juge, au risque de se transformer en un glaive violent 

et écrasant. L’accusé rappelle au procureur que ce sens de la pitié, essentiel à la justice, 

s’exerce en se mettant à la place de l’accusé. Argument vieux comme la justice, qui 

appelle à l’empathie des hommes entre eux, Isabelle y a également recours avec Angelo 

pour essayer d’assouplir la sévérité de la peine infligée à son frère :  

 
ISABELLE. – « (…) S’il eut été comme vous, et vous-même comme lui,  

Vous eussiez trébuché comme lui, mais lui, à votre place,  

Eut été moins inflexible que vous. »278 
(MM 2.2.66-9) 

 
« Ah ! S’il plaisait au ciel que j’eusse votre puissance,  
Que vous fussiez Isabelle ! Les choses seraient-elles ainsi ?  

Non, je dirais alors ce que c’est qu’être juge,  

Et qu’être prisonnier. » 279 

(MM 2.2.69-72) 

 

Le système judiciaire des pays issus de la tradition juridique romaine donne au juge pénal 

– contrairement au juge civil – un large pouvoir d’appréciation des preuves rapportées 

contre l’accusé ainsi que de la sanction la mieux adaptée dans les limites posées par la 

loi. Il est possible d’expliquer cette marge de manœuvre par le fait que le juge qui décide 

de priver un accusé de sa liberté, voire même de le condamner à la peine capitale, doit 

juger avec une conscience de ce qu’il inflige à l’accusé. Cette conscience suppose que 

le juge doit pouvoir se mettre à la place de l’accusé, abandonnant momentanément son 

                                                
278 Texte original en anglais: “(…) If he had been as you and you as he, / You would have slipped like 
him, but he, like you,  / Would not have been so stern.” 
279Texte original en anglais: “Isabella. – I would to heaven I had your potency / And you were Isabel! / 
Should it then be thus? / No; I would tell what ‘twere to be a judge,  / And what a prisoner.”  
 
 



 162 

statut autoritaire qui le distancie de l’accusé, pour se mettre à pied d’égalité avec lui : ce 

n’est pas lui demander d’être à la fois juge et partie, mais plutôt d’exercer son autorité en 

pleine conscience de ce qui le lie profondément avec l’accusé, leur faillibilité humaine, ou 

« la commune fragilité humaine »280 selon les termes de A. Bloom.  

 

Angelo dans Mesure pour Mesure, tout comme le juge dans Midnight Express échouent 

à comprendre l’importance de cet aspect dans la mise en œuvre de la justice ; la 

différence c’est que dans Midnight Express le juge ne semble pas avoir de marge de 

manœuvre dans la prise de décision, il répète avant d’émettre le jugement alourdissant 

la peine d’emprisonnement, qu’il « a les mains liées » par le système judiciaire qu’il 

représente. Angelo, quant à lui, a le pouvoir d’assouplir la peine, ou de pardonner Claudio 

mais a choisi de faire abstraction de cet aspect du pouvoir. Si comme le rappelle Philippe 

Raynaud dans son article précité sur l’équité Shakespearienne, agapè ou l’amour n’a pas 

vocation à remplacer la justice, la justice exercée à la lettre sans aucune empathie est 

néanmoins capable de déshumaniser l’accusé et par-là même le système auquel il est 

soumis.  

 

Les répliques d’Isabelle tendent à humaniser l’exercice par Angelo du pouvoir et de sa 

mise en œuvre de la justice, elle lui rappelle qu’il n’est pas seulement une figure 

d’autorité, mais qu’en dépit de son statut de juge, il n’est nullement à l’abri de commettre 

des fautes qui méritent elles aussi d’être sanctionnées. Cette similitude entre lui et 

l’accusé devrait le pousser à juger de manière plus clémente. Cette affirmation est 

d’autant plus vérifiée que nous savons qu’Angelo a commis un acte peu louable dans le 

passé avec sa fiancée Marianne 281, et qu’il commettra par la suite un acte de chantage 

avec Isabelle, lui demandant de lui sacrifier sa virginité en contrepartie de la liberté de 

son frère.  

 

                                                
280 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p. 394.  
281 V. supra, p. 131. 



 163 

Pour certains critiques, le refus par Isabelle de donner son corps à Angelo contre la liberté 

de son frère montre une figure froide d’Isabelle 282. Il est vrai que la réponse d’Isabelle à 

Angelo dans laquelle elle refuse de céder à sa demande est frappante de par son 

absence d’hésitation (« Mieux vaudrait qu’un frère mourut immédiatement / plutôt que 

voir une sœur, afin de le racheter, / mourir éternellement »283), je ne suis néanmoins pas 

d’accord d’en conclure qu’Isabelle occupe une place comparable à celle d’Angelo dans 

sa rigidité d’esprit. C’est d’ailleurs un argument avancé par Angelo contre Isabelle, il 

qualifie son refus d’aussi « cruel » que son refus à lui de pardonner Claudio (« Ne seriez-

vous pas alors cruelle comme la sentence que vous avez tant calomniée ? »284). 

L’analogie est erronée, le refus de céder à un chantage ne peut s’apparenter à un refus 

de pardonner un crime dont la sanction est disproportionnée par rapport à l’acte commis. 

Angelo choisit comme objet de son chantage de commettre le même acte pour lequel il 

condamne Claudio : le nom de la pièce ressort de cette scène, et c’est la sexualité qui 

est mise au centre de l’intrigue, ce qui a permis à A. Bloom d’affirmer que « dans cette 

pièce, il n’est presque pas question d’amour : beaucoup de sexe, et point d’éros. »285 

Isabelle n’est donc peut-être pas la seule à rester « froide », attribut qu’on ne peut lui 

donner sans garder à l’esprit que son refus se justifie par le fait qu’elle a été victime du 

chantage du monarque. 

 

C’est Lucio, dans un aparté avec Isabelle, qui « réchauffe » celle-ci dans sa plaidoirie 

avec Angelo. Il se tient à ses côtés, tout en se dissimulant à Angelo, et à deux reprises 

au début de la confrontation entre eux, Lucio lui souffle qu’elle est « trop froide » ou « trop 

réservée » 286, et la pousse à être plus humaine et plus suppliante dans sa plaidoirie, 

                                                
282 MM 2.4., voir not. A. Bloom, L’amour et L’amitié, op.cit., p.393 : « Pour rien au monde Isabella ne 
sacrifierait sa virginité, et Angelo est prêt à tout pour conquérir celle-ci. Accordant l’un et l’autre une telle 
valeur à la virginité, ils sont en un sens bien assortis. » 
283 MM 2.4.106-9, texte original en anglais: “Isabella. – And ‘twere the cheaper way,/ Better it were a brother 
died at once / Than that a sister, by redeeming him, / Should die for ever.” 
284 MM 2.4.110-1: “Were you not then as cruel as the sentence / That you have slandered so?” 
285 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p.407. 
286 MM 2.2.45 et 2.2.58. 



 164 

« suppliez-le. / Agenouillez-vous devant lui ; pendez-vous à sa robe (…) »287 Il est peut-

être possible d’émettre l’hypothèse selon laquelle Isabelle appelle Angelo à se montrer 

plus humain dans son jugement à l’encontre de Claudio grâce à Lucio. Elle aurait 

probablement renoncé plus rapidement si Lucio n’était pas à ses côtés, elle commence 

d’ailleurs son argumentation par une hésitation, que le crime commis par son frère est un 

« vice que plus que tout autre j’abhorre, / et veux par-dessus tout voir frappé par la 

justice » et que sa plaidoirie intervient malgré elle « pour lui je ne voudrais plaider s’il ne 

le fallait ; / pour lui je ne devrais pas plaider si je n’étais / en guerre entre vouloir et ne 

pas vouloir » 288. Le premier refus d’Angelo lui vaut directement une réaction de 

renonciation « O loi juste mais sévère ! »289 et c’est l’intervention de Lucio « ne renoncez 

pas ainsi ; insistez, suppliez-le (…) » (MM 2.2.43) qui redonne de l’élan à la plaidoirie 

d’Isabelle. Il y aurait une autre façon de percevoir Isabelle, à part une novice qui 

appartient à un ordre religieux pour qui la virginité et la retenue sexuelle sont essentielles 

à une bonne vie, c’est peut-être aussi la sœur de Claudio qui est tout à coup mise dans 

une situation inattendue et grave. La tâche qui lui incombe de sauver la vie de son frère 

est complexe, et Lucio perçoit cette difficulté. Isabelle avait simplement besoin d’aide, je 

la perçois davantage comme une jeune femme dont les convictions ne sont peut-être pas 

tout à fait forgées par l’expérience de la vie, mais qu’elle est également assez sensible 

pour entendre ce que Lucio lui souffle, que c’est la vie de son frère qui est en danger et 

qu’il faut absolument le sauver. Lucio a le sens de ce qui est important et de ce qui l’est 

moins, il est le seul à célébrer la grossesse de Juliette au début de la pièce 290, et le 

premier à percevoir la gravité de la condamnation à mort de Claudio, il sait que c’est la 

vie qui est le plus important à protéger et Isabelle parvient à l’entendre. Le personnage 

d’Isabelle évolue dans la pièce, si on sait qu’elle est novice dans un couvent au début de 

                                                
287 MM 2.2.43-7: “Lucio (aside to Isabella). – Give’t o’er so. To him again; entreat him. / Kneel down before 
him ; hang upon his gown. / You are too cold. If you should need a pin, / You could not with more tame a 
tongue desire it. / To him, I say!” 
288 Texte original en anglais: “Isabella. – There is a vice that most I do abhor, / And most desire should 
meet the blow of justice, / For which I would not plead, but that I must; / For which I must not plead, but that 
I am / At war ‘twixt will and will not. MM 2.2.29-33. 
289 MM 2.2.42: “O just but severe law!” 
290 V. infra, p. 183.  



 165 

la pièce, elle est néanmoins très vite contrainte de quitter le couvent et de faire face à la 

vie et de remédier à une situation particulièrement difficile. Par ailleurs, la question de la 

perte de sa virginité pour un homme comme Angelo n’est pas uniquement une question 

de vertu, mais surtout de dignité humaine, céder au chantage répugnant d’un homme 

corrompu comme Angelo n’est pas chose facile. D’ailleurs, son refus de céder à Angelo 

s’avère être justifiable par la suite, lorsque ce dernier – tombé dans le piège qui lui a été 

tendu pour lui faire croire qu’Isabelle aurait cédé à sa demande – refuse d’exécuter sa 

promesse et de pardonner Claudio ; il maintient la sentence de la peine de mort contre 

lui.  

 

La facilité avec laquelle Angelo prononce la peine de mort à l’égard de Claudio n’est pas 

sans conséquence sur la manière dont cette sanction est par la suite évoquée par 

Shakespeare tout au long de la pièce. Un de mes passages préférés dans la pièce se 

situe à l’acte 4, scène 3 ; pour sauver Claudio de la peine de mort, le duc, déguisé en 

moine, demande au bourreau de décapiter un autre prisonnier déjà condamné à mort, et 

de le faire passer pour Claudio. En vérité, cette scène est paradoxalement une des plus 

comiques de la pièce. Pompée, personnage lui-même comique, est ordonné par le 

bourreau d’accompagner le prisonnier condamné à mort, du nom de Bernardin, pour le 

mettre à mort. Ce dernier, incarcéré depuis des années, passe son temps à se souler et 

dormir. Son emprisonnement est loin d’inspirer le sérieux de la sanction qui lui est infligée, 

il représente en quelque sorte la paresse de la justice et de la procédure légale. En 

réponse à l’appel de Pompée lui demandant de se lever pour subir la peine de mort 

prononcée à son égard, Bernardin répond par « j’ai sommeil » ; la scène mérite d’être 

rapportée 291 :  

 

                                                
291 Texte original en anglais: “Pompey. – Master Barnardine! you must rise and be hanged. Master 
Barnardine! / (…) Barnardine (Within). – A pox o’ your throats! Who makes that noise there? What are you? 
/ Pompey. – Your friends, sir; the hangman. You must be so good, sir, to rise and be put to death. / 
Barnardine. – (Within) Away, you rogue, away! I am sleepy. / (…) Pompey. – Pray, Master Barnardine, 
awake till you are executed, and sleep afterwards. / (…) Barnardine. – You rogue, I have been drinking all 
night; I am not fitted for ’t.” 



 166 

POMPEE. – « M’sieur Bernardin ! Faut vous lever pour vous faire pendre, M’sieur 

Bernardin ! (…)  
BERNARDIN. – Allez-vous-en scélérat, allez-vous-en ! J’ai sommeil (…)  

POMPEE. – S’il vous plait, M’sieur Bernardin, réveillez-vous le temps qu’on vous exécute, 
et vous dormirez après (…)  

BERNARDIN. – Espèce de scélérat, j’ai passé la nuit à boire. Je suis pas dans l’état qu’il 
faut. » 

(MM 4.3.16-35)  

 
La peine capitale est ridiculisée, à l’opposé de ce que Michel Foucault décrit comme 

l’aspect « terrorisant » de l’autorité de la loi. Par le supplice, ou la sanction pénale, le 

gouvernant affirme sa propre autorité sur ses sujets, et le bourreau – ou l’exécuteur – est 

celui qui, selon Foucault, « déploie la force » du gouvernant 292 : 

 
« L'exécuteur n'est pas simplement celui qui applique la loi, mais celui qui déploie la force; 
il est l'agent d'une violence qui s'applique, pour la maîtriser, à la violence du crime. De ce 

crime, il est matériellement, physiquement, l'adversaire. »  

 
Ce même exécuteur qui est censé montrer au public la force et l’autorité de celui qui 

gouverne est représenté par des personnages comiques dans Mesure pour Mesure. La 

scène de l’exécution de la peine de mort de Claudio – moment crucial dans la procédure 

judiciaire pour imposer l’aura de la justice et de la loi – se réduit à un des moments les 

plus comiques de la pièce. Cette comédie fait peut-être écho à la rapidité nonchalante 

avec laquelle Angelo a prononcé la peine capitale à l’égard de Claudio et à son refus 

d’entendre les arguments avancés par Isabelle. Lorsque le monarque ne prend pas la 

peine capitale au sérieux, c’est le sérieux de cette sanction qui est ébranlé. Le 

déroulement de l’exécution se fait finalement de manière secrète, à l’encontre d’un 

prisonnier autre que Bernardin, qui décède naturellement d’une maladie, sans qu’il y ait 

donc besoin de le mettre à mort. Si comme Foucault l’ajoute « (…) un supplice qui aurait 

                                                
292 op.cit. p.62-3. 



 167 

été connu, mais dont le déroulement aurait été secret n'aurait guère eu de sens »,293 la 

scène présumée de l’exécution de la peine capitale dans Mesure pour Mesure n’a en 

réalité aucune aura. Comme l’affirme A. Bloom, « le fonctionnement de cette prison ne 

confirme nullement la dureté de la loi qu’il est censé représenter. »294 

 

L’arbitraire dont fait preuve Angelo lorsqu’il prononce la peine de mort à l’égard de 

Claudio en l’absence de procès est un point d’autant plus important à soulever si l’on tient 

compte de l’importance de la place tenue par le jury dans la résolution des litiges dans 

l’Angleterre de Shakespeare. En effet, le système du jury revêtait une importance 

particulière dans le système judiciaire anglais et tenait une place prédominante dans la 

condamnation des accusés.  

 

Ce système a été introduit en Angleterre avec les Carolingiens entre le huitième et le 

dixième siècle, à travers notamment la procédure d’inquisition administrative qui 

permettait au prince de maintenir son pouvoir et son autorité dans différents domaines. 

A travers cette procédure, le prince s’autorisait de procéder à des interrogatoires dans le 

but d’obtenir certaines informations relevant d’un domaine que le prince jugeait important, 

comme par exemple en matière fiscale, et par la suite prenait sa décision sur la base des 

informations recueillies. Avec la conquête normande de l’Angleterre en 1066, cette 

procédure d’inquisition a été utilisée pour obtenir des informations sur les personnes 

résidantes dans le pays. Ces informations ont plus tard servi à faire la célèbre compilation 

de 1080 sous le nom de Norman Doomesday qui a recensé les propriétaires des terrains 

à travers l’Angleterre 295. Le fait de prendre une décision sur la base d’informations 

                                                
293 op.cit. p.69. 
294 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p. 403. 
295 V. définition du terme “inquest” par le site de la faculté de droit de Cornell University : 
https://www.law.cornell.edu/wex/inquest: “On an interesting note, the creation of today’s modern jury 
system originated between the eighth and tenth centuries from the Carolingian empire of early medieval 
Europe. The Kings of the Carolingian empire utilized a procedure known as inquest, or inquisition, in order 
to maintain their power and authority throughout their domains. As an example of this, these kings also 
brought together various peoples from throughout the regions of their empire and deliberated with them to 
learn what they felt to be the most important rights. Once these kings determined which rights were 
considered, the local governments throughout the empire adopted and established these rights. 
Nonetheless, these inquests lacked the modern-day features of accusations, judgments, verdicts, and 



 168 

recueillies par les personnes interrogées aurait donc inspiré le système du jury par la 

suite. Henry II d’Angleterre a ensuite introduit au 12eme siècle le système de persécution 

par le jury qui a servi de base pour asseoir le système du jury dans les incriminations en 

matière pénale. Le jury était généralement composé de douze personnes qui devaient 

vivre dans des conditions assez sévères, pour ne subir aucune influence extérieure, 

jusqu'à ce que le jugement soit rendu. On a même dit que le jury était parfois séquestré 

de manière absolue, sans eau, ni nourriture, jusqu’au verdict 296. 

 

Ce système a connu un développement important par la suite en Angleterre, surtout 

lorsqu’il s’agissait de crimes sanctionnés par la peine capitale, alors qu’en parallèle, dans 

le reste des pays d’Europe, c’est le système d’inquisition par le juge qui a formé la réelle 

base de la preuve en matière pénale. Dans ces systèmes inquisitoires, c’est le juge qui 

instruit l’affaire en matière pénale, c’est-à-dire qu’il a la direction du procès et c’est à lui 

qu’il incombe de réunir les preuves. Une des différences majeures entre ces deux 

systèmes se traduisait notamment par le fait que les aveux qui intervenaient avant le 

procès n’étaient en général pas essentiels à la procédure judiciaire dans un système de 

jury. Les cas de torture pour extraire un aveu étaient donc plutôt rares dans un système 

de jury, et c’est pour cette raison que le système du jury en Angleterre a pendant 

longtemps été considéré comme le protecteur des libertés fondamentales 297. Les aveux 

                                                
other aspects in its procedure. Nevertheless, the main feature of the inquest was obtaining information, and 
this allowed governments to obtain and request information from local individuals. When William of 
Normandy and his descendants invaded England in 1066, they used an inquest to obtain information about 
the people living in England, which they then used to write the Domesday Book, a census that recorded 
land ownership throughout England”. V. également B.J et Mary Sokol, op.cit., sous « jury », p. 172 et s :  
"(…) Alternately, the Carolingian inquisitions, which were royal administrative devices for the making of 
fiscal investigations, have been claimed as the ancestors of the grand jury, and this tradition may well have 
influenced the compilation of the 1080 Norman Doomsday survey of England. Despite obscure origins, it is 
certain that in the twelfth century, the reforms of Henry II introduced the system of prosecution by jury that 
formed the basis for later developments”.  
296 B.J et Mary Sokol, op.cit. p. 175 : “(…) Undoubtedly to be a juror must have been an arduous physical 
experience, especially because the practice was for one jury to hear several cases, one after the other, and 
then be sequestered to reach agreement on all of them. In order to remove them from the possibility of 
influence and to encourage agreement, juries were sequestered without food, water, or heat until they had 
reached an agreed verdict. Baker, 1990b, p 89, reports records of Tudor jurors being fined for eating 
sweets”.  
297 B.J et Mary Sokol, op.cit, p.173-4 : “(…) While the trial jury appeared in England after 1215, elsewhere 
in Europe an inquisitorial procedure developed, where the judge directed the production of evidence, 



 169 

et la torture qui accompagnaient un aveu étaient en effet une conséquence du système 

inquisitoire qui prévalait dans certains pays européens comme la France. Le secret de 

l’inquisition pouvait par ailleurs aller jusqu'à condamner l’accusé sans qu’il ait comparu 

ou qu’il ait été entendu, ce qui fait écho à la situation de Claudio dans Mesure pour 

Mesure 298 :  

 
« En France, comme dans la plupart des pays européens — à la notable exception de 

l'Angleterre —, toute la procédure criminelle, jusqu'à la sentence, demeurait secrète : 
c'est-à-dire opaque non seulement au public, mais à l'accusé lui-même. 

Elle se déroulait sans lui, ou du moins sans qu'il puisse connaître l'accusation, les charges, 
les dépositions, les preuves. Dans l'ordre de la justice criminelle, le savoir était le privilège 

absolu de la poursuite. » 

 
Ce secret de l’inquisition était une manière pour le prince d’affirmer son autorité et son 

pouvoir sur son peuple, et l’aveu en était une composante importante. En effet, comme 

l’explique Michel Foucault, la procédure d’inquisition était tellement opaque que l’aveu de 

l’accusé aurait permis de la « légitimer » aux yeux du public permettant ainsi au prince 

d’exercer son pouvoir sur le peuple 299 :  

 
« (…) la seule manière pour que cette procédure [inquisitoire] perde tout ce qu'elle a 
d'autorité univoque, et qu'elle devienne une victoire effectivement remportée sur l'accusé, 

la seule manière pour que la vérité exerce tout son pouvoir, c'est que le criminel reprenne 

à son compte son propre crime, et signe lui-même ce qui a été savamment et obscurément 
construit par l'information. ‘Ce n'est pas tout ‘, comme le disait Ayrault qui n'aimait point 

ces procédures secrètes, ‘que les mauvais soient punis justement. Il faut s'il est possible 
qu'ils se jugent et se condamnent eux-mêmes’. » 

 

                                                
directed the interrogation of witnesses, and gave judgment. In England, the existence of the trial jury meant 
that pre-trial confessions were not essential to the legal process; therefore torture was used rarely, and was 
seen as contrary to English law (see Langbein, 1974, pp 206-7, Baker, 1986b, p 21, and especially 
Langbein, 1977). As a result the jury has been long revered as a bastion of English liberties”.   
298 M. Foucault, op.cit., p. 44. 
299 M. Foucault, op.cit., p. 48. 



 170 

Ce même attachement au système du jury en Angleterre aurait paradoxalement été selon 

Michel Foucault un des éléments qui auraient retardé l’assouplissement des peines en 

matière pénale en droit anglais par rapport à d’autres systèmes juridiques 300 :  

 
« Paradoxalement l'Angleterre fut l'un des pays les plus réfractaires à cette disparition des 

supplices : peut-être à cause du rôle de modèle qu'avaient donné à sa justice criminelle 
l'institution du jury, la procédure publique, le respect de l'habeas corpus ; surtout sans 

doute, parce qu'elle n'avait pas voulu diminuer la rigueur de ses lois pénales pendant les 
grands troubles sociaux des années 1780-1820. » 

 
Il est intéressant de noter à ce titre que parmi les sanctions qui ont survécu à 

l’assouplissement des peines, lesquelles, au fur et à mesure ne touchaient plus à 

l’intégrité du corps, mais plus à une séquestration et une aliénation de la liberté, on 

retrouve la sanction du fouet, dont il est fait mention à maintes reprises dans Mesure pour 

Mesure. C’est ce que Michel Foucault affirme dans son ouvrage Surveiller et punir : à 

partir de la moitié du 19eme siècle, « seul le fouet demeurait encore dans un certain 

nombre de systèmes pénaux (Russie, Angleterre, Prusse). »301 Le choix par 

Shakespeare du fouet comme sanction (plus évocatrice en anglais « whipping ») pour la 

violation des règles relatives à la limitation de la liberté sexuelle, ne manque donc pas 

d’importance au regard du droit positif de son époque et de l’évolution des mœurs en 

Angleterre. Elle fait par ailleurs écho aux règlementations édictées par Angelo 302.  

                                                
300 M. Foucault, op.cit., p.21-2.  
301 Michel Foucault, op.cit., p. 17. 
302 Shakespeare évoque le fouet au moins à trois reprises, la première fois par la bouche d’Escalus à 
Pompée, la deuxième fois par le prévôt à Pompée, et la troisième fois c’est le duc qui inflige cette sanction 
à Lucio à la fin du procès : Escalus. – "Pompée, je vous ferai fouetter » (MM, 2.1.210) / Le Prevot. (…) 
« Demain matin doivent mourir Claudio et Bernardin. Nous avons ici dans la prison un bourreau ordinaire, 
qui a besoin d’un assistant dans sa fonction. Si vous voulez vous charger de l’aider, cela vous libèrera de 
vos chaines ; sinon vous purgerez toute votre peine d’emprisonnement, et vous serez impitoyablement 
fouetté lors de votre élargissement ; car vous avez été un entremetteur notoire. » (MM, 4.2.5-9) / Le duc. – 
(A Lucio) « Vous, coquin (…) vous serez fouetté d’abord, monsieur, pendu ensuite (…) » (MM, 5.1.493-4) 
/ “Escalus. – Pompey, I shall have you whipt (…) “Provost. – To-morrow morning are to die Claudio and 
Barnardine. Here is in our prison a common executioner, who in his office lacks a helper: if you will take it 
on you to assist him, it shall redeem you from your gyves; if not, you shall have your full time of 
imprisonment and your deliverance with an unpitied whipping, for you have been a notorious bawd”.  
 “Duke. – [to Lucio] You, sirrah, (…) / Whipt first, sir, and hanged after (…)”.  



 171 

 

Le jury, quant à lui, est évoqué une seule fois dans une réplique d’Angelo ; Escalus, le 

conseiller excessivement indulgent, lui demande si finalement, cet acte pour lequel 

Claudio est sanctionné à mort n’aurait pas un jour fait l’objet d’une tentation de la part 

d’Angelo. Ce dernier répond que ce n’est pas la tentation qui compte, mais le fait de 

passer à l’acte, et que le jury qui rend le verdict n’est pas censé avoir un sens de la morale 

comparable à celle d’un saint 303 :  

 
ANGELO. – « C’est une chose que d’être tenté, Escalus,  

Une autre de succomber. Je ne le nierai point,  
Des jurés qui se prononcent sur la vie de l’accusé 

Comptent peut-être parmi eux un voleur ou même deux 

Plus coupables que celui-ci. La loi se soucie-t-elle 
Qu’un voleur condamne l’autre ? » 

(MM 2.1.17-31) 

 
Il s’agit de la seule mention du jury dans la pièce, système pourtant fortement présent 

dans le système judiciaire anglais de l’époque. En omettant de mentionner le jury dans 

Mesure pour Mesure, Shakespeare aurait mis en relief l’étendue des pouvoirs dont le 

monarque jouit de manière individuelle et arbitraire. Désormais, toutes les décisions 

concernant la cité sont en fin de compte prises par le monarque seul.  

 

Par ailleurs, dans cette même réplique, il est intéressant de s’arrêter sur la réponse 

d’Angelo lorsqu’Escalus – essayant de faire appel à l’empathie d’Angelo pour sauver 

Claudio – évoque la tentation. La réponse d’Angelo à Escalus est à l’opposé de sa 

réplique à Isabelle dans la deuxième scène du même acte 2 304. Angelo répond cette fois-

ci que seul le crime qui a été commis et qui est désormais connu doit être sanctionné, 

                                                
303 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 177 – texte original en anglais: ‘Tis one thing to be tempted, Escalus, / 
Another thing to fall, I not deny / The jury passing on the prisoner’s life / May in the sworn twelve have a 
thief or two / Guiltier than him they try. What knows the law / That thieves do pass on thieves? … / You may 
not so extenuate his offence / For I have had such faults; but rather tell me, / When I that censure him do 
so offend, / Let mine own judgement pattern out my death. / And nothing come in partial. Sir, he must die”.  
304 V. supra, p. 150-1. 



 172 

considérant ainsi que la tentation ne peut être assimilée à l’acte lui-même et devrait 

échapper à toute sanction morale comme légale, ce qui est exact d’un point de vue 

juridique, car le droit ne sonde pas les consciences 305 :  

 
(…) Vous ne sauriez donc atténuer son délit 

Du fait que j’aie commis les mêmes fautes ; dites-moi plutôt,  
Quand moi qui le condamne je commettrai tel délit,  

Que mon propre jugement détermine ma mort,  
Sans que rien l’attenue. Monsieur, il doit mourir.  

(MM 2.1.17-31) 

 
Cette affirmation – empreinte d’hypocrisie – est pourtant vraie : rapporter la preuve d’un 

fait ou d’un acte juridique est une condition sine qua non pour que l’acte soit sanctionné. 

Isabelle fait elle aussi référence à cette même idée lorsqu’elle évoque la désuétude de la 

loi 306, en rappelant à Angelo que nombreux sont ceux qui auraient commis ce même acte 

à Vienne, sans pourtant être sanctionnés.307 Les répliques d’Angelo et d’Isabelle 

remettent en question la place principale que détient la preuve dans l’inculpation d’un 

acte qui enfreint la loi. Selon l’adage latin « Idem est non esse aut non probari », 

l’existence de l’acte dépend de la preuve qui en est rapportée, ce qui signifie pratiquement 

qu’un droit qui ne peut être prouvé est un droit privé d’efficacité. Il est possible qu’un 

crime soit commis et qu’il demeure impuni, soit parce qu’il demeure caché – par 

opposition notamment au flagrant délit – soit parce que la preuve de l’acte n’est pas 

rapportée. Le même crime commis étant tantôt sanctionné et tantôt échappant à la 

poursuite judiciaire, Isabelle a raison de dire que cette divergence crée une situation 

d’injustice, et ébranle le principe d’égalité de tous devant la loi.  

 

                                                
305 Texte original en anglais; “You may not extenuate his offence / For I have had such faults; but rather tell 
me, / When I that censure him do so offend, / Let mine own judgement pattern out my death, / And nothing 
come in partial. Sir, he must die.” 
306 V. supra, p. 154-5. 
307 Texte original en anglais:“Who is it that hath died for this offence? / There’s many have committed it”.  



 173 

Dans Mesure pour Mesure, c’est à travers le jeu de déguisement auquel le duc se prête, 

que la vérité lui est révélée ; dans l’absence de l’effet ludique de la pièce et du 

déguisement du duc, il aurait probablement été impossible pour Isabelle de rapporter la 

preuve des agissements d’Angelo. Ce dernier a été bien plus prudent que Claudio, et 

c’est dans un face à face exclusif avec Isabelle, qu’il se prête à l’acte de chantage, lui 

demandant de coucher avec lui en contrepartie de la liberté de son frère. Non seulement 

Angelo est coupable de chantage et de corruption, mais en plus il a l’intention de 

commettre le même acte pour lequel il condamne Claudio à mort. Grace au piège que le 

duc et Isabelle lui tendent, Angelo couche avec Marianne plutôt qu’avec Isabelle sans 

qu’il s’en rende compte, se rendant ainsi coupable de fornication, à l’instar du frère 

d’Isabelle qu’il a condamné à mourir. Angelo ayant entrepris tout cela en cachette, et 

possédant l’autorité dont il jouit, la preuve de ses actes aurait été impossible à rapporter, 

ce qui aurait mis Angelo à l’abri de toute sanction. C’est bien ce qu’Angelo exprime 

d’ailleurs à plus d’une reprise lorsqu’il rétorque à Isabelle :  

 
ANGELO. – « Qui te croira, Isabelle ?  
Mon nom sans tache et l’austérité de ma vie,  

Mon serment contre vous, ma place dans l’État,  
Auront tellement plus de poids que votre accusation 

Que vous étoufferez dans votre propre récit (…) »308 
(MM 2.4.154-9) 

 
Et un peu plus loin :  

 
ANGELO. – (…) Car mon autorité me confère un immense crédit ;  
Dont nulle petite calomnie n’y peut porter atteinte (…)309 

(MM 4.5.24-26) 

 

                                                
308 Texte original en anglais: “Angelo. – Who will believe thee, Isabel? / My unsoiled name, th’austereness 
of my life, / my vouch against you, and my place i’th’state, / Will so your accusation overweigh / that you 
shall stifle in your own report (…)”.  
309 Texte original en anglais: “For my authority bears off a credent bulk, / That no particular scandal once 
can touch. » 



 174 

La difficulté de rapporter la preuve d’un acte surtout à l’encontre d’une personne qui 

détient le pouvoir et l’injustice qu’une telle situation est à même de créer, apparaît surtout 

à la fin de la pièce, lorsqu’Isabelle demande au duc de condamner Angelo pour les 

agissements qu’il a commis à l’abri des regards de tous: Isabelle doit avec les mots, 

persuader le duc des agissements d’Angelo – le duc prétend dans un premier temps 

ignorer les faits qui se sont déroulés – puisqu’elle ne possède aucun autre moyen de 

preuve, ni matérielle ni par témoin. Elle n’a que sa parole contre celle d’Angelo. Les 

répliques d’Isabelle s’étendent sur une centaine de vers à la fin de la pièce, et ce n’est 

pas sans essoufflement qu’elle tente de faire prévaloir sa parole sur celle d’Angelo ; elle 

ne possède aucune preuve des actes commis par Angelo, et le duc prétend à prime abord 

– dans un effet de drame qui ne manque pas de dénoter ce qu’aurait été la conviction du 

duc sans le jeu de déguisement – que cette absence de preuve ainsi que la réputation 

d’Angelo suffisent pour que les propos d’Isabelle soient rejetés ; Isabelle est même traitée 

de folle qui a perdu la raison 310 : 

 
ANGELO. – « Monseigneur, son esprit, je le crains, est instable (…) 
LE DUC. – Qu’on l’emmène ! La pauvre âme,  

Elle parle ainsi dans la faiblesse de sa raison (…) 
LE DUC. – Quelqu’un vous manipule.  

Avoue la vérité, et dis par quel conseil  
Tu es venue ici te plaindre. » 

(MM 5.1.33 puis 47-8 et un peu plus loin 112-4) 

 
Un juge qui n’aurait pas vu les actes d’Angelo aurait été obligé de discréditer les 

accusations d’Isabelle pour absence de preuve 311. Toutes ces scènes et ces répliques 

exposent de manière théâtrale l’insuffisance du principe selon lequel un acte qui n’est 

pas prouvé est assimilable à un acte qui n’a jamais eu lieu, qu’un droit ou une infraction 

n’existent que s’ils sont prouvés : si la nécessité de rapporter la preuve d’une infraction 

                                                
310 Texte original en anglais: “Angelo. – My lord, her wits, I fear me, are not firm (…) / Duke. – Away with 
her. Poor soul, / She speaks this in th’infirmity of sense (…) / Someone hath set you on. / Confess the truth, 
and say by whose advice / Thou cam’st here to complain.”  
311 MM 5.1.28-125. 



 175 

ou d’un crime est une garantie du principe de présomption d’innocence en matière 

pénale, Mesure pour Mesure est une pièce qui permet de voir la possibilité d’abuser de 

ce principe, notamment par celui qui est en position de pouvoir.  

 

Angelo tente donc de rétablir l’ordre à Vienne en faisant ressusciter une loi régissant les 

libertés privées, adoptant ainsi une vision moralisatrice de la loi. Il est intéressant de noter 

qu’à l’époque de Shakespeare, il n’y avait pas de lois qui régissaient la vie sexuelle des 

gens, il y avait néanmoins une agitation pour faire passer des lois moralisatrices, et le 

pouvoir ne manquait pas de s’immiscer dans la vie privée des citoyens. B.J et Mary Sokol 

affirment que des voix s’étaient élevées au Parlement pour demander de légiférer en 

matière de fornication ou d’adultère mais ces demandes n’ont pas été satisfaites, et de 

telles lois ne furent édictées que plusieurs décennies après la mort de Shakespeare 312 :  

 
« En fait, en 1604, et souvent avant, il y avait eu des appels au Parlement pour des lois 
strictes réglementant l'inconduite personnelle, destinées à supplanter la juridiction - sur 

des questions telles que la fornication, l'adultère ou l'inceste - de l'Église ou des tribunaux 
‘de débauche’. Mais des objections ont été faites pour étendre ces réglementations, et 

plusieurs projets de loi ont été rejetés (voir en particulier Kent, 1973). On prétend que la 
surveillance communautaire des questions sexuelles était étendue et profondément 

intrusive dans l'Angleterre de Shakespeare (…) Pourtant, les lois punissant la fornication 
n'ont été adoptées que des décennies après la mort de Shakespeare. » 

                                                
312 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 360-1: “Such anti-sexual provisions were not matched by statutes of 
Shakespeare’s England, but there was considerable contemporary agitation in favour of passing new 
“morality” controlling laws. This matter is most fully reflected in MM, in which the Duke of Vienna at first 
seems to applaud the city’s existing ‘strict statutes and most biting laws’ controlling sexual conduct (MM 
1.3.19). Actually in 1604, and often before, there had been calls in parliament for strict laws regulating 
personal misconduct, intended to supplant jurisdiction over matters such as fornication, adultery or incest 
of the Church or ‘bawdy’ courts. But objections were made to intentions to extend such regulations, and 
several proposed bills were defeated (see especially Kent, 1973). It is claimed that community surveillance 
of sexual matters was extensive and deeply intrusive in Shakespeare’s England (…) Yet laws punishing 
fornication were not passed until decades after Shakespeare’s death”.  



 176 

B.J et Mary Sokol considèrent que Shakespeare ne prend parti ni avec ni contre les lois 

évoquées dans la pièce, et réussit – par le jeu dramatique – à cacher son opinion qui 

aurait pu susciter des objections 313 : 

 
« Dans Mesure pour Mesure, Shakespeare a réussi à présenter certaines questions qui 

faisaient l’objet d’un débat concernant les lois en vigueur, et tout en ayant recours aux 
tactiques du jeu, n’a pas pris une position claire qui puisse être discernée. Comme 

souvent, il s’approche de l’élucidation des intérêts véritables qu’il porte, tout en restant 
cependant assez loin de prendre parti, afin d’éviter le danger pour lui comme pour sa 

compagnie théâtrale. » 

 
Les offenses de nature sexuelles faisaient par ailleurs l’objet d’actions en justice devant 

les tribunaux ecclésiastiques. En effet, ces tribunaux qui étaient le plus souvent saisis 

des questions relatives au mariage, étaient par ailleurs saisis de questions morales et 

disciplinaires ayant trait à des offenses de nature sexuelles. Ces tribunaux jouaient donc 

un rôle important dans le règlement de manière publique des questions privées de 

moralité 314 :   
 
« (…) Le mariage dans l’Angleterre de l’époque était l’affaire de l’Église. Les tribunaux de 

common law étaient concernés par les conflits relatifs à la propriété matérielle (propriété 
foncière) résultant du mariage, et depuis la moitié du 12eme siècle jusqu'à la moitié du 

19eme siècle, les conflits relatifs à la formation du mariage ont eu lieu devant les tribunaux 

                                                
313 B.J et Mary Sokol, op.cit. p. 360: “Thus in MM Shakespeare managed to present some of the issues of 
a heated topical debate over the proposed statutes, but by using the tactics of drama, did not take an easily 
discernible stance. Here, as frequently, he treads near enough to partisan concerns to elicit sharp interest, 
yet kept far enough from taking sides to avoid danger to himself or his theatre company”.  
314 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.290-1: “Therefore marriage in later medieval and early modern England was 
the concern of the church. Although the English common law dealt with disputes concerning real property 
(land) arising from marriage, from the mid-twelfth century until the mid-nineteenth century litigation about 
formation of marriage took place in the Church courts (…) Marriage was also often at issue in ex officio 
Church court cases. These were disciplinary prosecutions for moral and religious offences usually brought 
before the court by the Bishop himself, and sometimes on the report of suspicious circumstances (…) The 
large number of prosecutions for marital and sexual offences explains why the Church courts were 
colloquially known as ‘bawdy courts’. The post-reformation Church courts continued to play an important 
role in the public regulation of private morality. They were often portrayed at best as ineffective failing to 
pursue offenders, at worst as ‘corrupt, inefficient and unpopular’ – however such opinions are now regarded 
as suspect because they were based on evidence of contemporary puritans seeking more strenuous 
enforcement of public moral discipline, or of common law critics of the church’s jurisdiction”. 



 177 

ecclésiastiques (…) Le mariage faisait également souvent l’objet de litiges devant les 

tribunaux ecclésiastiques dits « ex officio ». Il s’agissait de persécutions disciplinaires pour 
pénaliser des offenses morales et religieuses, présentées devant le tribunal (…) La 

grande partie des persécutions pour les offenses maritales et sexuelles explique la raison 
pour laquelle les tribunaux de l’Église étaient qualifiés familièrement de « tribunaux 

paillards ». Les tribunaux ecclésiastiques d’après la réforme ont continué à jouer un rôle 
important dans le règlement public de la moralité privée. Ils étaient souvent décrits au 

mieux comme étant inefficaces, incapables de poursuivre les offenseurs, ou au pire, 
comme étant ‘corrompus, inefficaces et impopulaires’ – cependant, de telles opinions sont 

à présent  estimées suspectes car elles auraient pour source des pièces qui revenaient 
soit à des puritains contemporains dont le but était de pousser à appliquer de manière 

plus sévère la discipline morale publique, soit à des partisans de la common law qui 

critiquaient les prérogatives attribuées aux tribunaux ecclésiastiques. »  

 
En réalité, à travers la question de la sexualité, la pièce explore une question plus vaste, 

celle du laxisme excessif en matière judiciaire qui aurait marqué la gouvernance du duc 

Vincentio pendant quatorze ans, au cours desquelles les infractions commises 

demeuraient souvent impunies et pardonnées 315 :  

 
« (…) La pièce explore longuement les problématiques de l’excès de laxisme judiciaire. 

Ayant tout juste libéré Pompey, personnage vulgaire qui a confessé son acte et ne s’est 
pas repenti, Escalus en qualité de juge évoque un sujet principal à la pièce : ‘La clémence 

n’en est pas qui souvent prétend l’être. / Le pardon chaque fois nouveau malheur fait 

naitre.’ (MM 2.1.240-1). »  

 
Sans doute le laxisme dans l’application des lois qui a poussé le duc à déserter Vienne 

au début de la pièce apparaît au plus clair lorsque Lucio, s’adressant au duc déguisé, 

                                                
315 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 254-5: “Despite that, this play [Measure for Measure] explores at length the 
problematics of excessive judicial leniency. Having just set free the self-confessed unrepentant bawd 
Pompey, Justice Escalus states a central concern to the play succinctly: ‘Mercy is not itself that oft looks 
so. / Pardon is still the nurse of second woe’ (MM 2.1.272-3).” 



 178 

reconnaît qu’il a menti devant lui dans une affaire passée, sans aucune répercussion, 

lorsqu’il a nié à tort avoir eu un enfant d’une femme avec qui il a couché 316 :  

 
LUCIO. – « J’ai comparu devant lui [le duc] un jour pour avoir engrossé une fille.  

LE DUC. – Vous avez fait cela ?  
LUCIO – Oui, morbleu, vraiment ; mais j’ai bien été obligé de jurer le contraire. Sinon on 

m’aurait forcé d’épouser cette pourriture de putain. » 
(MM 4.1.153-6) 

 
Si la paternité de Lucio avait été proprement recherchée, Lucio aurait été au moins tenu 

de prendre l’enfant en charge selon la loi anglaise de l’époque 317 :  

 
« Dans une autre instance de la pièce, la confirmation par l’instance judiciaire du déni 

pourtant effectué à tort par Lucio de la paternité de son enfant (MM 4.3.163-7) n’est pas 
en tant que tel un résultat crédible quant au laxisme dans la persécution des offenses 

sexuelles à Vienne. On aurait octroyé à l’enfant du soutien de la part de Lucio, que ce soit 
en application de la loi canonique ou de la loi Élisabéthaine pour la pauvreté de 1576 

(…) » 

 
Le laxisme du duc au début de la pièce est mis en contraste avec l’excès de rigueur de 

la part d’Angelo, les deux thèses étant ainsi mises en opposition dans Mesure pour 

Mesure – c’est ainsi que Philippe Raynaud décrit l’opposition de ces deux thèses relatives 

à la manière dont la justice devrait être rendue 318 :  

 
« La thèse classique veut que les magistrats doivent juger en combinant justice et 
clémence. À l’époque de Shakespeare, on la trouve par exemple chez William Perkins, 

dans son Traité sur la Justice et la modération chrétienne (1604), qui distingue deux sortes 

                                                
316 Texte orginal en anglais: “Lucio. – I was once before him for getting a wench with child. / Duke. – Did 
you do such a thing? Lucio. – Yes, marry, did I ; but I was fain to foreswear it. They would else have married 
me to the rotten medlar”.  
317 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 254-5: “In another instance in the same play, judicial upholding of Lucio’s 
false denial of the paternity of his child (MM 4.3.163-7) is not a credible outcome of the laxness in 
prosecution of sexual offenders in both under canon law, and the Elizabethan Poor Law of 1576 (see 
Helmholz, 1977, poverty and bastardy). 
318 Philippe Raynaud, « L’équité Shakespearienne », op.cit., p. 51. 



 179 

de mauvais magistrats : ceux qui ne connaissent que la clémence et ne savent pas 

condamner, ceux qui n’ont à la bouche que la Justice et oublient que « la justice donne 
toujours la main à la clémence et que toutes les lois permettent la réduction des peines 

prévues par elles » ; ces deux figures correspondent assez bien, d’un côté, au duc, au 
début de la pièce (qui a négligé de faire appliquer les lois) et, surtout, à Escalus, toujours 

porté à l’indulgence et de l’autre, à Angelo. » 

 
En définitive, comme le dit Louise Halper, « the law cannot police desire, as the play so 

well reveals » 319, ce qui signifie que la loi ne peut contrôler les désirs, et la vision 

moralisatrice de la loi adoptée par Angelo ne survit pas au-delà d’une expérience du 

pouvoir que le duc se hâte d’écourter et de corriger à la fin de la pièce. Comme le dit A. 

Bloom, « La prémisse de toute la pièce est qu’il est impossible d’échapper à l’attirance 

sexuelle, qui affecte aussi Isabella et Angelo, chacun à sa façon. »320 Il est cependant 

important de relever qu’à aucun moment le duc évoque la désuétude de la loi ressuscitée 

par Angelo. Il s’agit pourtant de l’argument juridique le plus important dont aurait pu se 

prévaloir le duc, même si cet argument aurait eu de faibles chances de sauver Claudio. 

La loi dans Mesure pour Mesure sert d’outil au service de la tyrannie d’Angelo, ou, selon 

les mots d’Isabelle, le tyran « fait incliner la loi devant sa volonté »321 ; le duc quant à lui 

en fait une interprétation qui mène à une bonne résolution de l’intrigue.  

 

III) La considération de la justice dans l’interprétation de la loi par le 
duc   

 

L’acte 2 débute par une scène de procès, où les personnages secondaires et comiques 

Pompée, Ducoude et Lécume, sont accusés d’avoir commis un acte d’adultère et de 

fornication, et sont traduits devant Escalus et Angelo pour être jugés. Dans une scène de 

rire, Escalus et Angelo tentent, en interrogeant les accusés comme aurait fait un juge 

d’instruction, et avec autant de sérieux que la scène le permet, de chercher si les 

                                                
319 L. Halper, op.cit. p.247. 
320 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p. 394.  
321 MM, 2.4.175: “Bidding the law make curtsy to their will”. 



 180 

accusations formulées contre eux sont vraies. Cette scène présente des divergences 

avec le dernier acte de la pièce, le procès final où le duc juge Angelo, Claudio et Lucio.  

 

Dans ce dernier acte, et contrairement à l’instruction menée par Angelo et Escalus à l’acte 

2, il ne s’agit pas d’un procès où le juge cherche la vérité en interrogeant les accusés ou 

les témoins ; le duc connaît déjà la vérité et doit rendre son jugement sur la base de cette 

vérité déjà connue. Le duc est au courant des faits et il s’agit d’émettre sa décision à 

l’égard de ceux qui ont commis des actes répréhensibles durant son absence et qu’il a 

pu entrevoir sous son déguisement de moine. La situation du duc à la fin de la pièce est 

donc une situation particulière, qui s’apparente à un juge qui est également témoin, qui a 

vu les évènements se dérouler et connaît donc vraisemblablement qui devrait être 

acquitté et qui devrait être jugé.   

 

C’est Lucio qui ôte le déguisement du duc à la fin de la pièce, dévoilant la vraie identité 

de ce dernier et lui permettant ainsi de reprendre le pouvoir en main 322 :  

 
LUCIO (au duc). – « Allons, monsieur ; allons, monsieur ; allons monsieur ! Fi donc, 
monsieur ! Or ça, scélérat déplumé, menteur, il vous faut un capuchon, vraiment ? 

Montrez-nous votre visage de coquin, et la peste soit de vous ! Montrez votre figure de 
loup pillard, et qu’on vous pende une bonne heure ! ça ne veut pas venir ?  

Il arrache le capuchon du moine et révèle le duc. » 

(MM 4.1.336-9) 

 
Le rôle joué par Lucio dans le déroulement de la pièce n’est pas bénin. C’est d’abord 

celui en qui Claudio confie la mission de demander à Isabelle d’intervenir pour plaider sa 

cause et tenter de lui sauver la vie 323. Lucio propose d’abord à Claudio de faire lui-même 

                                                
322 Texte original en anglais : "Lucio. – Come on, sir. Come on, sir. Come on, sir. Ugh! So, you bald, lying 
rascal, you want to keep your hood on, do you? Show your lowlife face, damn you! Show your thieving face, 
and be hanged in an hour! Won’t it come off? He pulls off the friar’s hood, revealing the Duke.” 
323 MM 1.3.140-156. 



 181 

appel au duc pour plaider sa cause auprès du duc. En anglais, le terme employé par 

Lucio est « appeal to [the duke] »324 et Claudio répond que le duc « reste introuvable. »325 

 
Techniquement, le terme « appeal » signifierait aujourd’hui former un appel contre une 

décision rendue par une juridiction de première instance. Cependant, B.J et Mary Sokol 

rappellent qu’à l’époque de Shakespeare, il n’existait pas de deuxième degré de 

juridiction, et un deuxième degré de juridiction avait en général uniquement la prérogative 

de corriger les erreurs qui se seraient glissées dans le jugement rendu. Le mot « appeal » 

signifiait en général soit un appel à l’aide adressé au prince par le condamné pour 

implorer la miséricorde ou demander le pardon – et c’est dans ce sens que Lucio emploie 

le mot « appeal » – soit une accusation portée par une personne contre une autre, telle 

que l’accusation portée par Isabelle contre Angelo à la fin de la pièce et que le duc décrit 

comme étant « her manifest appeal. » 326 

 

Lucio est aussi celui qui par la suite encourage Isabelle à dissuader Angelo de condamner 

Claudio à mort 327. Par ailleurs, Lucio ne craint pas de critiquer le duc qui a déserté la ville 

de manière intempestive, et d’avoir choisi Angelo, un puritain, comme remplaçant 328 :  

 

                                                
324 MM 2.1.138. 
325 MM 1.2.139. 
326 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 9-12: “(A) The term ‘appeal’, when used in legal contexts in early modern 
England, usually had a meaning quite different from its meaning today. In Shakespearian contexts an 
‘appeal’ could be a call for aid or relief; heaven, kings or heads of state were appealed to by the condemned 
for mercy or pardon as in H5 2,2,75, or MM 1.2.162. But in Shakespeare’s England there was no system 
of appellate courts nor of legal review of cases. The higher courts at Westminster, by issuing writs or 
prohibitions, were able to correct only technical errors in the indictment or procedures of lower courts (…) 
In Shakespeare’s England, in legal uses, an ‘appeal’ was not usually a call for an appellate review, but 
instead commonly referred to the now unfamiliar ‘appeal of felony’, which was a form of private criminal 
prosecution brought by the victim of a crime or their next of kin (…) An ‘appeal’ as an accusation is much 
more often mentioned by Shakespeare, In MM 5.1.298 Isabella’s charges against Angelo are called her 
‘manifest appeal’. She is not addressing an official ‘higher’ court of appeal, and of course does not seek 
trial by battle”.   
327 V. supra, p. 163 et s. 
328 Texte original en anglais: “Lucio. – What news, friar, of the Duke? (…) It was a mad, fantastical trick of 
him to steal from the state and usurp the beggary he was never born to. Lord Angelo dukes it well in his 
absence; he puts transgression to ’t (…) They say this Angelo was not made by man and woman after this 
downright way of creation: is it true, think you? (…) Why, what a ruthless thing is this in him, for the rebellion 
of a codpiece to take away the life of a man!  Would the duke that is absent have done this? (…)” 



 182 

LUCIO. – « Quelles Nouvelles du duc, mon frère ? (…) Il nous a joué un tour insensé et 

fantasque en s’éclipsant de l’État, pour usurper l’indigence dont il n’a jamais hérité, Le 
seigneur Angelo joue bien au duc en son absence ; il donne du fil à retordre à la 

transgression (…) On dit de cet Angelo qu’il n’a pas été conçu par un homme et une 
femme, selon le processus normal de la création. Est-ce vrai, à votre avis ? (…) Voyons, 

quelle attitude impitoyable que la sienne : pour la révolte d’une braguette ôter la vie à un 
homme ! Le duc qui est absent aurait-il agi ainsi ? » 

(MM 3.1329, 320 et s.)  
 
C’est Lucio qui est le plus clairvoyant et qui semble être le seul à répéter que si le duc ne 

s’était pas absenté, les événements qui se sont déroulés à Vienne auraient été différents. 

Lucio reconnaît l’importance de la présence du duc à Vienne, et le fait que la détérioration 

de la situation soit due à son absence – Lucio évalue à sa juste mesure l’importance de 

la présence et de la gouvernance de la cité de Vienne par le duc 330 :  

 
LUCIO. – « Je regrette que le duc dont nous parlons ne soit pas rentré ; car son agent 
asexué va dépeupler la province à force de continence (…) » 

(MM 3.1.382-3) 

 
Lorsque le duc fait croire à Isabelle que son frère Claudio est mort, Lucio est le seul à 

rappeler que Claudio n’aurait pas été condamné à mort si le duc n’avait pas quitté 

Vienne331 :  

 
LUCIO. – « (…) Ma parole, Isabelle, j’aimais ton frère. Si ce vieux duc fantasque des coins 
obscurs avait été chez lui, Claudio serait vivant. »  

(MM 4.4.142-3) 

 

                                                
329 Dans l’édition adoptée, il s’agit de la première scène du troisième acte, mais dans d’autres éditions, il 
s’agit de la deuxième scène du troisième acte.  
330 Texte original en anglais: “Lucio. – I would the Duke we talk of were returned again; this ungenitured 
agent will unpeople the province with continence”.  
331 Texte original en anglais : "Lucio. – (…) By my troth, Isabel, I loved thy brother. If the old fantastical 
Duke of dark corners had been at home, he had lived ».  



 183 

Seul Lucio qualifie la grossesse de Juliette au début de la pièce lorsque Claudio est 

arrêté, de ‘bénédiction naturelle’, se distinguant ainsi du reste des personnages de la 

pièce qui ont condamné l’acte de Claudio et de Juliette, y compris le duc qui le qualifie 

de « péché » 332 : 

 
« En effet, seul Lucio, porté à proférer des propos scandaleux, caractérise la grossesse 

de Juliette en tant que bénédiction naturelle, lorsqu’il dit à Isabelle :  
En un mot bien vrai, c’est ainsi :  

Votre frère et son amoureuse se sont étreints.  
Comme s’emplissent ceux qui mangent, comme l’heure de floraison 

Mue la jachère nue d’un état de semailles 

A foison opulente, de même son sein généreux 
Laisse voir le grand labour et les soins de Claudio. »  

(I.4.38-43) 

 
Lucio finit par être sanctionné, « for Slandering a prince » 333, pour avoir calomnié le duc. 

J’ai été touchée par le rôle de Lucio dès le début de la pièce, le personnage n’étant pas 

très loin de celui de Falstaff dans Henri IV 334. Je ne suis pas la seule à avoir eu cette 

impression sur le personnage de Lucio, et pourtant le duc ne perçoit en lui qu’un vulgaire 

personnage qui est le seul à avoir osé le critiquer 335 :  

                                                
332 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.304: “(..) Indeed, only the generally scurrilous Lucio, of all the figures in the 
play, characterizes Juliet’s pregnancy as a natural blessing, when he says to Isabella: Fewness and truth, 
‘tis thus: / Your brother and his lover have embraced./ As those that feed grow full, as blossoming time / 
That from the seedness the bare fallow brings / To teeming foison, even so her plenteous womb / 
Expresseth his full tilth and husbandry. (1.4.38-43)”. 
333 MM, 5.1.509. 
334 L. Schleiner, op.cit., p.234: “Lucio’s marriage to Kate Keepdown is fitting as retributive justice, and 
dramatically as deflation of a glorious liar, though it pains some people just as Falstaff’s banishment does.”. 
335 William W. Lawrence, op.cit. p. 443: “Lucio is a character deserving of special attention, a striking 
portrait, drawn from life, of one of the dissipated young men, of good natural ability, who were wasting their 
fortunes and ruining their health in the vices of the Bankside. A good actor can make him not only 
entertaining but psychologically interesting, though just how this had best be done is not always clear. In 
the first two acts he is certainly not a fellow whose morals are to be admired, but he has strong redeeming 
traits. He can bandy bawdy jests in the fashionable style, but how far he is from being merely a Master 
Froth is shown by his ready and generous sympathy when his friend Claudio is in trouble, and by his clear-
eyed assistance to Isabella in her hour of need (…) He is fundamentally a gentleman; it is made very plain 
that though, as he says, it is his sin to seem hypocritical in his jesting with maids, there is none of this with 
Isabella, whom, as a novice in a nunnery, he holds ‘ensky’d and sainted… and to be talk’d with in sincerity, 



 184 

 
« Lucio est un personnage qui mérite une attention particulière ; c’est un personnage qui 

ne manque pas d’attirer le public car tiré de la vie. Il s’agit d’un jeune homme qui présente 
de bonnes capabilités naturelles qu’il gaspille avec sa santé dans la vie débauchée de 

Vienne. Un bon acteur pourrait en peindre un rôle non seulement distrayant, mais 
également psychologiquement intéressant (…) Dans les deux premiers actes, il n’est 

certainement pas un personnage dont le sens de la moralité est à admirer. Il a cependant 
des qualités qui lui permettent de se rattraper : (…) sa générosité apparaît notamment 

quand son ami Claudio est arrêté, et à travers le soutien lucide qu’il apporte à Isabelle 
dans son heure de besoin (…) Il est fondamentalement un gentleman ; même s’il 

reconnaît que son péché c’est de passer pour un hypocrite dans sa relation avec les 

femmes, cette hypocrisie n’apparaît cependant pas dans son rapport avec Isabelle (…) 
Les moralisateurs sont généralement ébranlés par le fait que malgré toutes les fautes 

commises par Lucio, il gagne la sympathie de l’audience bien plus que Vincentio, malgré 
toutes les vertus de ce dernier.»  

  
C’est donc grâce à Lucio que la dernière scène de procès est introduite. Ce retour du duc 

marqué par une scène de procès fait écho à une pratique qui existait à l’époque de 

Shakespeare, lorsque l’audience de la cour d’assises était précédée d’une cérémonie 

religieuse pour symboliser et affirmer le pouvoir du monarque 336 :  

 
« La session d’ouverture aux assises était précédée par une cérémonie religieuse, durant 

laquelle de longs sermons étaient prêchés à l’assemblée des juges officiels des assises 
et des justiciables par un clergé spécialement choisi.   

                                                
as with a saint” (…) It may be distressing to moralists that, with all his faults, he wins the sympathy of an 
audience far more than does Vincentio, with all his virtues”.  
336 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.181: « The opening session of the assize was preceded by attendance at 
church, at which length sermons were preached to the assembled justices, assize officials and litigants by 
specially chosen clergy. In the early seventeenth century these sermons were used to put forward royal 
policy. After church all attended court, where the justices’ commissions were read out, local officials handed 
in their records (for example the examinations and information from the justice of the peace), and a grand 
or presentment jury of respectable men was called and sworn. Next the justices addressed the assembled 
dignitaries and citizens, imparting their instructions on government policy, which acted as a vehicle for 
propaganda on religious and other issues of royal concern. In this way Tudor and early Stuart governments 
used the justices on assize to dispense their administrative and political as well as judicial authority”. 



 185 

Au début du 17eme siècle, ces sermons servaient d’outil pour asseoir le pouvoir royal. 

Après la cérémonie religieuse, tous assistaient à l’audience de la cour, où les déclarations 
des juges étaient lues de vive voix, les officiers locaux rendaient leurs mémoires (par 

exemple les interrogatoires), et un jury était appelé et devait prêter serment. Par la suite, 
les juges s’adressaient à l’assemblée des dignitaires et des citoyens, partageant leurs 

instructions sur la gestion gouvernementale, ce qui constituait un véritable outil de 
propagande sur les affaires religieuses et autres concernant le pourvoir royal. De cette 

manière, les Tudor, et le gouvernement Stuart se sont servi des juges des assises pour 
asseoir leur pouvoir tant politique, administratif et judiciaire. »  

 
Le retour du duc à Vienne et sa prise en charge du pouvoir à travers la scène de procès 

se font dans un effet dramatique qui s’apparente – toujours est-il dans un aspect plus 

ludique – à l’effet d’une cérémonie pour marquer l’importance de l’évènement et sa 

solennité. La place fondamentale du pouvoir judiciaire dans une monarchie a d’ailleurs 

été évoquée par Montesquieu lorsqu’il affirme que « Dans les monarchies, ou l’on n’a 

que faire des mœurs si pures, on veut que chacun vive sous la puissance des 

magistrats » 337. Le pouvoir judiciaire occupe donc une place centrale dans l’exercice du 

pouvoir du monarque et il ne fait pas de doute que l’un des points essentiels mis en scène 

dans Mesure pour Mesure est le jeu auquel se prête le duc pour affirmer son pouvoir et 

asseoir son autorité de monarque sans déraper vers une tyrannie comme celle imposée 

par Angelo. Le duc est d’ailleurs conscient que ses décisions sont risquées, et affirme – 

sous son déguisement de moine – que tant qu’il est absent de Vienne, la justice ne sera 

pas rendue 338 :  

 
LE DUC. – « (…) Le duc est-il parti ?   
Partie aussi votre cause juste ».  

(MM 5.1.287-8) 

 

                                                
337 Montesquieu, op.cit., vol. 1, p. 161. 
338 Texte original en anglais: “Is the Duke gone? / Then is your cause gone too.” 



 186 

Néanmoins, le retour du duc marque le retour de l’ordre à Vienne et le jugement rendu 

par lui rétablit la justice et son jugement mérite d’être analysé.   

 

(a) A l’égard d’Angelo, le jugement du duc est laxiste.  

 

Le duc rend un jugement à deux temps contre Angelo. Dans un premier temps, il 

le contraint à épouser Marianne, tout en lui pardonnant tous les actes de corruption 

qu’il aurait commis depuis qu’il aurait pris en main la gouvernance de Vienne 339 :  

 
Le DUC. – « Venez ici Marianne,  

(A Angelo) Dis-moi, fus-tu jamais fiancé à cette femme ?  

ANGELO. – En effet, monseigneur.  
Le DUC. – Alors, emmène-la, épouse-la tout de suite.  

Accomplissez l’acte, moine ; quand ce sera chose faite,  
Ramenez-le ici, Prévôt, escortez-le. » 

(MM 5.1.358-363)  

 
La condamnation d’Angelo à épouser Marianne serait donc la sanction de la 

rupture abusive des fiançailles par Angelo : il doit épouser la femme qu’il a séduite. 

Angelo n’est cependant pas sanctionné au titre des actes d’abus de pouvoir qu’il 

a commis tout au long de la pièce. 

  

Dans un deuxième temps, faisant croire à Isabelle et au reste des protagonistes 

que Claudio est mort conformément aux ordres d’Angelo, le duc condamne Angelo 

à mort dans une tirade qui rappelle le nom de la pièce 340 :  

 
Le DUC. – « (…) ‘Un Angelo pour Claudio, une mort pour une mort.’ 
La hâte rembourse la hâte, la durée ce qui dure ;  

                                                
339 Texte original en anglais: “Duke. – “Come hither, Mariana. / (To Angelo) Say, wast thou e’er contracted 
to this woman? Angelo. – I was, my lord. / Duke. – Go, take her hence and marry her instantly. / Do you 
the office, friar: which consummate, / Return him here again. Go with him, Provost.” 
340 Texte original en anglais : "Duke.(…) ‘An Angelo for Claudio, death for death’. / Haste still pays haste, 
and leisure answers leisure;/ Like doth quit like, and measure still for measure (…)” 



 187 

Le même acquitte le même, c’est mesure pour mesure (…) »  

(MM 5.1.393-5) 

  
- La condamnation à mort d’Angelo ne serait donc pas une sanction des actes 

commis par lui tout au long de la pièce, le plus grave étant le chantage à l’égard 

d’Isabelle, mais une sanction pour avoir condamné Claudio à mort. A priori cette 

décision semble être paradoxale, d’un côté la contrainte au mariage n’est pas une 

lourde sanction, et en parallèle le duc condamne Angelo à la peine capitale, sans 

pour autant mentionner l’hypocrisie ni la corruption d’Angelo dans sa gestion du 

pouvoir. De plus, cette condamnation à mort n’est en réalité qu’un effet de drame 

puisque Claudio est encore en vie. Lorsque Marianne l’implore de pardonner 

Angelo pour ne pas la « frustrer d’un mari » 341, le duc reste intransigeant, et répète 

qu’Angelo « meurt pour la mort de Claudio. »342 A la demande de Marianne, 

Isabelle tente de dissuader le duc de prononcer la peine de mort à l’égard 

d’Angelo, son argument étant que la mort de son frère n’aurait pas été totalement 

injuste, puisqu’il aurait commis un acte illicite, alors qu’Angelo serait innocent et 

n’aurait pas commis le même acte que Claudio. Le duc finit par dévoiler la vérité, 

que Claudio est encore en vie, et c’est uniquement pour cette raison qu’Angelo 

vivra, et se contente, une fois que la peine de mort est écartée à l’égard d’Angelo, 

de le conseiller d’aimer sa femme 343 :  

 
LE DUC. – « (…) Oui, Angelo, votre faute tourne à votre avantage.  

N’oubliez pas d’aimer votre femme, elle vous vaut bien.  
Je me trouve enclin à faire preuve de clémence ;  

Mais je vois quelqu’un ici que je ne puis pardonner.  
(A Lucio) Vous, coquin (…) vous serez fouetté d’abord, monsieur, pendu ensuite 

(…) » 
(MM 5.1.482-6 puis 493-4) 

                                                
341 MM 5.1.401-402: “O most gracious lord, / I hope you will not mock me with a husband”. 
342 MM 5.1.427: “He dies for Claudio’s death”.  
343 Texte original en anglais: “Duke. – Well, Angelo, your evil quits you well: / Look that you love your wife; 
her worth worth yours. / I find an apt remission in myself; / And yet here's one in place I cannot pardon. 
[To Lucio] You, sirrah, (…) / Whipt first, sir, and hanged after (…)”.  



 188 

 
La tirade d’Isabelle selon laquelle la mort de Claudio serait « juste »344 est 

intéressante à noter, certaines critiques ayant vu dans l’attitude d’Isabelle un 

puritanisme comparable à celui d’Angelo 345 :  

 
« D’un autre côté, si, pour les affaires terrestres, Isabelle récuse le légalisme 

d’Angelo, elle voit la justice divine de la même façon qu’Angelo voit la loi dans ce 
monde : la perte de sa virginité engendrerait mécaniquement sa damnation, 

comme la fornication de Claudio le condamne à mort pour Angelo. René Girard 
fait à ce sujet une remarque intéressante : le désir d’Angelo pour Isabelle est 

suscité par sa rivalité dans l’ordre de la rigueur morale.346 Enfin, quand Isabelle 

plaide pour Angelo à la fin de la pièce, elle ne se place pas du point de vue du 
pardon, mais d’une (pseudo) argumentation judiciaire : Angelo serait 

techniquement innocent des fautes dont il l’accuse puisqu’il a péché en intention, 
mais pas en actes. Isabelle n’est sans doute pas hypocrite, elle est sublime, mais 

elle n’est pas l’incarnation du principe d’équité. » 

 
- Isabelle considère que cet acte de chantage commis par Angelo n’a finalement été 

qu’une « simple intention morte en route » 347, ce qui n’est pas tout à fait exact. S’il 

est vrai que les intentions ne sont pas condamnables, et Isabelle explique bien la 

raison pour laquelle le droit pénal ne sanctionne pas l’intention lorsqu’elle affirme 

dans cette même réplique que « les pensées ne sont pas des sujets, les desseins 

seulement des pensées », il n’en reste pas moins qu’Angelo a passé à l’acte, sans 

qu’il se rende compte du piège qui lui a été tendu : il a été coupable de chantage 

et puis de tentative de coucher avec Isabelle, et non seulement de tentation, et la 

tentative, contrairement à ce qu’affirme Isabelle, est condamnable. Mais le duc 

n’attribue pas à cet acte commis par Angelo une importance telle qu’il l’estime 

passible de sanction. La question se pose donc de savoir si le jugement prononcé 

                                                
344 MM 5.1.428-438: “(…) My brother had by justice, / In that he did the thing for which he died (…)” 
345 Ph. Raynaud, “L’équité Shakespearienne”, op.cit., p. 54.  
346 René Girard, op.cit., p. 359-360.  
347 MM, 5.1.433-438: “(…) In that he did the thing for which he died. / For Angelo, / His act did not o’ertake 
his bad intent / That perished by the way. Thoughts are no subjects, / Intents but merely thoughts”.  



 189 

à l’égard d’Angelo par le duc n’est pas finalement laxiste et rappelle le laxisme par 

lequel la pièce a débuté 348 :  

 
« ‘Ce pernicieux scélérat de suppléant’ comme l’appelle Isabelle, certes tente de 

se justifier, mais Angelo mérite certainement une sanction plus sévère. Dans le 
passé, il aurait non seulement déserté sa fiancée parce qu’elle aurait perdu sa dot, 

mais il l’a par ailleurs cruellement calomniée en l’accusant d’inchasteté (III.i.235). 
Lorsqu’il dit à Isabelle (II.iv.160) ‘Je laisse maintenant libre cours à l’élan de mes 

sens. Accorde ton consentement à mon âpre appétit’, nous avons un indice aussi 
clair que lorsque Richard III déclare qu’il est déterminé à être un vilain. Non 

seulement Angelo force la pauvre Isabelle à choisir entre la mort de son frère et le 

sacrifice de son honneur, mais il menace en plus de condamner Claudio à mort ‘à 
une souffrance interminable’ (II.iv.167). Ensuite, lorsque son mandat vient à terme, 

il reconnait qu’il est coupable et se confesse. Que fait le duc à cet instant ? Il lui 
accorde le pardon. Il ne s’agit pas de justice, qu’elle soit divine ou pas, mais plutôt 

du caprice d’un monarque dans un conte populaire. Le duc va encore plus loin – 
‘N’oubliez pas d’aimer votre femme, elle vous vaut bien’ (v.i.483). Cette affirmation 

est assez puissante, mais certains justifient cette affirmation du duc par l’idée 
qu’un pécheur peut racheter son péché et blanchir son image à travers la 

repentance (…) et qu’il faudrait lorsque cette repentance se manifeste, accorder 
le pardon. » 

 

                                                
348 William W. Lawrence, op.cit., p.446: “The ‘pernicious caitiff deputy’, as Isabella calls him, has his 
apologies, but Angelo surely deserves severe punishment. In the past he has not only deserted his 
betrothed on the loss of her dowry, but cruelly slandered her by accusing her of unchastity (III.i.235). When 
he says to Isabelle (II.iv.160) ‘And now I give my sensual race the rein. Fit thy consent to my sharp appetite’ 
we have a pointer as definite as when Richard III declares that he is determined to be a villain. Not only 
does Angelo force the suffering girl to choose between her brother’s death and the sacrifice of her honor, 
but threatens to draw out Claudio’s end ‘to ling’ring sufferance’ (II.iv.167). Then, after his terms are up, he 
recognizes his guilt and makes full confession. And then what does the Duke do? He accords him a 
complete pardon! This is neither divine nor earthly justice, but the caprice of a potentate of popular story. 
The Duke goes even farther – ‘Look that you love your wife, her worth worth yours’. This is pretty strong, 
but is explained by two conventions of Shakespeare’s theatre: that a sinner may be washed white as snow 
by repentance (Proteus, Claudio in Much Ado, the Usurping Duke and Oliver in the Forest of Arden, etc.), 
and that complete forgiveness ought to be extended to such repentance”.  



 190 

- Peut-être que le seul aspect de punition dans la sanction que le duc prononce à 

l’égard d’Angelo en l’obligeant à épouser Marianne serait que cette union n’est pas 

voulue par Angelo, et que l’amour que Marianne lui porte n’est pas partagé 349 : 

 
« Certainement, il nous semble fort improbable que le couple d’Angelo et Marianne 

puisse avoir un futur heureux, mais là n’est pas la réponse : Marianne aime Angelo 
et le désire, même si Angelo ne partage pas ce sentiment (V.i.216 ff.) Cependant, 

les conventions de la comédie requièrent leur union. »  

  

- La condamnation d’Angelo à épouser Marianne parce qu’il aurait couché avec elle 

ne prend pas en compte le rôle d’incitation que le duc aurait joué pour que cette 

union extra maritale soit consommée. En effet, la consommation de l’acte sexuel 

entre Angelo et Marianne fut le résultat de la manipulation à laquelle le duc s’est 

prêté pour sauver la vie de Claudio : c’est le duc qui a poussé Marianne à coucher 

avec Angelo, alors que le duc avait reproché ce même acte à Claudio et Juliette 

au début de la pièce, en accusant Juliette d’avoir commis un péché 350. Cette 

différence de traitement a été qualifiée de « double standard », le duc se livrant à 

des interprétations différentes de situations pourtant identiques 351 :  

 

                                                
349 William W. Lawrence, op.cit., p.447: “Of course, it seems to us very questionable whether forcibly 
marrying Angelo and Mariana is going to create future happiness for the couple, but that is not the answer. 
Mariana loves Angelo, and wants him, though he does not want her (V.i.216 ff.) (,,,) but the conventions of 
comedy demand their union”.   
350 V. supra, p.144 et s. 
351 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 302 et s. : “The duke as friar therefore authorizes sexual relations, even 
obtained by stealth, where there is a ‘pre-contract’. The problem long noted is that the same disguised duke 
formerly heavily condemned Juliet, pregnant following an apparent pre-contract with her lover. He asked 
her to ‘repent… of the sin you carry’, which strangely contrasts with his ‘no sin’ advice cited above. The 
point of Vincentio’s disapproval of Juliet is heavily driven home. Having elicited that she loves ‘the man that 
wronged you’, and therefore determined that whatever transgression there was mutual, he encourages her 
to feel extra guilt, promulgating a double standard; ‘Then was your sin of heavier kind than his’. He shows 
satisfaction at her shame, ‘I do confess it and repent it father. / … I do repent me as an evil, / And take the 
shame with joy’, and then immediately multiplies her sorrow by telling her, falsely, that her lover will have 
to die (2.3.20-41)   What is the difference between what the duke encourages Marianna to do and condemns 
in Juliet?” 
 



 191 

« Le duc sous son déguisement de moine autorise les relations sexuelles, même 

secrètes, lorsqu’il y a un précontrat. Le problème qui a souvent été évoqué est que 
ce même duc déguisé, avait autrefois lourdement condamné Juliette, enceinte 

suite à un précontrat apparent conclu avec son amant. Le duc lui demande de ‘se 
repentir … du péché que vous portez’, qui est en contraste avec son opinion 

subséquente qui nie le pêché. La désapprobation du duc Vincentio des actes 
commis par Juliette est lourdement mise en relief. Alors que Juliette déclare 

expressément qu’elle aime ‘l’homme qui t’a fait du tort’, déterminant ainsi que toute 
forme de transgression à ce titre serait commise par les deux amants 

mutuellement, le duc attise néanmoins son sentiment de culpabilité, et fait ainsi 
preuve de ‘double standard’ ; ‘Votre péché fut donc plus grave que le sien’. Le duc 

se montre satisfait lorsque Juliette est accablée par la honte, ‘Je le reconnais et 

j’en ai repentir, mon père./ … Je me repens vraiment parce que j’ai fait le mal,/ 
J’accepte la honte avec joie’ et multiplie immédiatement son mal en lui disant, à 

tort, que son amant devra mourir (2.3.20-41) Quelle différence y aurait-il entre ce 
que le duc encourage Marianne à faire, et sa condamnation de Juliette ? » 

 
- Il est intéressant de revenir aux circonstances qui entourent l’union de chacun des 

deux couples, Angelo et Marianne d’une part et Claudio et Isabelle de l’autre, pour 

savoir si la différence dans la position prise par le duc résulterait d’une différence 

de circonstances. B.J et Mary Sokol rappellent tout d’abord que selon Claudio, le 

mariage entre lui et Juliette n’a pas eu lieu uniquement à cause de la dot, condition 

pour conclure le mariage et qui ne fut pas satisfaite, mais que c’est également la 

raison qu’Angelo avait avancée pour abandonner son mariage avec Marianne 352.  

                                                
352 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.302-3: “Juliet’s lover Claudio has explained: Upon a true contract, / I got 
possession of Julietta’s bed. / You know the lady; she is fast my wife, / Save that we do the denunciation 
lack / Of outward order: this we came not to, / Only for propagation of a dower / Remaining in the coffer of 
her friends, / From whom we thought it meet to hide our love / Till time had made them for us. But it chances 
/ The stealth of our most mutual entertainment / With character too gross is writ on Juliet. / (1.2.133-43) We 
have no reason to disbelieve him. The play also gives parallel motives for the omission of the public 
marriage ceremonies of Juliet and Marianna, when the duke says of the latter: She should this Angelo have 
married; was affianced to her by oath, and the nuptial appointed: between which time of the contract and 
limit of the solemnity, her brother Frederick was wrecked at sea, having in that perished vessel the dowry 
of his sister. But mark how heavily this befell to the poor gentlewoman: there she lost a noble and renowned 
brother, in his love toward her ever most kind and natural; with him, the portion and sinew of her fortune, 
her marriage-dowry; with both, her combinate husband, this well-seeming Angelo (MM 3.1.215-25) In the 



 192 

 

La différence entre les deux couples résiderait donc uniquement dans le fait que 

l’absence de dot a fait que Marianne et Angelo se soient abstenus d’entretenir des 

rapports sexuels alors que Claudio et Juliette ne s’en sont pas abstenus. Cette 

abstention d’Angelo et Marianne justifierait selon certains que le duc ait été plus 

sévère à l’égard de Claudio et Juliette lorsqu’il a, au début de la pièce, accusé 

cette dernière d’avoir commis un acte de fornication avec Claudio. Cette 

explication est cependant insatisfaisante ; en effet, Angelo et Marianne n’étaient 

pas mariés au moment où le duc a poussé Marianne (qui se fait passer pour 

Isabelle) à entretenir des rapports sexuels avec Angelo, donc il n’existe aucune 

différence entre les deux couples par rapport au statut juridique de leur union 

lorsqu’ils ont eu un rapport sexuel. Plusieurs autres explications ont été avancées 

pour tenter d’expliquer l’attitude du duc qui aurait poussé Marianne à coucher avec 

Angelo après avoir qualifié l’acte sexuel entre Claudio et Juliette de « péché » qu’il 

faut punir :  

 

o Certains ont prétendu qu’il y aurait une différence entre la relation de 

Claudio et Juliette d’une part et celle d’Angelo et Marianne d’autre part. Que 

cette dernière serait une promesse de mariage qui avait été passée 

antérieurement, au moment de leurs fiançailles, et qui se serait réalisée au 

moment où Angelo et Marianne ont eu un rapport sexuel ; le fait que le duc 

ait contraint Angelo à épouser Marianne ne serait donc qu’une exécution 

de la promesse de mariage passée antérieurement à l’acte sexuel.  

 

Cette explication omet le fait que Claudio et Juliette se sont eux aussi 

promis de se marier et ont décidé de reporter la célébration du mariage pour 

                                                
play’s long resolving final scene, the fact that he spoke of marriage with Marianna is at first half dismissed 
by Angelo, but finally he wholly admits he was ‘contracted to’ her (5.1.214-21; 5.1.372-3). The differences 
of the two cases are only that while awaiting the dowry (called by Claudio ‘dower’) Angelo and Marianna 
abstained from sexual relations, Claudio and Juliet did not. There is finally no more doubt that Angelo is 
Marianna’s ‘combinate husband’ than that Juliet was ‘upon a true contract’ at least ‘fast’ Claudio’s wife’”. 



 193 

une date ultérieure à cause d’une question de dot. Si l’on prend comme 

critère la promesse de mariage, les deux couples seraient dans des 

situations identiques au moment où ils auraient eu un rapport sexuel, et la 

différence de position prise par le duc ne serait donc pas justifiable.  

 

o D’autres ont prétendu que le fait que les fiançailles et la promesse de 

mariage de Marianne aient été rendus publics, contrairement à la promesse 

de mariage de Claudio et Juliette, justifie la différence de traitement par le 

duc des deux situations. Selon cette explication, le fait qu’Angelo et 

Marianne aient eu un rapport sexuel ne serait pas « délictueux » car leur 

contrat de mariage aurait été passé et rendu public « sous condition future » 

de satisfaire la dot.  

 

Mais cette explication est elle aussi réfutable, car si la condition pour 

conclure le mariage entre Angelo et Marianne était justement la dot, alors 

le mariage aurait dû être annulé lorsque la dot fut perdue 353, ce qui signifie 

que lorsque Marianne et Angelo ont eu un rapport sexuel, leur mariage ou 

leur promesse de mariage avait déjà été annulé(e), et leur situation est donc 

identique à celle de Claudio et Juliette.   

                                                
353 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.303-4 :  “One way out of the enigma of how the spousals of Juliet and 
Marianna can seem so similar and be treated so differently is to allege that the ‘true contract’ Claudio 
mentions and Angelo’s ‘pre-contract’ are not (as Harding D.P, 1950 supposed) of the same sort. Earlier 
legal commentators offered a variety of opinions, but Schanzer, 1960, carefully argued that Claudio’s is a 
spousal per verba de praesenti, while Angelo’s is per verba de future; the bed trick then converts the second 
type to the first. However, Nagarajan , 1963, claims just the opposite distinction of the two cases, Roscelli. 
1962, pp 216 and 217, flatly asserts both couples were espoused by the verba de praesenti, and Alexander, 
1967, p.433, finds the crucial distinction of the cases in the fact that the publicity in Marianna’s contracting 
is absent in Juliet’s. If the text of the play implies anything on such questions, it is not in its offering 
paradoxes like Marianna’s ‘I do confess I ne’er was married, / And I confess besides, I that ever he knew 
me’ (5.1.183-6). There might be some help in the duke’s remark that Angelo’s contract was for a set future 
time; ‘the nuptial appointed; between which time of the contact and limit of the solemnity, her brother 
Frederick was wrecked at sea, having in the perished vessel the dowry of his sister.’ (3.1.216-19). This 
phraseology may suggest a de future contract, or possibly a conditional contract made in expectation of the 
dowry (…) In fact, there is not much room to suppose that the spousal contract Angelo entered five years 
earlier with Marianna, was conditional. If it had been conditional upon a dowry, it would simply have been 
cancelled with its loss”.  



 194 

 

- En réalité, il n’y a aucune unanimité pour expliquer que le duc prenne deux 

positions différentes devant une même situation, une position sévère dans la 

qualification de l’acte sexuel extra marital entre Claudio et Juliette, et une position 

plus tolérante à l’égard de ce même acte entre Marianne et Angelo. Selon certains, 

cette différence dans la position de Shakespeare montre que ce dernier ne 

cherchait peut-être pas à résoudre un problème juridique complexe dans la 

pièce354. Néanmoins, une approche intéressante aurait été de savoir si cette 

divergence de position du duc, entre le début et la fin de la pièce, équivaut à une 

tendance vers l’assouplissement des peines en matière de transgression des 

règles relatives à la sexualité 355 :  

 
« (…) Dans une pièce où le mot ‘grossesse’ est utilisé dans trois contextes dénués 
de sexualité pour indiquer les astuces politiques ou légales, la transformation du 

langage du duc allant de la comparaison de la grossesse à ‘la honte que tu portes’ 
vers l’indication de la fertilité lorsqu’il affirme que ‘la récolte suivra’, représente 

certainement une perspective changée vers une plus grande tolérance de la 

                                                
354 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 304 : “Some astute critics assess MM as deliberately offering disruptive or 
flawed arguments, and from this, it would likely follow that providing early answers to difficult questions was 
not part of Shakespeare’s design for the play”.  
355 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.304 : “(…) Lucio’s imagery, notably, is the same as in the duke’s ‘Our corn’s 
to reap, for yet our tilth’s to sow’ cited above in connection with the ‘bed trick’. In a play with ‘pregnant’ used 
in three non-sexual contexts to indicate forensic or political astuteness, the transformation of the duke’s 
language from equating a pregnancy with the ‘shame you carry’ to indicating the fertility of the impending 
bed-trick in ‘our corn’s to reap’, surely represents an outlook changed to greated acceptance of sexuality. 
Even prudish Isabella mentions that the secret assignation with Angelo is set for the ‘heavy middle’ of the 
night (4.1.34), implying pregnancy. The play’s use of contrasting types of images at different stages 
suggests that it sets out to expose two wholly different takes on sexual purity (and perhaps even structurally 
the dynamic whereby one may develop from the other – see Sokol, 1991), by exploring an area of legal 
ambiguity. Taking a contrary view, some critics are dubious that English legal history may have bearing on 
a central concern in MM with laws regulating sexual behavior: Scott, 1982 protests against views that 
English legal conditions are relevant to the play, offering instead that it exhibits the legal conditions of either 
post-Tridentine Catholic Europe, or else of some sort of ‘self-enclosed’ fairyland, denying, p.793, the ‘kind 
of authenticity to which Henry Swinburne can attest’ in a play which is not even a ‘history’ play. But, as we 
have seen, even in the distinctly self-enclosed Forest of Arden in AYL, also a non-history-play, references 
to actual problems of spousals proliferate like ‘real toads in imaginary gardens’. Indeed, questions of 
contracts of marriage arise in relation to: TIT (see under spousal); LLL; MND; SHR; ROM; ROM; H5; WIV; 
AYL; ADO; TN; AWW; LRF and LRQ (see under subcontracted); WT; and TMP. The topic was clearly of 
great socio-legal interests, and must have been easily recognized by many in Shakespeare’s audiences.” 



 195 

sexualité. Même Isabelle la prude mentionne que l’assignation secrète avec 

Angelo est fixée à ‘l’heure somnolente du milieu de la nuit’ (4.1.34), ce qui implique 
la grossesse. L’usage dans la pièce d’images qui font un contraste à différentes 

étapes suggère que la pièce expose deux visions totalement différentes sur la 
pureté sexuelle (et peut-être même structurellement la dynamique par laquelle une 

vision découlerait de l’autre – v. Sokol, 1991), en explorant un espace d’ambiguïté. 
Certains critiques adoptent cependant une vision contraire, et considèrent que 

l’histoire du droit anglais n’est pas un sujet central dans Mesure pour Mesure avec 
des lois qui règlementent le comportement sexuel (…) Mais comme nous l’avons 

vu, même dans les pièces qui n’évoquent pas l’histoire du droit (…), les problèmes 
de mariage font néanmoins l’objet de certaines pièces (…) Le sujet était clairement 

d’une grande importance socio-légale, et aurait dû être facilement identifié par une 

grande partie de l’audience de Shakespeare.»  

 
Cette proposition de lecture de la pièce retrouve un autre écho lorsque le duc pardonne 

Claudio dans une décision prise de manière hâtive, sans que le duc ne justifie ou ne 

motive sa décision notamment par rapport à la loi ressuscitée par Angelo. C’est ce que 

nous verrons dans ce prochain paragraphe.  

 

(b) A l’égard de Claudio et de Lucio :  

 

- Le duc décide de pardonner Claudio pour le même acte de fornication pour lequel 

Angelo l’avait condamné à mort. Le fait que le duc ne fasse aucun châtiment à 

Claudio – contrairement au début de la pièce où il a considéré l’acte comme un 

péché et la grossesse de Juliette comme « la honte qu’elle portera » serait un 

autre argument en faveur du fait que la pièce évolue vers une plus grande 

tolérance de la transgression sexuelle. Le pardon du duc est par ailleurs 

rapidement déclaré, dans une réplique assez courte qu’il prononce après avoir 



 196 

dévoilé que Claudio était encore en vie ; le duc demande par la suite à Claudio 

d’épouser Juliette, jugement qui est conforme au souhait du couple 356 : 

 
LE DUC (à Isabelle) – « S’il ressemble à votre frère, pour l’amour de celui-ci, Il se 

trouve gracié. » 
(MM 5.1.476-7) 

 
Et un peu plus loin  357 : 

 
LE DUC. – « (…) Claudio, réhabilitez celle à qui vous fîtes tort ». 

 
- Le jugement du duc à l’égard d’Angelo et de Claudio ne se base en apparence sur 

aucun texte de loi, et prend uniquement en compte les principes de l’équité et du 

pardon lorsque la peine infligée lui semble trop sévère. Il faut par ailleurs rappeler 

la question que nous avons posée au début de cette partie, à savoir que la loi 

ressuscitée par Angelo, interprétée de manière plus souple, permet de considérer 

que l’union de Claudio et Juliette (comme celle d’Angelo et de Marianne) avait été 

scellée par sa consommation, même prématurée 358. Le duc aurait-il donc fait 

preuve de clémence à l’égard de Claudio et d’Angelo, ou aurait-il plutôt reconnu 

que le mariage entre les deux couples n’était qu’une formalité à effectuer, du 

moment que la consommation de l’acte avait déjà eu lieu ? S’il est vrai que 

formellement, Claudio, Angelo et même Lucio sont condamnés à la même peine 

par le duc, la question se pose de savoir si le duc a fait usage de son pouvoir de 

pardonner un acte de fornication, ou plutôt de faire une interprétation plus souple 

de la loi ressuscitée par Angelo, ainsi que de la loi qui régit le contrat de mariage 

à l’époque de Shakespeare. Le duc aurait donc préféré la vie à la mort, peut-être 

pas en faisant usage de son pouvoir de pardonner l’accusé, mais à travers une 

interprétation souple de la loi, en donnant une importance particulière au mariage. 

                                                
356 Texte original en anglais: “Duke (to Isabella). – If he be like your brother, for his sake / Is he 
pardoned”.  
357 Texte original en anglais: “Duke. She, Claudio, that you wronged, look you restore.” 
358 V. supra, p. 144. 



 197 

Comme l’affirme Allan Bloom, le duc fait ainsi du mariage une nécessité 

politique359.  

 

- La décision du duc de contraindre Angelo à épouser Marianne et Claudio à 

épouser Juliette est par ailleurs conforme aux décisions que prenaient les 

tribunaux ecclésiastiques de l’époque lorsqu’une demande leur était formulée pour 

exécuter une promesse de mariage ou un mariage déjà conclu : comme nous 

l’avons déjà évoqué, les demandes les plus fréquentes sur lesquelles ces 

tribunaux se prononçaient avaient trait à l’exécution forcée d’une promesse de 

mariage360. 

 

- C’est à l’égard de Lucio que la sanction semble être la plus lourde de prime abord, 

non seulement il devra épouser la femme qui aura été lésée par lui, mais il sera 

ensuite fouetté et pendu, pour avoir calomnié le duc 361 :  

 
LE DUC. – « Vous serez fouetté d’abord monsieur, pendu ensuite. 
Proclamez donc, prévôt, par toute notre cité,  

Si femme fut lésée par ce gaillard lubrique, 
(Et je l’entendis lui-même jurer qu’il en est une  

Qu’il a engrossée), que cette femme se présente,  
Et il l’épousera. Le mariage terminé,  

Qu’on le fouette et qu’on le pende. » 

(MM 5.1.493-9) 

 

                                                
359 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p. 389 : "Mais l’intention politique centrale est de faire qu’un grand 
nombre de gens se marient. Si l’action de la pièce met en question le caractère naturel du mariage, elle en 
affirme la nécessité politique." 
360 V. supra, p. 139.  
361 Texte original en anglais: “Duke. – Whipped first, sir, and hanged after. / Proclaim it, Provost, round 
about the city, / If any woman wronged by this lewd fellow, / As I have heard him swear himself there is one 
/ Whom he begot with child, let her appear / And he shall marry her. The nuptial finished, / Let him be 
whipped and hanged.” 



 198 

- Nous savons que Lucio avait en effet déclaré au duc (déguisé en moine) qu’une 

femme était tombée enceinte de lui, et qu’il avait pu échapper à la sanction 362 ; le 

duc essaye de rattraper le laxisme dont il avait fait preuve, mais la sanction du duc 

est peu raisonnable : d’une part elle demeure laxiste par rapport à la femme lésée, 

puisque son mari sera pendu après le mariage, et l’enfant ne sera donc pas pris 

en charge par le père – alors que la sanction à l’époque de Shakespeare dans un 

cas pareil aurait été d’obliger le père de prendre l’enfant en charge –,363 et d’autre 

part elle semble exagérée par rapport à Lucio.  Ce dernier n’a pas uniquement 

prononcé des propos calomnieux concernant le duc, mais il a également joué un 

rôle important dans la pièce, personnage empathique et clairvoyant qui a souvent 

qualifié à juste titre la gravité de la décision du duc de quitter la gouvernance de 

Vienne. Son esprit critique semble lui avoir valu cette sanction lourde. Une analyse 

davantage politique de la pièce a permis à Philippe Raynaud d’affirmer que la 

sanction infligée à Lucio se justifie par le fait que dans une monarchie, le crime de 

lèse-majesté est inacceptable 364 :   

 
« La condition de l’équité est donc la souveraineté du prince ; le modèle de l’équité 
shakespearienne est platonicien et impérial : c’est comme Roi que le juge peut 

s’affranchir de la loi et la lèse-majesté royale reste à ses yeux, sinon le seul crime 
impardonnable, du moins le moins aisément pardonnable. » 

 
- Finalement, le duc décide de pardonner les calomnies de Lucio, et le condamne à 

épouser la femme à qui il aura fait du tort, et il devra être trainé en prison pour 

exécuter cet acte : c’est le seul parmi ceux qui ont été jugés qui est emmené en 

prison.  

 

Le duc prononce son jugement à l’égard d’Angelo, Claudio et Lucio, et par la suite, 

demande la main d’Isabelle en mariage. La question se pose pourtant de savoir si Isabelle 

                                                
362 V. supra, p.177-8.  
363 V. supra, p.178. 
364 Ph. Raynaud, “L’équité Shakespearienne”, op.cit., p.55. 



 199 

a le droit de conclure un contrat de mariage alors qu’elle est novice dans un couvent. On 

peut d’ailleurs attribuer son refus de satisfaire le désir d’Angelo de passer une nuit 

d’amour avec lui, pour sauver la vie de son frère Claudio, à la vie chaste à laquelle elle a 

décidé de se consacrer. B.J et Mary Sokol affirment que le fait pour Isabelle d’être novice 

dans un couvent, constituerait effectivement un « impediment » c’est-à-dire un obstacle 

à son mariage avec le duc, et le silence d’Isabelle à la proposition de mariage du duc 

pourrait signifier qu’Isabelle serait opposée à la consommation du mariage 365 :  

 
« L'obstacle des vœux religieux imminents d'Isabelle est ignoré lorsque le duc lui propose 

deux fois de se marier dans MM 5.1. Il est vrai qu'elle est « encore non assermentée » 
(1.4.9), et encore seulement une sœur « novice » (1.4.19) de sainte Claire. Cependant, 

dans un cas médiéval décrit dans Brooke, 1981, pp 32-3, la simple intention de la mariée, 

Christina de Markyate, de suivre une vie religieuse était suffisante pour donner lieu à une 
annulation du mariage. Brooke rapporte que dans ce cas, le mari était prêt à soutenir sa 

demande de divorce, après avoir été convaincu qu'elle était ‘radicalement opposée à la 
consommation de son mariage’. Certaines lectures de MM 5.1 suggèrent qu'une attitude 

congruente peut être implicite dans le silence d'Isabelle. » 

 
Mesure pour Mesure est une pièce qui a souvent été comparée au Marchand de Venise, 

la première représentant un monarque qui a pu aller au-delà de la loi pour se servir de 

l’équité et du pardon afin d’aboutir à une solution juste de l’intrigue, alors que le doge du 

Marchand de Venise ne semble pas jouir de telles prérogatives. Cependant, Mesure pour 

Mesure illustre également la gouvernance de Vienne par deux monarques différents, le 

duc et Angelo, qui jouissaient exactement des mêmes pouvoirs et qui en ont fait un usage 

totalement différent.  

 

                                                
365 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.145-6 : “The impediment of Isabella’s impending religious vows is 
overlooked when the Duke twice proposes marriage to her in MM 5.1. It is true that she is ‘yet unsworn’ 
(1.4.9), and still only a ‘novice’ (1.4.19) sister of Saint Clare. However, in a medieval case outlined in Brooke, 
1981, pp 32-3, the mere intent of the bride, Christina of Markyate, to follow a religious life was enough to 
give rise to an annulment. Brooke reports that in this case, the husband was willing to support her demand 
for a divorce, after he had become convinced that she was ‘radically opposed to consummating her 
marriage’. Some readings of MM 5.1 suggest that congruent attitude may be implied in the silence of 
Isabella”. 



 200 

En effet, le duc et son délégué ont tous les deux les pleins pouvoirs, et la pièce n’évoque 

aucun véritable contre-pouvoir qui puisse poser une quelconque limite aux excès 

possibles qui résulteraient d’un pouvoir trop large ; Angelo s’est servi de la loi pour faire 

un usage corrompu du pouvoir, et sans le jeu de déguisement du duc, Angelo aurait 

parfaitement pu échapper à la sanction. L’impunité aurait été possible, et il est possible 

d’imaginer une fin différente de la pièce, si le duc n’avait pas décidé d’observer les 

agissements d’Angelo en cachette. Sous sa dissimulation, « le duc explore ce que la loi 

ne verrait jamais ou ne pourrait prendre en compte. »366 Pour A. Bloom, ce sont les 

faiblesses de la loi écrite 367 issue du pouvoir terrestre qui est mise en relief, ce qui 

suppose un parallélisme avec la loi non écrite qui lui est supérieure, et à laquelle Isabelle 

fait référence dans sa tirade à Angelo 368. Je dirais qu’il est néanmoins rassurant que la 

loi ne puisse pas tout sonder et tout connaître, mais ce que la pièce met davantage en 

avant, c’est la faillibilité des « exécuteurs » de la loi comme l’affirme A. Bloom un peu 

plus loin. Le duc n’était pas dupe par rapport à son choix de se faire remplacer par Angelo, 

ce qu’il a vu, dissimulé sous son habit de moine, ne semble pas lui avoir réellement appris 

des informations tout à fait nouvelles. Dans sa cachette il a peut-être davantage aidé 

Isabelle et Claudio, et appris de l’exercice par Angelo du pouvoir quelles seraient les 

insuffisances de l’autre extrême qui se situe à l’opposé de son laxisme.   

 

Dans Mesure pour Mesure, tout tient donc à la personne du monarque ; un bon monarque 

serait pour Shakespeare un monarque qui a lui-même le sens de la justice et de l’équité. 

Il est difficile de lui poser des limites, la loi étant tout aussi un outil dont le monarque peut 

faire usage pour servir ses propres intérêts, et dont il est possible de faire une application 

injuste. Si le monarque ne possède pas les qualités humaines qui lui permettent d’être 

un bon gouverneur, il serait capable de corrompre son pouvoir et échapper à la sanction.  
 

                                                
366 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p. 389.  
367 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p. 389. 
368 MM 2.2.75-81 et 113-126. 



 201 

La doctrine de l’époque avait à maintes reprises évoqué les qualités dont doit jouir le 

monarque pour être un bon juge et donc un bon monarque dans un régime monarchique : 

« Il combine la loi et la clémence pour atteindre la Justice comme le veut Perkins, il est 

un bon juge d’après les critères de Bacon, pour qui, rappelons-le, ‘le juge ne doit pas 

prendre les lois pénales pour des pièges, ne pas appliquer des lois tombées en 

désuétude et devenues impropres au temps présent ; dans les cas de vie et de mort, il 

doit se souvenir de la clémence et regarder avec sévérité l’exemple donné mais la 

personne en cause avec clémence.»369 Le duc a fait preuve de ces qualités dans Mesure 

pour Mesure, qualités qui sont inhérentes à la personne du monarque. Un autre 

monarque possédant les mêmes prérogatives mais dénué de ces qualités humaines ne 

peut remplir sa fonction de juge de manière satisfaisante et serait porté à commettre des 

abus dans l’exercice du pouvoir.  

 

Cette idée rejoint celle de Louise Halper, selon qui « le vrai problème que pose la règle 

de loi pour Shakespeare ne vient pas de sa conviction que la monarchie était supérieure 

au Parlementarisme, mais de la croyance que la loi n’est finalement qu’un outil de 

pouvoir, au moins aussi arbitraire et corrompu que tous les autres outils. »370 A. Bloom 

rappelle par ailleurs que « le grief perpétuel contre la loi, c’est qu’elle est l’instrument 

grâce auquel les riches et les puissants légitiment leurs usurpation », et que « ce 

reproche ou ce soupçon, sape la confiance des hommes dans la loi. »371 La monarchie 

n’est pas mieux que la république si le monarque ressemble à Angelo, alors que les 

systèmes républicain et monarchique pourraient tous deux représenter de bons régimes 

si celui qui est investi du pouvoir de juger jouit d’un sens de la justice et de la 

bienveillance. Si l’on reconnait depuis Montesquieu que la séparation des pouvoirs dans 

un gouvernement est le critère de la bonne gouvernance, puisque selon lui 372  

 
                                                
369 Philippe Raynaud, « L’équité Shakespearienne », op.cit. p. 54. 
370L. Halper, op.cit. p.248: “Shakespeare’s quarrel with the rule of law did not stem from a conviction that 
monarchy was superior to parliamentary rule, but from a belief that law was merely a tool of power, at least 
as arbitrary and corrupt as any other”. 
371 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p. 404.  
372 Montesquieu, op.cit., p. 328. 



 202 

« Dans la plupart des royaumes de l’Europe, le gouvernement est modéré, parce que le 

prince, qui a les deux premiers pouvoirs [législatif et exécutif], et laisse à ses sujets 
l’exercice du troisième [judiciaire]. Chez les Turcs, où ces trois pouvoirs sont réunis sur la 

tête du sultan, il règne un affreux despotisme (…) » 

 
Mesure pour Mesure et le Marchand de Venise illustrent cependant un contre-exemple 

où c’est la personne de celui qui gouverne, plutôt que la forme du gouvernement ou le 

rôle joué par la loi, qui constitue le critère principal pour un bon gouvernement.  



 203 

 

Chapitre 3 – Le Conte d’Hiver 
 

« The Winter's Tale is about the death of Love, the survival of Love and the resurrection 
of Love. It was the resurrection that broke me. »373  

 
« Shakespeare est le poète des femmes au moins autant qu’il est celui des hommes. »374 

 

Le Conte d’Hiver, en anglais « The Winter’s Tale » qui signifie « une histoire sans 

fondement » 375, a probablement été jouée pour la première fois en 1611 et figure dans 

l’in folio de 1623, à la fin de la section des comédies shakespeariennes 376. Contrairement 

aux deux autres pièces, les critiques ne sont pas unanimes par rapport au genre du Conte 

d’Hiver. Romance, comédie ou tragicomédie, plusieurs définitions en ont été données 

selon les collections dans lesquelles la pièce a figuré. La collection Arden rappelle par 

ailleurs que les contemporains de Shakespeare n’étaient pas entièrement sûrs de quel 

genre il fallait attribuer à la pièce, et quatre siècles plus tard, le genre de la pièce demeure 

incertain 377. Les auteurs de la collection Arden concluent qu’il s’agit plutôt d’une tragi-

comédie, avec un fort penchant pour la romance 378. L’ambiance légère et amicale du 

début de la pièce est vite perturbée par une réplique du jeune fils du roi de Sicile 

annonçant l’intrigue tragique : « un conte triste [qui] est meilleur pour l’hiver. »379  

                                                
373Ingmar Bergman, citation qui figure dans l’ouvrage de Egil Tornqvist, Between Stage and Screen, Ingmar 
Bergman Directs, Amsterdam, Amsterdam University Press, 1995, dans le chapitre sur Le Conte d’Hiver 
(p.81-92). Bergman affirmera d’ailleurs à la fin de sa carrière,  à la question de savoir laquelle de ses 
productions lui tiendrait le plus à cœur par: « (…) The Winter's Tale, standing in a class all its own. It is the 
production I am most grateful and happiest for, the most meaningful.” Ce qui se traduit par « Le conte 
d’hiver, cette pièce tient une place unique. C’est la production pour laquelle je demeure le plus 
reconnaissant et le plus heureux, c’est celle qui reste la plus significative ».  
374 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p. 462. 
375 Shakespeare, Œuvres Complètes, (Tragicomédies II), op.cit., p.218. 
376 Shakespeare, Œuvres Complètes, (Tragicomédies II), op.cit., p.197-8. 
377 The Arden Shakespeare, The Winter’s Tale, Londres, édité par John Pitcher, 2010, p. 16. 
378 op.cit., p.24. 
379 CH 2.1.22-8: “Hermione. – What wisdom stirs amongst you? Come sir, now / I am for you again. Pray 
you sit by us, / And tell’s a tale. / Mamillius. – Merry or sad shall’t be? / Hermione. – As merry as you will. / 
Mamillius. – A sad tale’s best for winter. I have one of sprites and goblins”.  



 204 

 

La majorité des évènements se déroulent en Sicile où le roi Léonte reçoit Polixène, roi de 

Bohême et son ami d’enfance. Après un séjour de neuf mois, Polixène souhaite rentrer 

dans son royaume, malgré l’invitation persistante de Léonte qui tente de le persuader de 

prolonger son séjour à Sicile. Polixène résiste à la demande de Léonte, et c’est Hermione, 

la femme de Léonte, enceinte et sur le point d’accoucher, qui intervient (à la demande de 

son mari), et réussi à persuader Polixène de ne pas rentrer en Bohême et de rester en 

Sicile. Polixène ayant cédé à la requête d’Hermione plutôt qu’à celle de Léonte, ce dernier 

est envahi par un soudain sentiment de jalousie soudain, persuadé que sa femme et 

Polixène entretiennent une relation adultère.  

 

La jalousie de Léonte devient incontrôlable, et il partage avec Camillo, un seigneur 

sicilien, ses soupçons à l’égard de sa femme et du roi de Bohème, mais Camillo récuse 

les allégations de Léonte, ce qui met ce dernier dans un état de délire de persécution qui 

le pousse à ordonner à Camillo de tuer Polixène. Face à la jalousie délirante de Léonte, 

Camillo décide d’informer Polixène du sort que Léonte lui réserve, et les deux s’enfuient 

en Bohème. C’est alors que Léonte s’en prend à Hermione, l’accusant publiquement 

devant toute la cour d’avoir commis un acte d’adultère avec Polixène, et malgré 

l’indignation de la reine et le déni des accusations dont elle est l’objet, Léonte la fait jeter 

en prison. Plusieurs seigneurs dont Antigonus tentent de dissuader le roi mais en vain, 

et Léonte, sûr de lui, envoie des émissaires demander au temple d’Apollon à Delphes de 

révéler la vérité et de rendre un jugement sur Hermione.  

 

En attendant qu’un jugement soit rendu, Hermione est emprisonnée et donne naissance 

en prison à une petite fille, Perdita. Paulina, la femme d’Antigonus rend visite à la reine 

et celle-ci lui donne Perdita, que Paulina présente au roi Léonte, dans une tentative de 

l’attendrir. Cette tentative demeure vaine, le roi demande à Antigonus, le mari de Paulina, 

de prendre l’enfant et de l’abandonner dans un lieu désert loin de Sicile.   

 



 205 

Dans une scène de procès public qui a lieu devant toute la cour, au cours de laquelle 

Léonte accuse Hermione d’adultère et d’avoir voulu attenter à la vie du roi, son mari, le 

jugement de l’oracle est rendu par ses émissaires, et ce jugement confirme l’innocence 

d’Hermione. Léonte refuse au premier abord de se plier à la décision de l’oracle. C’est 

alors que la colère divine éclate ; Mamillius, le fils du roi est déclaré mort et la reine 

Hermione, ne supportant pas la nouvelle, décède sur le champ. Léonte se rend compte 

de son délire et décide de se repentir. Entre temps, Antigonus, ignorant la décision de 

l’oracle, se plie aux ordres de Léonte et abandonne Perdita dans un lieu désert. Dans 

une des indications scéniques les plus célèbres de Shakespeare, cette scène s’achève 

par Antigonus qui sort « poursuivi par un ours » 380. Perdita est retrouvée par un berger, 

qui décide avec son fils de s’occuper d’elle.  

 

Seize ans s’écoulent durant lesquels le roi Léonte se repent et mène une vie de reclus. 

Les évènements se déroulent ensuite en Bohême, où le fils du roi Polixène, Florizel, 

tombe amoureux de Perdita, mais son père objecte contre leur union, Perdita n’étant que 

la fille d’un berger. Camillo se trouve toujours en Bohème mais souhaite rentrer en Sicile, 

et décide alors d’aider Florizel et Perdita à fuir vers la Sicile, où le roi Léonte les reçoit et 

promet de plaider leur cause. Le reste des événements est rapporté par trois 

gentilshommes, l’identité de Perdita est révélée, Léonte retrouve sa fille et demande à 

Polixène de le pardonner. La fin de la pièce est une scène fantastique où tous les 

personnages se retrouvent chez Paulina, qui leur montre une statue de la reine ; Paulina 

demande à la musique de jouer et la statue prend vie, la reine Hermione est ressuscitée 

et reprend vie.  

 

Parmi les trois pièces que j’ai choisi de traiter dans cette thèse, Le Conte d’Hiver est sans 

doute la seule pièce qui contient un mélange entre le registre fantastique et le registre 

juridique et dans laquelle les concepts juridiques sont imprégnés d’un élément de 

merveilleux. La pièce débute par une ambiance légère et amicale avec le séjour de 

                                                
380 CH 3.3. 



 206 

Polixène, roi de Bohême, en Sicile, au royaume de Léonte, son ami d’enfance, devenu le 

roi de Sicile, et son épouse Hermione. Ce début comique de la pièce est rapidement 

perturbé par les soupçons infondés de Léonte, qui est persuadé sans aucune preuve à 

l’appui, que sa femme le trompe avec Polixène. Contrairement à Angelo dans Mesure 

pour Mesure qui force l’application d’une loi désuète à des faits qui se sont effectivement 

déroulés, Léonte quant à lui applique la loi à des faits imaginés par lui et qui semblent 

être le fruit exclusif de ses fantasmes. L’accusation faite par Léonte mélange faits et 

fantasmes, ce qui annonce le reste des évènements fantastiques de la pièce, tels que la 

référence à la sorcellerie et à l’hérésie (que nous verrons un peu plus loin) ou le recours 

à l’oracle pour juger de l’affaire et des accusations de Léonte contre Hermione. En effet, 

comme le rappelle Kirby Farrell dans son article intitulé Witchcraft and Wonder in The 

Winter’s tale (« Sorcellerie et émerveillement dans Le Conte d’Hiver »), le procès que l’on 

faisait en matière de sorcellerie, notion omniprésente dans Le Conte d’Hiver comme nous 

le verrons un peu plus loin, explore l’interaction entre les faits et le fantasme 381 :  

 
« En tant que concours de narration, un procès de sorcellerie a beaucoup de choses en 
commun avec le théâtre. Les deux explorent l’interaction entre vérité et fantasme. Les 

comédiens font tout leur possible pour surmonter l’incrédulité de l’audience, mettant ainsi 
à l’épreuve les tabous et les motifs profonds. » 

 
Léonte dénature donc les faits et succombe à un sentiment de jalousie délirante ; cet 

accès de colère infondé suffit à lui seul de renverser l’ordre et la paix dans le royaume de 

Sicile. Léonte est traité à maintes reprises de « tyran » (2.3.120 ; 2.3.123 ; 3.2.5 ; 3.2.28 ; 

3.2.172 ; 3.2.175 ; 3.2.203), et cette accusation qui se répète surtout à travers les 

répliques de Paulina, sous-entend que Léonte serait un monarque qui détourne les faits 

jusqu'à les dénaturer et créer une situation d’injustice, sans aucun recours possible contre 

                                                
381 Kirby Farrell, « Witchcraft and Wonder in The Winter’s Tale », Essays in Renaissance Historiography, 
edited by Anne Lake Prescott and James Dutcher, Newark, University of Delaware Press, 2007. En ligne: 
https://www.researchgate.net/publication/275642095_Witchcraft_and_Wonder_in_the_Winter's_Tale, p.3: 
“As a narrative contest, a witchcraft prosecution has much in common with theater.  Both explore the 
interaction between truth and fantasy. The players work to overcome audience disbelief, testing taboos and 
deep motives.” 



 207 

sa décision. C’est ce que le seigneur Antigonus exprime lorsqu’il associe le jugement de 

Léonte à un acte de violence 382 : 

 
« Sire, soyez sûr de bien faire, sinon votre justice 

Ne sera que violence (…) » 
(CH 2.1.129-139) 

 
La tyrannie de Léonte qui l’a poussé à accuser sa femme d’adultère, à l’emprisonner, à 

causer la mort de son fils, à renier sa fille Perdita et à l’envoyer dans un lieu désert est 

contrebalancée dans la pièce par le rôle joué par les femmes. Il s’agit des deux axes 

principaux que je me propose d’approfondir dans une lecture juridique de la pièce.  

  

Première Partie : Léonte, du « tyran jaloux » au monarque 

repenti  
 

I) Les accusations infondées de Léonte contre Hermione et le rôle de 

l’oracle dans le procès  
 
Les accusations émises par Léonte contre sa femme et Polixène sont le fruit de son 

imagination, et Léonte s’est servi de sa position de pouvoir pour se permettre 

d’outrepasser l’exigence fondamentale de rapporter la preuve des faits allégués. Il lui a 

suffi d’assister à une scène où Hermione parvient à persuader Polixène de prolonger son 

séjour à Sicile, dans un dialogue amical et ludique entre les deux personnages, scène 

qui lui cause une « tremor cordis » (mot latin qui signifie palpitation cardiaque), pour 

conclure que les deux personnages entretiennent une relation adultère 383 :  

                                                
382 Texte original en anglais: “Antigonus (to Leontes). – Be certain what you do, sir, lest your justice/Prove 
violence, in the which three great ones suffer -/Yourself, your queen, your son.”  
383 Texte original en anglais: “Leontes (aside). – Too hot, too hot:/To mingle friendship farre is mingling 
bloods./I have tremor cordis on me./My heart dances,/But not for joy, not joy. This entertainment/May a free 
face put on, derive a liberty/From heartiness, from bounty, fertile bosom,/And well become the agent. ‘T 
may, I grant,/But to be paddling palms and pinching fingers,/As now they are, and making practiced 
smiles/As in a looking-glass; and then to sigh, as ‘twere/The mort o’th’deer – O, that is entertainment/My 
bosom likes not, nor my brows. – Mamillius,/Art thou my boy?” 



 208 

 
LEONTE (à part). – « Trop d’ardeur ! trop d’ardeur ! 

Mélange plus étroit dans l’amitié, c’est mélange des sangs.  
Une tremor cordis me prend. Mon cœur danse,  

Mais pas de joie, non, pas de joie. Cette conduite  
Peut paraître innocente, tirer sa liberté 

D’un cœur sincère et bon, d’une âme généreuse,  
Et rester bienséante. Peut-être, j’en conviens.  

Mais se pincer les doigts, se tapoter les paumes,  
Comme ils font là, se faire des sourires entendus 

Comme dans un miroir, là-dessus soupirer 

Comme un cerf qui se meurt – oh ! c’est une conduite 
Que mon cœur n’aime pas, ni mon front ! Mamillius,  

Es-tu mon fils ? » 
(CH 1.2.110-122) 

 
L’usage par lui de l’expression « mélange des sangs » porte une connotation sexuelle, 

puisqu’on pensait que le sperme procédait du sang, et la référence au « front » (« brows » 

en anglais) fait allusion aux cornes du cocu384. La réplique contient plus d’un symbole qui 

sous-entend l’adultère, et le seul élément factuel que Shakespeare nous présente pour 

justifier cet accès de jalousie de Léonte est la conversation amicale entre Hermione et 

Polixène. La majorité des analyses qui se penchent sur le comportement de Léonte 

adoptent un point de vue de psychologie, ce n’est pas l’approche qui nous intéresse ici385. 

Certaines adaptations telles que celle de Ingmar Bergman, qui a été jouée sur les 

planches du théâtre suédois en 1994, évoquent notamment un rapport entre Hermione 

et Polixène qui n’est pas dénué de toute ambiguïté. Une photographie prise lors d’une 

des représentations de Bergman, et reproduite par Egil Tornqvist dans son ouvrage 

                                                
384 W. Shakespeare, Œuvres Complètes, (Tragicomédies II), op.cit., p.226-7. 
385 V. par ex., Maydee G. Lande, « The Winter's Tale: A Question of Motive », American Imago, Vol. 43, 
No. 1, Spring 1986, pp. 51-65. En ligne: https://www.jstor.org/stable/26303866; ou encore Murray M. 
Schwartz, « Leontes' Jealousy in The Winter's Tale », American Imago, Vol. 30, No. 3, Fall 1973, pp. 250-
273. En ligne: https://www.jstor.org/stable/26302880.   



 209 

précité, « Between Stage and Screen, Ingmar Bergman Directs « 386, montre Mamillius, 

qui écoute secrètement la conversation entre ses parents, et le roi Léonte, Polixène et 

Hermione assis tous les trois sur un canapé dans une position évocatrice :  

 

 
 

Si les lectures dramatiques ou psychologiques de la pièce sont multiples et diversifiées, 

il n’en demeure pas moins que d’un point de vue juridique, les preuves à l’appui des 

accusations de Léonte sont faibles pour ne pas dire inexistantes. L’élément matériel du 

crime d’adultère, à savoir que l’acte de trahison ait effectivement eu lieu, n’a pas été 

rapporté, et le spectateur ne peut se contenter de la scène de dialogue entre Hermione 

et Polixene pour justifier les accusations de Léonte. Comme l’affirme A. Bloom, ce 

« surgissement de la jalousie, qui est si soudain et semble si mystérieux, a besoin d’être 

interprété », « la conception du monde tout entière de Léonte change en un instant et 

sans provocation »387. 

 

Il semble que le seul fait qui mérite d’être rapporté si on repasse soigneusement tous les 

évènements jusqu'au moment où Léonte perd la raison, c’est qu’Hermione a réussi, par 

                                                
386 V. supra, p. 203, note de bas de page (note No. 373). 
387 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p. 444. 



 210 

son éloquence ludique, à convaincre Polixène de prolonger son séjour en Sicile, alors 

que Léonte avait échoué à persuader son ami de rester, malgré ses tentatives qui se sont 

étendues sur une période de trois mois. On pourrait se demander si Léonte n’était pas 

simplement jaloux de sa femme d’avoir réussi l’entreprise à laquelle il avait échoué, mais 

il ne s’agit que d’une interprétation, et le fait est que rien dans les faits ne justifie 

« l’explosion soudaine de jalousie furieuse » de Léonte 388.  

 

Malgré cette absence manifeste de preuve, Léonte refuse de remettre son jugement en 

question et d’imaginer l’éventualité qu’il ait pu tomber dans l’erreur. Il affirme par exemple 

à Camillo « Quel homme ferait pareil faux pas ? »389 et un peu plus loin « Quelle 

bénédiction / Que mon bon jugement et ma juste opinion ! / Ah ! que n’en sais-je moins ! 

– Quelle malédiction / Que d’être ainsi béni ! » et finit par monter le ton en considérant 

que le refus de Camillo de le croire, équivaut à un « complot contre ma vie et ma 

couronne. / Tous les soupçons sont vrais. »390 Tout soupçon exprimé par rapport à la 

véracité de ses accusations déclenche une réaction violente de sa part, « Quoi ? On ne 

me croit pas ? »,391 et il est manifestement dans un état qui lui ôte sa capacité de juger 

de manière rationnelle. Hermione est démunie face à ces accusations, les faits qui lui 

sont attribués ne relevant que du fantasme de Léonte.392 Cette absence de toute preuve 

tangible qui pourrait incriminer Hermione et le refus de Léonte de rationaliser ses doutes 

permettent de deviner que la procédure judiciaire ne se déroulera pas de manière juste 

et équitable393. 
                                                
388 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., 444. 
389 “Could man so blench?”, CH, 1.2.335. 
390 CH, 2.1.39-55: Leontes. – “How blest am I/In my just censure, in my true opinion !/Alack, for lesser 
knowledge – how accursed/in being so blest! There may be in the cup/a spider steeped, and one may drink, 
depart,/And yet partake no venom, for his knowledge/Is not infected; but if one present/Th’abhorred 
ingredient to his eye, make known/How he hath drunk, he cracks his gorge, his sides,/With violent heft. I 
have drunk, and seen the spider./Camillo was his help in this, his pander./There is a plot against my life, 
my crown./All’s true that is mistrusted. That false villain/Whom I employed was pre-employed by him (…)” 
391 CH, 2.1.159: “What ? Lack I credit?” 
392 Hermione. – Sir,/You speak a language that I understand not./My life stands in the level of your 
dreams,/Which I’ll lay down”.  
393 Voir Virginia Lee Strain, « The Winter’s Tale and the Oracle of the Law », The Johns Hopkins University 
Press, Vol. 78, No. 3, Fall 2011, pp. 557-584. En ligne: http://www.jstor.org/stable/41236558. V. Lee Strain 
affirme à juste titre que « les stratégies de délibération de Léonte entachées d’erreurs présagent du 
détournement de l’autorité légale et de la mauvaise gestion de la procédure judiciaire durant le procès » 



 211 

 

Pour justifier son comportement et tenter de légitimer l’action portée contre Hermione, 

Léonte accuse cette dernière devant toute la Cour et la sanctionne d’emprisonnement. Il 

fait suivre son jugement émis en l’absence d’un procès, par un appel à l’oracle, le 

sollicitant pour qu’il rende lui aussi un jugement contre Hermione. Or il s’avère très vite 

que c’est uniquement pour « avoir confirmation plus grande » de son jugement que 

Léonte a recours à l’oracle 394 :  

 
LEONTE. – « (…) Pourtant, pour en avoir confirmation plus grande –  

Car, pour un fait si grave, il serait déplorable  
D’agir imprudemment – j’ai dépêché en hâte  

A Delphes, au saint lieu du temple d’Apollon,  

Cléomène et Dion, dont vous n’ignorez pas  
La pleine compétence. Bientôt nous saurons tout 

Par l’oracle lui-même, et son divin jugement  
Me sera frein ou éperon. Ai-je bien agi ? » 

(CH 2.1.182-9) 

 
Il est important d’insister sur le fait que c’est après avoir rendu son jugement à l’égard 

d’Hermione et après l’avoir emprisonnée, que Léonte fait appel à l’oracle. La reine a été 

accusée sur la base de faits imaginés par Léonte, et cette accusation – au lieu d’intervenir 

à l’aboutissement du procès – introduit le procès et le précède 395 :  

 
« Comme le reconnait Léonte, et ses conseillers en sont également conscients, et comme 
Hermione l’affirme, la reine a déjà été accusée par Léonte, selon son imagination ou sa 

                                                
(« Leontes’s flawed deliberative strategies prelude his misappropriation of legal powers and 
mismanagement of legal procedure during the trial »), p. 568.  
394 Texte original en anglais: “Leontes. (…) Yet for a greater confirmation –/For in an act of this importance 
‘twere/most piteous to be wild – I have dispatched in post/to sacred Delphos, to Apollo’s temple,/Cleomenes 
and Dion, whom you know/Of stuffed sufficiency. Now from the oracle/They will bring all, whose spiritual 
counsel had/Shall stop or spur me. Have I done well?” 
395 V. Lee Strain, op.cit., p.569: “As Leontes admits, as his counselors are aware, and as Hermione herself 
intuits, the queen has already been convicted within Leontes’s imagination or reason. The King arrives at 
his own “diseased opinion” (WT, 1.2.294), as Camillo calls it, long before the trial begins”. 



 212 

raison. Le roi aboutit à ses propres ‘idées malsaines’ (2.1.299), comme le dit Camillo, bien 

avant le début du procès. » 

 
Le recours à l’oracle n’est donc en réalité qu’une manière pour Léonte d’affirmer son 

pouvoir, Léonte étant quasiment sûr que l’oracle ne fera que confirmer son propre 

jugement 396 :  

 
« Je suis sûr de mon fait ; il ne me faut rien d’autre 

Que ce que je connais, mais l’oracle saura  
Apaiser les esprits de certains, comme lui,  

Dont l’ignorance et la crédulité refusent 

La vérité (…)» 
(CH 2.191-5) 

 
L’oracle n’est donc à prime abord rien d’autre qu’ « un supplément ou une extension au 

pouvoir du monarque », il ne représente pas un pouvoir supérieur à celui de Léonte, dont 

la teneur du jugement pourrait contraindre ce dernier à modifier son propre jugement 

émis contre la reine397 :  

 
« Supposant que le jugement de l’oracle amplifierait ou confirmerait son propre jugement, 
Léonte convoque le procès, non pour décider des faits de l’affaire ; au contraire, comme 

l’affirme A.E.B Coldiron, David M. Bergeron, et Daniel J. Kornstein, Léonte cherche en 

réalité à se justifier. »398 

 

                                                
396 Texte original en anglais: “Though I am satisfied and need no more / Than what I know, yet shall the 
oracle / Give rest to th’ minds of others”. 
397V. Lee Strain, op.cit., p. 570 : “Initialement considéré par Léonte comme un supplément ou une extension 
au pouvoir du monarque, l’oracle représente durant le procès un critère de la procédure publique, tout au 
moins pour un procès de cette ampleur, ayant lieu en Sicile ». (Initially inscribed by Leontes as a 
supplement to or extension of the monarch’s authority, here, at trial, the oracle is reinscribed as a customary 
feature of “open” proceedings—at the very least, for a Sicilian state trial of this magnitude, it is considered 
“altogether just.”). 
398 V. Lee Strain, op.cit., p.569: “Assuming that the oracle’s judgment will amplify or over-determine his 
own, Leontes convenes the trial not to decide the fact of the case; instead, as A. E. B. Coldiron, David M. 
Bergeron, and Daniel J. Kornstein all point out, he intends to vindicate himself”. 



 213 

Si une hiérarchie existe entre le pouvoir de l’oracle et celui de Léonte, c’est le pouvoir de 

ce dernier qui semble être supérieur à celui de l’oracle, et cette analyse du rapport entre 

ces deux pouvoirs est confirmée par la suite des évènements, menant à 

l’emprisonnement de la reine. En effet, le jugement de l’oracle déclare l’innocence 

d’Hermione ainsi que celle de Camillo et du roi Polixène, et c’est Léonte qui est accusé 

d’être un « tyran jaloux » 399 :  

 
« Hermione est chaste, Polixène sans blâme, Camillo un sujet loyal, Léonte un tyran 

jaloux, son innocent enfant de naissance légitime, et le roi vivra sans héritier si celui qui 
est perdu n’est pas retrouvé. » 

(CH 3.2.130-2) 

 
Léonte refuse néanmoins de se plier à la décision de l’oracle, il estime que son jugement 

lui est supérieur et demande à la Cour de continuer l’audience, ôtant ainsi toute valeur 

juridique à la décision de l’oracle 400 :  

 
LEONTE. – « Il n’y a pas un mot de vrai dans cet oracle.  
L’audience continue. Ceci est pur mensonge. » 

(CH 3.2.136-7) 

 
En remettant en question le jugement de l’oracle et en attribuant à son jugement une 

valeur juridique supérieure à celle de l’oracle, Léonte aurait donc fragilisé la procédure 

judiciaire et son efficacité. Par ailleurs, si Léonte affirme que le jugement qu’il a demandé 

à l’oracle de rendre ferait lui-même office d’un procès à l’égard d’Hermione (« (…) de 

même qu’elle a été / Accusée devant tous, de même son procès / Sera juste et 

public »401), son intention véritable dans la sollicitation de l’oracle se réduit à la recherche 

d’un intérêt personnel, celui de se libérer de l’accusation de tyrannie qui lui a été adressée 

et qui affaiblirait inéluctablement son pouvoir. Cette recherche par lui d’un intérêt 

                                                
399 “Hermione is chaste, Polixenes blameless, Camillo a true subject, Leontes a jealous tyrant, his innocent 
babe truly begotten, and the King shall live without an heir if that which is lost be not found”.  
400 Texte original en anglais: “There is no truth at all i’th’ oracle. / The sessions shall proceed. This is mere 
falsehood.” 
401CH 3.1.203-5: “(…) for as she hath/Been publicly accused, so she shall have/A just and open trial”. 



 214 

personnel à travers le procès met en péril la légitimité du processus judiciaire, ce qui 

affaiblit à son tour le rôle de l’oracle et le jugement rendu par lui 402 :  

 
« Dans ses remarques introductives, il annonce ‘Qu’on ne nous taxe pas / De tyrannie, 

puisque de façon si publique / Nous agissons selon la justice, dont le cours / Sera suivi 
pour condamner ou acquitter » (CH, 3.2.4-6) Le roi invite directement le public présent sur 

la scène pour évaluer la justice du processus judiciaire qu’il a suivi, plutôt que d’évaluer 
les preuves concernant les accusations faites contre Hermione, mais c’est la légitimité du 

processus judiciaire que Léonte défie de manière très violente lorsqu’il perçoit la colère 
d’Apollon. » 

 
Ce n’est que lorsqu’il apprend la mort de son fils qu’il interprète comme une manifestation 

de la colère d’Apollon (CH 3.2.140 et s.), que Léonte se plie au jugement de l’oracle. 

Léonte aurait donc choisi de se conformer à la décision de l’oracle, ce qui suppose qu’il 

aurait pu faire le choix contraire, à savoir celui de faire prévaloir son propre jugement sur 

celui de l’oracle. A défaut de la ratification du jugement de l’oracle par Léonte lui attribuant 

ainsi une valeur juridique, le jugement de l’oracle aurait donc été dénué de tout effet 

contraignant.  

 

L’oracle représente donc à premier abord pour Léonte un pouvoir qui lui serait 

subordonné, et dont la seule fonction serait de confirmer son propre jugement, à savoir 

qu’Hermione est coupable d’adultère et que lui, Léonte, n’est pas un tyran mais un 

monarque juste et modéré. Quel est donc l’intérêt pour Shakespeare d’introduire la 

décision de l’oracle dans l’intrigue, si cette décision ne fait pas avancer le procès et qu’elle 

ne permet pas d’aboutir à une résolution du conflit ? Certains analyses ont considéré que 

l’oracle symbolise un pouvoir distinct de celui du monarque, et que la différence entre les 

deux jugements, celui de Léonte et celui de l’oracle, ainsi que la hiérarchie entre eux, 

                                                
402 V. Lee Strain, op.cit., p.569: “In his opening remarks in court, he announces, “Let us be cleared / Of 
being tyrannous since we so openly / Proceed in justice, which shall have due course” (WT, 3.2.4–6). The 
King directly invites the onstage audience to evaluate the justice of his judicial process rather than the 
evidence in Hermione’s case, but it is legitimate judicial process that Leontes defies most violently when 
he perceives Apollo’s anger”. 



 215 

représente le conflit de pouvoir qui existait à l’époque de Shakespeare entre le monarque 

d’un côté, et les juges de l’autre.  
 

Parmi les analyses intéressantes du rôle de l’oracle dans la pièce, celle qui a le plus 

retenu mon attention est celle de Virginia Lee Strain dans son article précité « The 

Winter’s Tale and the Oracle of the Law. »403 L’auteure élabore notamment l’idée que 

l’intrusion de l’oracle de Delphes dans le procès que Léonte fait à Hermione symbolise le 

conflit qui existait à l’époque de la rédaction de la pièce entre le pouvoir judiciaire et le 

pouvoir du monarque en Angleterre.  

 

La pièce met en effet en scène un conflit entre les deux décisions dont la teneur est 

contradictoire et pose la question de savoir quel jugement devait prévaloir selon la loi de 

l’époque. Pour Virginia Lee Strain, « la décision de l’oracle qui contredit le jugement de 

Léonte est historiquement une manière de remettre en question le pouvoir absolu du roi 

sur la procédure judiciaire »404 et que « la chute dramatique du procès met en avant le 

conflit historique entre Jacques 1er et le pouvoir judiciaire sur le rapport du souverain à la 

loi et à la juridiction des tribunaux. »405 On peut d’ailleurs se demander si la mort infligée 

à Mamillius, le fils de Léonte, au moment où ce dernier refuse de se plier à la décision de 

l’oracle est une façon pour Shakespeare de mettre en scène l’intensité du duel entre le 

pouvoir du monarque et celui du juge, duel qui était « extrêmement d’actualité au début 

du 17eme siècle. »406  

 

                                                
403 op.cit. 
404 “In this later scene, Apollo’s oracle evokes its early modern counterparts through its legal function and 
its challenge to the King’s free reign over the state’s legal process”, op.cit., p. 568. 
405 “The dramatic fallout of the trial brings to the fore the concurrent historical struggle between James and 
the judiciary over the sovereign’s relationship to the law and the jurisdiction of courts.”, op.cit., p. 569.  
406 V. Lee Strain, op.cit., p. 570 : “L’autorité judiciaire du souverain et de l’oracle sont donc mis en duel dans 
une bataille juridictionnelle qui était extrêmement d’actualité au début du 17eme siècle, et compréhensible 
en termes de narrations pseudo historiques disponibles sur le développement de la nation. » (« The judicial 
authority of sovereign and of oracle are thus pitted against one another in a jurisdictional battle that is at 
once extremely topical in the early seventeenth century and understandable in terms of the available 
pseudo-historical narratives of the development of the political nation.”) 



 216 

Virginia Lee Strain débute son article précité en introduisant la notion de l’oracle, et en 

rappelant que cette notion a représenté dans les premiers textes de la littérature moderne 

ainsi qu’à l’époque élisabéthaine « l’obscurantisme et la tricherie. »407 Certains auraient 

par exemple comparé l’oracle dans Le Conte d’Hiver au spectre du père de Hamlet, c’est-

à-dire qu’on l’aurait associé à l’image d’un fantôme « qu’en bon chrétien de la réforme, il 

aurait fallu nier l’existence. »408 Cependant, cette approche nous dit l’auteure de l’article, 

aurait coexisté avec une autre conception de l’oracle dans le domaine juridico-politique, 

ainsi que dans les écrits littéraires contemporains de Shakespeare, selon laquelle l’oracle 

désignait « l’expert légal ainsi que le sage conseiller dont l’autorité a été établie à travers 

les pratiques de la rhétorique et de la délibération qui faisaient écho aux oracles de 

l’antiquité. »409 

 

Si l’on admet que l’oracle aurait pu signifier dans la tradition sociojuridique un expert légal, 

cela veut dire que dans Le Conte d’Hiver, l’oracle, représentant le pouvoir supranaturel 

d’Apollon, pourrait symboliser un pouvoir judiciaire terrestre. C’est cette lecture qui aurait 

fait dire à Virginia Lee Strain que la pièce symbolise « la tension explosive qui existait 

entre le pouvoir judiciaire et le pouvoir souverain du monarque au début du 17eme siècle 

en Angleterre. »410 Il semble donc que l’oracle rappelle la tradition judiciaire anglaise en 

                                                
407 op.cit., p.557. 
408 op.cit., p. 557: “Stephen Orgel underscores their [the oracles’] dubiousness: the oracle in The Winter’s 
Tale, he argues, ‘would have been rather like the word of the ghost in Hamlet – something the play requires 
you to believe but that you knew, as a good Reformation Christian, you were supposed to reject’.” 
409 op.cit., p. 557: “The epithet ‘oracle’ also distinguished a legal-political type: the legal expert and wise 
counselor whose authority was established through deliberative and self-fashioning practices that 
suggested the rhetorical mode and performance style of the oracles of antiquity”. 
410 op.cit., p.557: “Adopting an appropriately epideictic tone, Thomas Blount thus honors several legal 
luminaries in the Nomo-lexikon (1670) by claiming that ‘the first principal’ motive for writing his law dictionary 
was ‘to erect a small Monument of that vast respect and deference, which I have for your Lordships, who 
are… the Oracles of our Law, and Grand Examplars of Justice. While the judiciary cultivated its own 
oracular image through professional practices, this same kind of oracle was repeatedly depicted as a 
recognizable social type in a literary form that gained momentum in the first two decades of the seventeenth 
century, the ‘charactery’ or character essays that were compiled in miscellanies like Joseph Hall’s 
Characters of Vertues and Vices (1608) and Nicholas Breton’s The good and the badde or, Descriptions of 
the worthies, and unworthies of this age (1616). The oracle of the law, then, was a culturally widespread 
(professional and amateur, legal and literary) figure who exploited the mystique of the classical oracle in 
the exercise of his judgment and the cultivation of his authority. This alternate tradition enables a 
reimagining of The Winter’s Tale, in which Apollo’s supernatural oracle evokes human judicial figures. I 



 217 

vigueur à l’époque de Shakespeare, et qu’il représenterait donc dans Le Conte d’Hiver, 

le juge anglais de l’époque élisabéthaine.  

 

Rappelons d’ailleurs que l’association de l’oracle à un expert légal, donc au juge anglais, 
trouve son écho dans la procédure judiciaire suivie par ce juge lorsqu’il rend son 
jugement. En effet, ce dernier rend son jugement d’une part sur la base de la 
jurisprudence antérieure en application de la règle du précédent, répétant ainsi la règle 
antérieurement établie, mais il est aussi un expert légal qui établit la loi pour le présent et 
pour le futur 411. On dit que le juge « prononce » ou « déclare » la loi plutôt que de la 
créer412 :  
 

« La doctrine du précédent a existé dans une certaine mesure au début de l’époque 

moderne de l’Angleterre, et était intimement reliée à la théorie déclaratoire propre à la 

common law. Selon cette théorie, la common law avait toujours existé, afin que les juges 
ne créent pas la loi, mais la prononcent. Il était donc uniquement nécessaire de connaitre 

la teneur de la loi dans une situation déterminée, que l’on pouvait découvrir par référence 
à des décisions antérieures. »  

                                                
argue that the play thereby resonates with the explosive tensions between the judiciary and the sovereign 
in early seventeenth-century England”.  
411 V. Lee Strain, op.cit., p.558-9: “A number of legal cases in the early seventeenth century raised questions 
about the royal prerogative, the scope of judges’ powers, and the jurisdictions of courts including parliament. 
One response to the challenges faced by legal authorities involved a narrative of the common law’s 
coherence and authority through time. The narrative that would come to be called historical jurisprudence 
argued that the common law had not changed since it first materialized as customary law, as the practices 
of the English people. Common law, it was argued, had survived multiple conquests and had remained 
essentially the same since Anglo-Saxon or pre-Roman times. Or, if it had changed, it was still coextensive 
with the spirit of the people it served; that is, it had changed with the people. Or, if it was no longer 
coextensive with the spirit of the people—if it had deteriorated—this erroneous trajectory could and would 
be corrected by a process of restoration, a return to the proper course of the law through further judicial 
decisions and legislation. This judicial narrative manufactured judicial authority in the process of 
representing it as historically determined, so that at the moment of its exertion it appeared to have always 
already existed. The narrative veiled the actuality that judicial authority—always in the process of becoming, 
of being freshly instantiated, as it made arguments about its own historicity—was a projection into the near 
and distant future through the contribution of a living judge. The individual judge accessed the largely 
unwritten common-law tradition of judicial decision-making (the profession’s past that he claimed to 
represent) through “artificial reason,” the refinement of natural reason that involved “long study and 
experience” with professional practices. Artificial reasoning ensured that what was spoken by any one judge 
mirrored the collective opinion of all legal authorities”.  
412 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 280: The doctrine of precedent existed to a certain extent in early modern 
England and was closely linked to the declaratory theory in common law. According to this theory the 
common law had always existed, so that judges did not make the law but merely pronounced it. So it was 
only necessary to know what the law was in any given situation, which could be discovered by looking at 
prior decisions”. 



 218 

 
Cette double caractéristique de la décision du juge anglais qui prononce une loi déjà 

établie et qui s’appliquera dans le futur a par ailleurs permis de comparer les décisions 

judiciaires rendues par les tribunaux anglais à des « prophéties autoréalisatrices » 413 : 

 
« Comme Sir Edward Coke l’avait affirmé, ‘tous les juges et les justiciers dans les 

différentes régions, ont une seule bouche et prononcent la même phrase (…) Quand un 
juge délivrait une opinion de la cour du roi, il ne créait pas la loi, ni parlait-il pour lui ; au 

contraire, il faisait simplement état de la loi, telle qu’elle était, et telle qu’elle serait. Les 
décisions prononcées par le système judicaire étaient donc en réalité – puisqu’autorisées 

par cette construction du passé – des prophéties auto-réalisatrices, l’infaillibilité de leurs 

opinions théoriquement et logiquement créées. » 

 
La comparaison des décisions rendues par le juge anglais à des prophéties renvoie 

directement à la décision de l’oracle dans Le Conte d’Hiver. En effet, la décision de 

l’oracle dans la pièce présente une caractéristique importante qui permet de l’assimiler à 

une décision prophétique, celle de la concision avec laquelle elle a été rendue, concision 

principalement due à l’absence de motivation de la décision par l’oracle.  

 

A ce titre, il est important de noter qu’il semble que contrairement au système de droit 

romano-germanique, la motivation du jugement n’ait pas été rapidement érigée en 

condition de validité du jugement dans la tradition judiciaire anglo-saxonne.414 Il semble 

par ailleurs que cette absence de motivation ait été le propre des justiciers et des juges 

compétents qui étaient érigés en oracles de la loi. Virginia Lee Strain rappelle à ce titre 

                                                
413 op.cit., p.558: “As Sir Edward Coke put it, “all the Judges and Justices in all the severall parts of the 
Realme . . . with one mouth in all men’s cases pronounce one and the same sentence” (S, 1:59). When a 
judge delivered an opinion from the bench, then, he did not make new law or speak for himself; instead, he 
merely declared the law as it had been, was, and would be. Authorized by this construction of the past, the 
judiciary’s pronouncements were, in effect, self-fulfilling prophecies, the infallibility of its opinions rhetorically 
and logically contrived”.  
414 V. Lee Strain, op.cit., p. 560: “It seems to have been a long time before courts were legally required to 
give reasons for their decisions,” the legal historian J. H. Baker reports. He goes on to give an instance of 
a case from 1594: “after the Queen’s Bench had given a judgment without reasons, [a reporter writes in law 
French,] ‘Mr Attorney presse eax pur render overtment lour opinions; mes ils huddle up the judgment et fell 
to other matters”. 



 219 

que l’épitaphe inscrite sur la tombe de l’oracle de la loi le plus célèbre de l’époque de 

Shakespeare, Sir Edward Coke, mentionnait littéralement que « Ci-git Edward Coke … 

Esprit, interprète et infaillible oracle de la loi, révélateur de ses Secrets – Celui qui cache 

ses mystères. »415 Virginia Lee Strain ajoute ce qui suit 416 : 

 
« Cette épitaphe fait directement référence à la réputation professionnelle de la pratique 

de l’oracle de Coke, à savoir l’acte de révéler ou de camoufler. Cette méthode consiste 
dans le camouflage des délibérations judiciaires, et de ce fait a souvent été perçue par 

les historiens du droit (et surtout les contemporains) en tant qu’obstacle au recouvrement 
de la tradition non-écrite de la common law ou de la tradition de la loi faite par le juge. » 

 
C’est notamment ce camouflage de la motivation qui donne au jugement de l’oracle une 

sorte de « révérence judiciaire » selon les termes propres d’Edward Coke417. L’absence 

de motivation a pour effet de rendre les délibérations qui auraient précédé le prononcé 

du jugement secrètes, mystifiant ainsi l’acte même de rendre un jugement. Cette 

mystification pouvait à son tour créer une sorte de « révérence qui serait de l’ordre de la 

foi » à l’égard de la pratique judiciaire et du prononcé du jugement par le juge418. Virginia 

Lee Strain compare Le Conte d’Hiver à la source principale dont la pièce est inspirée, 

                                                
415 V. Lee Strain, op.cit., p. 560: “This method was ascribed to the most prominent legal oracle of 
Shakespeare’s day, Sir Edward Coke, Solicitor General, Attorney General, Chief Justice of Common Pleas 
and later of King’s Bench, Privy Counselor, parliamentarian, and author of the multi-volume Reports and 
Institutes of the Laws of England. His tomb announces, “Here Lies Edward Coke . . . Spirit, Interpreter, and 
Inerrant Oracle of the Laws, Discloser of its Secrets—Concealer of its Mysteries” (S, 3:1337)”. 
416 V. Lee Strain, op.cit., p. 560: “The epitaph’s phrasing directly links Coke’s professional reputation to the 
oracular practices of revealing (or disclosing) and concealing. It is a method that conceals the terms of 
judicial deliberation and has therefore more often than not been viewed by legal historians (let alone 
contemporaries) as an impediment to recovering the largely unwritten common-law tradition of judge-made 
law”. 
417 V. Lee Strain, op.cit., p. 560: “Coke himself treats the importance of the oracular concealment of 
reasoning to judicial reverence. In the course of detailing the several sources of the common law in Part 
Three of the Reports (1602), he explains, [In] the judiciall records of the Kings Courts, wherein cases of 
importance and difficultie are upon great consultation and advisement adjudged and determined, . . . the 
reasons or causes of the Judgements are not expressed; For wise and learned men doe before they judge, 
labour to reach to the depth of all the reasons of the cases in question, but in their judgements expresse 
not any: And in troth, if Judges should set downe the reasons and causes of their judgements within every 
Record . . . in mine opinion [they would] lose somewhat of their present authoritie and reverence; And this 
is also worthie for learned and grave men to imitate. (S, 1:60)” 
418 V. Lee Strain, op.cit., p. 560: “The oracular method was meant to cultivate a faith-based reverence for 
judicial opinions that was surely buttressed by the gravity of legal ceremony”.  



 220 

Pandosto de Robert Greene, écrite en 1588, dans laquelle un oracle de la loi rend un 

jugement dans une affaire similaire à celle du Conte d’Hiver déclarant ce qui suit : 

  
« La suspicion de l’acte n’équivaut pas à une preuve ; la jalousie, un juge inéquitable ; 

Bellario est chaste ; Egistus sans blâme ; Franion est un sujet fidèle ; Pandosto a commis 
une trahison ; sa fille est innocente ; et le Roi devra vivre sans héritier si ce qui est perdu 

n’est pas retrouvé. » 
 

La formulation du jugement dans Pandosto, même si elle est également concise, contient 

néanmoins des éléments supplémentaires par rapport à celle rendue par l’oracle dans Le 

Conte d’Hiver, tels que des références à des proverbes, ou des principes, ce qui permet 

de comprendre ce qui aurait pu motiver le jugement419. Par exemple, l’affirmation selon 

laquelle la suspicion ne suffit pas à elle seule pour prouver l’acte d’adultère est un renvoi 

direct au principe de la présomption d’innocence et de la nécessité de rapporter la preuve 

d’un acte pour condamner celui qui l’aurait commis. Par ailleurs, l’affirmation selon 

laquelle la jalousie ne peut constituer le motif d’une condamnation révèle le bon sens du 

juge, selon qui les passions humaines ne peuvent être élevées au rang du droit et d’un 

motif légitime qui justifierait un acte légalement répréhensible. Ce n’est pas le cas dans 

Le Conte d’Hiver, où la décision de l’oracle est dénuée de toute référence possible à une 

quelconque explication de ce qui aurait pu motiver le jugement rendu par lui.   

 

                                                
419 op.cit., p.561: “The rhetoric of Shakespeare’s own oracular pronouncement reflect this same emphasis 
on judicial reserve through a strategic revision of the source text, Robert Greene’s prose romance, 
Pandosto. The inheritance from Greene’s text has been largely overlooked by the few critics who seriously 
consider the function of Apollo’s oracle. Yet the wording of the oracular pronouncement in The Winter’s 
Tale replicates the wording in Pandosto minus the commonplaces that preface the judgment: ‘Suspicion is 
no proof; jealousy is an unequal judge; Bellario is chaste; Egistus blameless; Franion a true subject; 
Pandosto treacherous; his babe an innocent; and the King shall live without an heir if that which is lost be 
not found’. The commonplaces or axioms supply external principles of evaluation, or standards of 
probability and proof, that are superimposed upon the case at hand in order to reach a conclusion. The 
validity of the judgment is verifiable by reference to its premises that are themselves derived from solid 
proverbial wisdom: “Suspicion is no proof; jealousy is an unequal judge.” Regardless of the oracle’s 
supernatural powers, therefore, the deliberative process involved in its decision-making is rendered 
transparent to, and reproducible by, Greene’s reader. In contrast, by dropping these commonplaces the 
reasoning behind Shakespeare’s oracle becomes submerged”. 



 221 

La réaction de Léonte face au jugement de l’oracle se divise en deux temps, Léonte défie 

d’abord l’autorité de l’oracle, et par là-même « renverse ce qui est présenté dans la pièce 

comme étant une procédure judiciaire établie»420. Dans un deuxième temps, et suite de 

la mort subite de son fils qu’il interprète comme une expression de la colère des dieux 

contre lui, Leonte se plie à la décision de l’oracle et recourt à la foi pour se repentir de 

ses actes. La soumission de Léonte au jugement de l’oracle a été interprétée par certains 

comme une manière pour Shakespeare de résoudre le conflit entre le monarque et le 

juge par la soumission du premier à l’autorité judiciaire. Cependant, le passage par la 

religion et la foi à travers l’acte de repentir de Léonte nuance cette affirmation, comme 

nous le verrons dans cette seconde sous-partie.  

 

II) Le monarque, la loi et la religion  
 

La résolution du conflit et le rétablissement de la paix dans le royaume de Sicile passent 

par la soumission de Léonte au jugement de l’oracle. L’acceptation par Léonte de la 

décision de l’oracle a été interprétée comme une manière pour Shakespeare de montrer 

que le monarque a finalement cédé sa place de juge, et aurait continué d’occuper 

uniquement une place de souverain de la cité, désormais soumis à la loi et au pouvoir 

judiciaire421, symbolisant ainsi un « nouvel équilibre qui serait tout au moins une 

séparation des pouvoirs »422.  

 

                                                
420 V. Lee Strain, op.cit., p. 570: “By challenging the oracle’s authority, Leontes upends what is presented 
in the play as established legal procedure”. 
421 V. Lee Strain, op.cit., p.573: “In an effective accommodation of common-law and royal ideologies, 
Leontes’s abrupt shift in focus to religious practices both eject the King from the judge’s seat and redeems 
his character in accord with James I’s own political theology”. 
422 V. Lee Strain, op.cit., p. 569 : "Contraint de résoudre le conflit sur la scène, Shakespeare évoque des 
aspects des idéologies de Jacques 1er et de Coke qui sont reflétées dans l’orchestration d’un nouvel 
équilibre qui serait tout au moins une séparation des pouvoirs. » (« Obliged to resolve the onstage conflict, 
however, Shakespeare activates complimentary aspects of James’s and Coke’s ideologies that are 
reflected in the orchestration of a new balance—at the very least a separation—of powers at the end of the 
scene”). 



 222 

La séparation des pouvoirs entre le monarque et l’oracle signifie pratiquement que le 

monarque s’est soumis à l’autorité de la loi et du système judiciaire, que l’autorité 

judiciaire serait supérieure à l’autorité du monarque et qu’en cas de divergence entre les 

décisions rendues par les deux autorités, le monarque doit se plier à la décision rendue 

par les juges. Si, comme nous le rappelle V. Lee Strain, le tyran cesse d’être qualifié 

comme tel lorsqu’il se soumet à loi423, c’est au moment où Léonte se rend compte de son 

erreur fatale qui a ôté la vie à son fils (« C’est la colère d’Apollon ! Les cieux eux-mêmes 

/ Frappent mon injustice », CH, 3.2.144-5)424, que l’intrigue bascule, Léonte reconnaît son 

erreur, s’aligne à la décision de l’oracle se soumettant ainsi à la loi, et cesse par là-même 

de se comporter comme un tyran déraisonnable. L’acheminement de la pièce d’une 

tragédie vers une comédie ou une romance est donc déclenché par une prise de 

conscience du monarque de son erreur et de sa décision de se plier au jugement rendu 

par l’oracle. Mais si la soumission du monarque à la loi le libère de l’accusation de 

tyrannie, elle ne constitue néanmoins pas l’unique élément qui accompagne le monarque 

dans sa transformation vers un bon prince à la fin de la pièce.  

 

Dès qu’il prend conscience de ses actes, Léonte croit que le rétablissement de ce qui a 

été perdu peut se faire dans la même rapidité avec laquelle la paix et la stabilité du 

royaume ont été profondément ébranlés par ses actes. Il croit que la réconciliation avec 

Polixène ne tardera pas à se faire, qu’il courtisera de nouveau sa femme et qu’il rappellera 

Camillo qui reviendra de sitôt à Sicile425. Léonte ne tarde cependant pas à percevoir les 

ravages de ce qu’il a fait, la reine ayant entre temps perdu la vie suite à la nouvelle de la 

mort de son fils qui lui est insupportable, et il décide de s’infliger lui-même sa propre 

punition et de se repentir. L’acte de repentir de Léonte est essentiel dans l’évolution de 

la pièce et de son personnage, et il est donc important de se demander si c’est la 

soumission à la loi par le monarque (donc la séparation entre le pouvoir royal et le pouvoir 

judiciaire) qui permet de résoudre l’intrigue, ou si c’est la piété du monarque qui constitue 

                                                
423 op.cit., p. 572-4. 
424 Texte original en anglais: “Apollo’s angry, and the heavens themselves / Do strike at my injustice.” 
425 CH 3.2.151-168. 



 223 

la condition essentielle à la bonne gouvernance dans un régime monarchique. Les 

éléments importants qui permettent d’élucider la question sont les suivants : 

 

- Le premier élément qu’il faut rappeler se caractérise par le fait que Léonte se soit 

volontairement plié au jugement de l’oracle suite à la mort de son fils. Si Léonte 

s’est lui-même plié à la loi, la condition de la soumission du monarque à la loi 

comme condition d’une bonne gouvernance perd nécessairement un peu de son 

importance. La loi n’aurait pu s’imposer au monarque sans que ce dernier ait pris 

la décision de la respecter ; qu’en est-il de l’hypothèse où Léonte ne se serait pas 

plié à la décision de l’oracle, et aurait, malgré la mort soudaine de son fils, décidé 

de faire application de son propre jugement, sans aucun égard à la teneur du 

jugement de l’oracle. C’est d’ailleurs la première réaction de Léonte, et sans la 

souffrance que la mort de son fils lui cause, on n’aurait probablement pas assisté 

à un retournement de la situation. Le monarque aurait simplement fait prévaloir sa 

décision et le duel entre le juge (ou l’oracle) et le monarque n’aurait tout 

simplement pas eu lieu. La valeur attribuée à la soumission du monarque à la loi 

dans Le Conte d’Hiver ne peut donc négliger un élément qui n’est pas insignifiant, 

celui de la marge de manœuvre donnée par Shakespeare à Léonte d’accepter ou 

non de se plier à la décision de l’oracle.  

 

- Le deuxième élément à retenir se caractérise par la sanction que Léonte s’est lui-

même infligé. Lorsque l’oracle évoque dans son jugement que Hermione et 

Polixène sont innocents et que Léonte est un « tyran jaloux », aucune peine n’est 

prononcée à l’égard de Léonte. Si le jugement de l’oracle fait office de loi dans la 

pièce, il est intéressant de noter que cette loi est néanmoins dénuée de toute 

sanction, ce qui pose la question de son efficacité et de sa force obligatoire.  

C’est Léonte qui « s’auto-pénalise » en s’infligeant une peine imprégnée d’un 

aspect religieux (CH 3.3.228-239), il décide de se repentir pendant de longues 

années, et le retour à la vie d’Hermione à la fin de la pièce est l’aboutissement de 

toutes ces années durant lesquelles Léonte (accompagné de Paulina) se réfugie 



 224 

dans la foi et la piété. C’est donc encore une fois une décision prise par le 

monarque de s’infliger lui-même une sanction qui confère au jugement rendu par 

l’oracle une portée et une force obligatoire.  

 

En conclusion, il est possible d’affirmer que le jugement de l’oracle qui fait office 

de la loi dans la pièce, aurait probablement eu une portée bien plus limitée si le 

monarque n’avait pas délibérément choisi de s’y conformer et d’attribuer une 

sanction aux actes qu’il a commis et que l’oracle a condamnés.   

 

Avec cette portée limitée du jugement de l’oracle, la question se pose de savoir si c’est 

ce jugement – donc la loi et son application forcée – qui aurait servi de garde-fou à la 

colère et aux accusations injustes du prince, ou si c’est la sanction que Léonte s’est lui-

même infligée, à savoir l’acte de repentir, et donc la piété du prince, qui constitue la 

condition de l’évolution du cours des évènements vers une reconstitution de la paix et de 

l’ordre dans le royaume de Sicile. En d’autres termes, dans Le Conte d’Hiver 

Shakespeare serait-il en train de poser l’hypothèse que la piété du Prince serait la 

condition principale de la justice dans un régime monarchique ? Léonte ne représenterait 

pas exactement un tyran « reconverti » vers un bon roi, mais un tyran pieux qui aurait 

craint le jugement de Dieu, ce qui suppose selon une telle lecture de la pièce que tout 

dépend ultimement de la piété du prince, plutôt que de sa capacité à appliquer la loi de 

manière juste et équitable.  

 

Il est important de noter qu’il est en effet davantage question de piété dans cette pièce 

que de miséricorde, d’équité ou de pardon comme dans les pièces précédentes (Le 

Marchand de Venise et Mesure pour Mesure). Le Conte d’Hiver a été écrite après Le 

Marchand de Venise et Mesure pour Mesure, lesquelles posent la question de la 

nécessité de tempérer l’application de la loi par la miséricorde ou l’équité dans un régime 

républicain, et par le pardon dans un régime monarchique. Avec Le Conte d’Hiver, on 

aurait pu se poser la question de savoir si Shakespeare aurait changé de point de vue en 



 225 

affirmant que la résolution efficace d’une situation conflictuelle dépend ultimement de la 

piété du prince.  

 

Cette question est d’autant plus justifiable au regard de l’opinion adoptée à l’époque par 

Jacques 1er. En citant Constance Jordan, V. Lee Strain rappelle que pour Jacques 1er, 

« l’efficacité de la règle de droit ne pouvait être garantie que par la piété du 

monarque »426, et « seul Dieu serait capable de juger un roi [et que] néanmoins, un bon 

roi se soumettrait volontairement à la loi, en bon exemple pour son peuple. »427 Il aurait 

donc été possible de considérer que Le Conte d’Hiver, pièce écrite durant le règne de 

Jacques 1er, exprime l’opinion du roi, à savoir que la vérité du droit dépend ultimement 

de la piété du prince plutôt que de sa faculté à savoir trouver l’équilibre entre le glaive et 

la balance, entre la justice et ce qui devrait la tempérer, le pardon ou la miséricorde.  

 

Le problème avec une telle lecture du Conte d’Hiver est qu’elle néglige la manière tout à 

fait irrationnelle avec laquelle Léonte a agi, surtout si on le compare au duc (ou même à 

Angelo) dans Mesure pour Mesure. Rappelons que Léonte a émis des accusations 

graves d’adultère et de haute trahison contre Hermione et Polixène sans aucune preuve 

à l’appui et il est d’ailleurs possible de dire que la concision et l’absence de motivation de 

la décision de l’oracle (laquelle a rejeté ces accusations), font écho d’une certaine 

manière à l’absence de fondement des accusations de Léonte. Le jugement de l’oracle 

est similaire au jugement d’un juge qui ne trouve aucun élément à l’appui des accusations 

formulées par le demandeur. Le juge se trouve obligé de rejeter ces demandes, sans qu’il 

y ait dans son jugement une élaboration détaillée sur les faits de l’affaire ni sur les 

principes de droit qui s’y appliquent.  

 

Il y a donc un parallèle entre la rapidité avec laquelle Léonte accuse Hermione et celle 

avec laquelle l’oracle émet son jugement succinct rejetant les demandes de Léonte : ce 

                                                
426 V. Lee Strain, op.cit., p. 573: “As Constance Jordan reminds us in her discussion of The True Law of 
Free Monarchies, in James’s schema, [p]roper rule was guaranteed by [the King’s] piety.”  
427 V. Lee Strain, op.cit., p.573: “James repeatedly asserted that only God could judge a King; nevertheless, 
a good King will submit himself to the law as an example to his people.” 



 226 

rythme juridique diffère des deux pièces précédentes (Le Marchand de Venise et Mesure 

pour Mesure) où le procès prend une place principale et s’étend sur une bonne partie de 

l’intrigue, et cette différence est justement due au fait que dans les deux autres pièces, 

les faits allégués se sont effectivement déroulés, et qu’il ne s’agit pas d’allégations 

relevant du pur fantasme ou des soupçons du demandeur. 

 

Il est par ailleurs intéressant de noter la similitude dans l’objet des accusations formulées 

par Angelo contre Claudio dans Mesure pour Mesure, et par Léonte contre Hermione 

dans Le Conte d’Hiver. Pour Angelo, la fornication est un crime qui mérite d’être 

ressuscité pour que l’ordre soit rétabli dans la cité de Vienne, comme si l’autorité du prince 

ne pouvait s’installer qu’en contrôlant et sanctionnant par la peine la plus sévère, ce qu’il 

y a de plus incontrôlable, le désir humain. Pour Léonte, la seule suspicion de l’adultère 

de sa femme justifie qu’il mette en péril tout le royaume de Sicile, et qu’il sanctionne de 

la peine la plus sévère tous ceux qui ne s’alignent pas sur son jugement. C’est dans les 

deux pièces un acte que le prince associe à un acte de « débauche » qui déclenche 

l’intrigue, le prince ne percevant pas la possibilité de gouverner la cité et asseoir son 

autorité sans sanctionner un tel acte de la peine la plus lourde.  

 

Il est néanmoins difficile de percevoir une similitude entre les deux pièces qui aille au-

delà de la « débauche » de l’acte qui déclenche l’intrigue, car en réalité les faits diffèrent 

profondément, Claudio dans Mesure pour Mesure a manifestement commis l’acte interdit 

par la loi ressuscitée par Angelo, alors que Hermione dans Le Conte d’Hiver n’est pas 

coupable de l’acte d’adultère qui lui est imputé. Angelo dans Mesure pour Mesure n’a pas 

agi avec une folie déraisonnable, mais avec une sévérité excessive, il accuse et 

condamne Claudio à mort en dehors de tout procès. Il est possible de justifier cette 

rapidité du jugement par le fait que Claudio a commis un flagrant délit, il lui était d’ailleurs 

impossible de se défendre en niant les faits, et Juliette, sa fiancée avec qui il a commis 

l’acte de fornication, est enceinte et sa grossesse est rendue publique à partir du moment 



 227 

où Claudio est arrêté428. Ce n’est pas le cas d’Hermione qui n’a commis aucun délit, et le 

procès que Léonte lui a intenté ne sert en réalité que de prétexte pour atténuer les 

accusations de tyrannie qui sont formulées contre lui par le reste des protagonistes de la 

pièce.  

 

Par ailleurs, s’il est vrai qu’il s’agit de désir non réprimé que le prince sanctionne dans les 

deux pièces, dans Le Conte d’Hiver la situation est bien plus grave puisque l’accusation 

d’adultère est accompagnée d’une accusation de haute trahison, Léonte croyant que 

l’acte d’adultère qu’il impute à Hermione et Polixène est accompagné d’une préméditation 

de lui ôter la vie429. Le point de départ des deux intrigues est donc dans l’apparence 

comparable mais en réalité profondément différent, Angelo – et plus tard le duc – se 

basent sur des faits réellement commis alors que Léonte ne se base sur aucun fait réel 

pour émettre ses accusations et son jugement.  

 

Ce point de départ des évènements est important à relever si l’on veut effectuer une 

comparaison entre Mesure pour Mesure et Le Conte d’Hiver pour déterminer si en effet, 

le point de vue de Shakespeare a réellement évolué mettant la piété au centre d’une 

bonne gouvernance dans un régime monarchique. Ce dont il est essentiellement question 

dans Mesure pour Mesure c’est l’exercice par le prince de sa faculté de pardonner un 

crime s’il juge que la sanction prévue par la loi est trop sévère, surtout lorsque cette loi 

est désuète. Angelo refuse de faire usage de cette faculté, mais le duc Vincentio y a 

recours à la fin de la pièce et tempère la sévérité de la sanction, sauvant ainsi la vie de 

l’accusé. L’usage de la faculté de pardonner suppose donc que le crime ait été commis, 

et que l’élément matériel ait eu lieu. Aucun protagoniste dans Mesure pour Mesure, dont 

Isabelle qui prend la défense de son frère, ne nie que Claudio est coupable de fornication. 

Cet élément est essentiellement différent dans Le Conte d’Hiver, où tous les 

protagonistes, à part le prince, nient les faits imputés à Hermione, ces faits étant le fruit 

                                                
428 MM 2.3.10-1: Provost (to the Duke):” (…) Look, here comes one, a gentlewoman of mine, / Who, falling 
in the flaws of her own youth, / Hath blistered her report. She is with child, / And he that got it, sentenced – 
a young man / More fit to do another such offence / Than die for this.” 
429 CH 3.2.11-9. 



 228 

de l’imagination de Léonte. Il n’aurait donc pas pu s’agir de « pardon » dans Le Conte 

d’Hiver, puisque la condition du pardon, à savoir que les faits se soient effectivement 

déroulés, n’est pas satisfaite.   

 

En d’autres termes, on ne pouvait s’attendre de Léonte à ce qu’il fasse usage de sa 

faculté de pardonner Hermione, ce n’est pas à mon sens la raison pour laquelle il échoue, 

en comparaison notamment avec le duc Vincentio, à garantir une bonne gouvernance de 

la cité, laquelle passe nécessairement par une résolution satisfaisante des litiges. Les 

actes qu’il impute à Polixène et Hermione sont le pur fruit de son imagination, une 

situation pareille ne peut être résolue par la nécessité de tempérer la loi, le cœur du 

problème n’étant pas la sévérité excessive de la loi et de la sanction qu’elle prévoit mais 

le fait que les faits allégués n’ont tout simplement pas eu lieu.  

 

Il semble donc que l’accès de folie de Léonte ne pouvait être corrigé qu’à travers le 

repentir et la piété.  Le recours à la religion semble désormais être la seule issue pour 

parer aux agissements déraisonnables de Léonte, et ce recours fait en quelque sorte 

écho au fait que le prince a agi de manière parfaitement irrationnelle, en s’affranchissant 

de toute logique légale. Il était peu envisageable dans cette absence totale de logique 

légale, qu’une notion juridique, comme la justice et ses tempéraments, puisse venir en 

aide au prince ou aux accusés pour aboutir à une résolution du procès. La piété aurait 

peut-être été le seul moyen qui permette de passer de la tragédie au début de la pièce, 

à la comédie et à la romance à la fin de la pièce.  

 

Il est donc difficile d’affirmer, si on compare notamment Le Conte d’Hiver à Mesure pour 

Mesure, que c’est la piété du prince à elle seule qui résout l’intrigue dans Le Conte 

d’Hiver, et que Shakespeare se serait aligné à l’opinion précitée de Jacques 1er, selon 

qui la condition de l’efficacité de la règle de droit serait la piété du monarque. Ce que 

Shakespeare affirme davantage c’est que le monarque ne peut gouverner et être un bon 

juge que s’il respecte les règles élémentaires du bon sens, lesquelles requièrent que les 

soupçons d’un roi ne peuvent suffire – malgré l’autorité de celui dont ils émanent – à 



 229 

constituer des faits, et qu’aucune loi ni aucun principe de droit ne sont à même de corriger 

un comportement déraisonnable du monarque.  

 

Les conséquences d’un tel acte ne se résument pas simplement, comme dans Mesure 

pour Mesure, à une situation d’injustice, où l’ordre de la cité n’est pas fondamentalement 

ébranlé mais où les parties au procès se retrouvent face à une solution insatisfaisante de 

leur conflit. Le Conte d’Hiver illustre la fougue d’un monarque qui se livre à ses soupçons 

sans aucune preuve à l’appui, et un tel comportement met en péril tout son royaume et 

sa famille. La reine ainsi que les héritiers au trône, disparaissent, Mamillius décède et 

Perdita est abandonnée, c’est l’existence et la continuité du royaume de Sicile qui sont 

mises en danger si le prince ne respecte pas les règles élémentaires du droit et de la 

logique légale. Léonte choisit la piété suite à la souffrance liée à la mort de son fils, et 

cette piété est la seule issue possible pour contrer les comportements déraisonnables du 

prince, mais il est difficile d’extrapoler cette affirmation et de dire que la pièce pose 

l’hypothèse que la piété du prince est le seul élément capable de résoudre une situation 

litigieuse et de rétablir la paix dans un régime monarchique.  

 

L’acte de repentir de Léonte a par ailleurs été accompagné par Paulina, personnage 

principal qui redonne vie à Hermione à la fin de la pièce. Paulina, Hermione et Perdita 

sont les trois figures féminines de la pièce et toutes les trois jouent un rôle important, qui 

leur vaut d’ailleurs des accusations de sorcellerie et d’hérésie. La notion de l’influence de 

la religion sur le règne du monarque n’apparaît donc pas uniquement à travers l’acte de 

repentir de Léonte, mais aussi à travers les accusations de sacrilège formulées contre 

les figures féminines influentes de la pièce.  

 

Pour certains analystes, la transformation de Léonte grâce à l’acte de repentir serait une 

manière pour Shakespeare de qualifier l’influence de la religion chrétienne comme étant 

positive, qu’elle aurait « apporté un approfondissement de la vie des femmes ainsi qu’une 

nouvelle sensibilité des hommes à leur endroit » et que cette religion aurait « révélé des 



 230 

possibilités de l’âme humaine qui sont dignes de contemplation par les philosophes et 

d’imitation par les poètes. »430  

 

Cependant, cette influence de la religion n’apparaît pas de manière aussi positive dans 

le rapport entre le monarque et les femmes qui s’opposent à ses décisions, Paulina étant 

la plus importante de ces figures féminines. Pour Léonte, offenser le roi c’est rejeter 

l’ordre politique voulu par Dieu, il s’agit donc d’un comportement déviant, qu’il faut 

sanctionner. Ces accusations contre les femmes dans la pièce interviennent sur un fond 

de lutte croissante contre la sorcellerie, et il est important de comprendre dans une 

deuxième partie le contexte dans lequel ces accusations sont intervenues ainsi que leur 

influence sur le déroulement des événements dans Le Conte d’Hiver.  

 

Deuxième Partie : Les femmes dans Le Conte d’Hiver  
 

I) Paulina, Hermione et Perdita face à l’injustice du monarque  
 

Paulina, personnage principal de la pièce, joue un rôle important dans la prise de 

conscience par Léonte de son erreur et dans sa décision de se repentir, et c’est elle qui 

redonne vie à Hermione à la fin de la pièce. Virginia Lee Strain, rappelant certaines 

critiques de la pièce, qualifie Paulina à juste titre de « guide spirituel de Léonte » et la 

compare à une figure oraculaire s’apparentant à une représentation d’Apollo sur terre, 

jouissant d’une fonction à la fois « légale et spirituelle » 431 :   

 
« Alors que l’oracle d’Apollon fait une apparition mineure sous forme de prononciation de 
son jugement lors de la scène du procès, sa présence judiciaire est néanmoins palpable 

                                                
430 A. Bloom, L’amour et l’amitié, op.cit., p. 462. 
431 op.cit. p.558: “While Apollo’s oracle makes a minor appearance in the form of its pronouncement that is 
revealed during the trial scene, its judicial presence is nevertheless extended throughout the play via its 
avatars, Paulina and Camillo. A number of critics have identified Paulina as “Apollo’s representative.” 
Through her role at the end of the trial and her orchestration of the final scene in which Hermione’s statue 
is awakened, she becomes ‘the spiritual guide for Leontes, eventually leading to his new health and that of 
the body politic. Her function as Apollo’s representative, however, is legal as well as spiritual’. ” 



 231 

tout au long de la pièce à travers ses avatars, Paulina et Camillo. Un bon nombre de 

critiques ont identifié Paulina comme étant ‘la représentante d’Apollo’. A travers son rôle 
à la fin du procès et son orchestration de la scène finale dans laquelle la statue 

d’Hermione s’éveille, elle devient ‘le guide spirituel de Léonte, menant éventuellement à 
sa renaissance et à celle du corps politique’. Sa fonction en tant que représentante 

d’Apollon, est légale et spirituelle à la fois. » 

 
L’autorité spirituelle et juridique de Paulina ressort non seulement de la dernière scène 

où elle redonne vie à Hermione, symbolisant la renaissance du royaume de Sicile, mais 

également de ses différents discours et prises de position tout au long de la pièce. Paulina 

est tout d’abord celle qui rendra visite à Hermione en prison, enfreignant ainsi les 

instructions de Léonte qui avait émis l’ordre strict d’interdire à Hermione de recevoir des 

visiteurs en prison432. Une question se pose à ce titre au niveau processuel, celle de 

savoir si Léonte était en droit d’interdire toute visite à Hermione après l’avoir 

emprisonnée. Plus précisément, on se demande si Hermione ne pouvait au moins être 

assistée par un avocat, Paulina emploie d’ailleurs le terme « advocate » au moins une 

fois lors de ses visites secrètes à Hermione433. Un accusé n’avait-il donc pas le droit 

d’obtenir la visite de son conseiller juridique ? La nature du procès intenté par Léonte 

contre Hermione permet d’élucider la question et c’est au moment de l’ouverture de 

l’audience, lorsque l’officier énonce l’acte d’accusation contre Hermione, que cette nature 

est déclarée 434 :  

 
LEONTE. – « Lisez l’accusation.  

                                                
432 CH 2.2.1-20. 
433 Texte original en anglais: "Paulina. – (…) Pray you, Emilia,/Commend my best obedience to the 
Queen./If she dares trust me with her little babe/I’ll show’t the King, and undertake to be/Her advocate to 
th’ loud’st. We do not know/How he may soften at the sight o’th’ child./The silence often of pure 
innocence/Persuades when speaking fails”. CH, 2.2.32-45. 
434 Texte original en anglais: “Leontes. – Read the indictment./Officer (reads). – Hermione, queen to the 
worthy Leontes, King of Sicila, thou art here accused and arraigned of high treason in committing adultery 
with Polixenes, King of Bohemia, and conspiring with Camillo to take away the life of our sovereign lord the 
King, thy royal husband; the pretence whereof being by circumstances partly laid open, thou, Hermione, 
contrary to the faith and allegiance of a true subject, didst counsel and aid them for their better safety to fly 
away by night.” 



 232 

L’OFFICIER (il lit). – Hermione, reine du noble Léonte, roi de Sicile, tu es ici accusée et 

inculpée de haute trahison pour avoir commis l’adultère avec Polixène, roi de Bohême, et 
avoir conspiré avec Camillo afin d’ôter la vie à notre souverain seigneur le roi, ton royal 

époux (…) » 
(CH 3.2.11-9)  

 

Il s’agit donc d’un procès de haute trahison, Hermione étant non seulement accusée par 

Léonte d’avoir commis un acte d’adultère, mais également d’avoir voulu attenter à la vie 

du roi. Comme l’affirment B.J et Mary Sokol, ce procès de haute trahison est désormais 

« suspect » car conduit par un juge injuste435, la preuve à l’appui des accusations étant 

manifestement absente. Les deux auteurs rappellent par ailleurs que le crime de haute 

trahison, réprimé par la loi anglaise depuis 1352, constituait le crime pénal le plus 

sévèrement sanctionné. Le fait de comploter ou imaginer la mort du roi – accusation que 

Léonte émet contre sa femme et Polixène – était assimilé à une tentative d’attenter à la 

vie du monarque, et faisait partie des actes lourdement punis sous la qualification de 

haute trahison 436 :  

 
« La trahison était considérée comme le crime pénal le plus grave. Par conséquent, au 

début de l’Angleterre moderne les punitions les plus sévères étaient réservées à ceux qui 
étaient inculpés en tant que traitres. Considérée comme un crime depuis l’époque 

médiévale, la haute trahison est désormais réprimée par un texte de loi depuis 1352 (25 

Edw, III, st.5 c.2). Ce texte de loi considérait que les actes suivants étaient constitutifs de 
haute trahison : comploter ou imaginer la mort du roi, sa femme ou leur fils ainé ; violer la 

femme du roi, ou sa fille ainée célibataire, ou l’épouse de son fils ainé ; faire la guerre 
contre le roi ou aider ses ennemis à le faire (…) » 

                                                
435 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 375: “Many treason trials in Shakespeare’s plays are in a degree suspect, 
as in the trial of Hermione (conducted with a valid indictment (WT, 3.2.12-20), but an unjust judge).” 
436 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.369: “Treason was considered the most serious criminal offence. 
Consequently, in early modern England the most terrible punishments were reserved for those found guilty 
as traitors. Once a medieval felony, treason was made a statutory offence in 1352 (25 Edw, III, st.5, c.2). 
This act defined high treason as any of the following: plotting or imagining the death of the king, his wife or 
eldest son; violating his wife, or his eldest unmarried daughter, or the wife of his eldest son; making war 
against the king or helping his enemies to do so; forgery of the great seal or coinage of the realm; killing 
the treasurer, chancellor, or judges in court.” 



 233 

 
La sanction encourue pour un acte de trahison était très sévère, allant jusqu'à la mort par 

des moyens violents et la saisie des biens du condamné, ainsi que le transfert de sa 

propriété au roi437. C’est la peine qu’Hermione aurait pu subir à l’issue du procès 

que Léonte lui a intenté. Parmi les conséquences importantes résultant de la gravité de 

ce crime, B.J et Mary Sokol ont relevé l’interdiction jusqu’en 1696 faite à l’accusé de se 

faire assister par un avocat, contrairement à la couronne, qui pouvait désormais 

bénéficier de l’assistance d’un conseiller juridique lors du procès 438 :  

 
« Parce que la trahison était perçue comme un crime si odieux, aucun accusé n’était en 

droit (…) de se faire assister par un conseiller juridique jusqu’en 1696, à moins qu’une 

règle spéciale de droit s’appliquât, alors qu’en parallèle, et depuis l’époque Tudor, la 
couronne pouvait se faire représenter par un procureur général, la différence de traitement 

des deux situations était critiquée par les contemporains (…)» 

 
Le Conte d’Hiver datant du début du 17eme siècle, l’interdiction d’avoir recours à un 

avocat par l’accusé du crime de haute trahison était probablement applicable au moment 

où la pièce a été écrite, ce qui expliquerait l’interdiction faite à Paulina de voir Hermione. 

Il faut aussi noter qu’à l’époque de la pièce, un grand nombre de textes de loi ont été 

édictés en matière de trahison, et B.J et Mary Sokol affirment que 68 textes auraient été 

rédigés et publiés dans ce domaine, ce qui signifie que le procès dans la pièce fait écho 

en quelque sorte au contexte juridique de l’époque par rapport aux procès de haute 

trahison. B.J et Mary Sokol rappellent par ailleurs que donner des attributs au roi, tel que 

« tyran » ou « hérétique », termes utilisés par Paulina contre Léonte, étaient passibles de 

                                                
437 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.368-9: “In all these cases, a conviction resulted in a terrible death which 
was usually to be hanged, drawn and quartered. This meant that the convicted prisoner was hanged by the 
neck and cut down alive, his genitals cut off (to show his issue was disinherited), disemboweled, and his 
heart cut out. These body parts were burnt at the place of execution. Then the head was cut off, and the 
disemboweled corpse was sent to be boiled in prison. All the traitor’s lands and goods were forfeit to the 
king”.  
438 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 370: “Because treason was regarded as so heinous a crime, no accused 
was allowed to plead ‘benefit of clergy’ (…) The accused was not allowed the help of legal counsel until 
1696 unless some special point of law applied, but from Tudor times the crown would be represented by 
prosecution counsel, such as the attorney general or solicitor general, a disparity that was criticized by 
contemporaries (…)” 



 234 

la peine de haute trahison. Même le simple fantasme d’attenter à la vie du roi pouvait être 

interprété comme une haute trahison passible de la sanction la plus sévère, sans 

qu’aucune preuve ne soit exigée439. Le soupçon maladif de Léonte ne semble donc pas 

être hors contexte, et reflèterait au contraire l’ambiance de paranoïa de la couronne de 

l’époque.  

 

Hermione quant à elle ne se défend pas du tout durant le procès, et l’on se demande si 

c’est uniquement la tristesse qui la fait plier à l’accusation de Léonte, ou s’il y aurait une 

raison qui tiendrait à la nature du procès qui est intenté contre elle et que l’on vient 

d’évoquer. Hermione affirme que personne ne pourrait témoigner en sa faveur et que ses 

propres mots seraient dénués de valeur face aux accusations de Léonte 440 :  

 
HERMIONE. – « Puisque tout ce que j’ai à dire ne peut être  
Que de nier les faits dont on m’accuse, et que 

Tout témoignage en ma faveur ne peut venir  
Que de moi-même, il me servira peu  

De dire ‘non coupable’. Et ma sincérité,  
Étant jugée mensonge, sera, si je l’exprime,  

Reçue de même (…) » 
(CH 3.2.19-51) 

 
                                                
439 B.J et Mary Sokol, op.cit., v. sous “Treason”, p. 371: “Between 1485 and 1603, sixty-eight treason 
statutes were enacted, a remarkably large number (Bellamy, 1979, p 12). These were often a result of 
concerns about the succession following a royal marriage, remarriage, or divorce, or about religious 
supremacy. For example, an Act of 1534 made treasonable any deeds or written or printer words impugning 
the regularity of Henry VIII’s marriage to Anne Boleyn, the first time that words alone were made treasonable 
by statute. Soon afterwards the definition of treason was extended to words spoken maliciously against 
King Henry VIII, his Queen or royal heir. It was also treason maliciously to call the King either by written or 
spoken word, a heretic, a tyrant, a usurper, a schismatic or infidel. Most importantly, the courts extended 
the category of imagining the death of the king, made treasonous by statute in 1352, to include using words 
and writings against the king. Even if no direct intent was found in the words, an indirect intent could be 
implied and used to convict for treason. Examples of words used to form the basis of successful 
prosecutions include repeating gossip in the street or commenting in public on the king’s person (…) 
Subsequent acts of Edward, Mary and Elizabeth partly retracted these provisions, but also extended similar 
ones (…)”.  
440 Texte original en anglais: “Hermione. – Since what I am to say must be but that / Which contradicts my 
accusation, and / The testimony on my part no other / But what comes from myself, it shall scarce boot me 
/ To say ‘Not guilty’. Mine integrity / Being counted falsehood shall, as I express it, / Be so received (…)” 



 235 

Il semblerait que la réponse d’Hermione reflète les règles de l’époque régissant les 

moyens de preuve dans les procès relatifs à la haute trahison. En effet, B.J et Mary Sokol 

affirment que le témoignage sous serment, venant de l’accusé ou de ses témoins, n’était 

pas admis comme moyen de preuve recevable dans les procès de haute trahison 441 :  

 
« Les défendeurs et leurs témoins n’avaient pas le droit de présenter une preuve sous 

serment (les premiers témoignages sous serment ont été autorisés à partir de 1696), alors 
que ce droit était attribué au procureur. Deux témoins du procureur étaient requis, alors 

qu’en pratique ceci n’était pas strictement exigé. Le juge avait un rôle actif, examinait les 
témoins et les défendeurs, et instruisait le jury. » 

 
Hermione ne pouvait donc se défendre seule contre les accusations de haute trahison de 

Léonte, c’est Paulina qui prend sa défense, acte courageux qui enfreint non seulement 

les instructions de Léonte, mais également les règles de procédure pénale qui semblent 

avoir été en vigueur en Angleterre au moment où la pièce a été écrite. La visite de Paulina 

à Hermione en prison qui enfreint les ordres de Léonte, lui permet par ailleurs d’apprendre 

que cette dernière a donné naissance à une petite fille, Perdita. Paulina, affirmant que 

« la tâche revient à une femme »442, décide de prendre l’enfant pour le montrer à Léonte, 

espérant l’attendrir et le persuader de l’innocence d’Hermione. Mais Léonte est 

intransigeant, il nie la paternité de Perdita, persuadé qu’elle est le fruit du rapport adultérin 

entre Hermione et Polixène, et ordonne à Antigonus, l’époux de Paulina, de l’abandonner 

dans un village lointain.   

 

Contrairement à sa femme, Antigonus manifeste une obéissance totale aux ordres de 

Léonte, il accepte de prendre Perdita et de l’abandonner dans un lieu désert, et sera par 

la suite dévoré par un ours. B.J et Mary Sokol considèrent que le sort qui a été réservé à 

Antigonus équivaut à une sanction imaginée par Shakespeare face à ce meurtre présumé 

                                                
441 B.J et Mary Sokol, op.cit., v. sous “Treason”, p. 371: « Defendants and their witnesses were not allowed 
to give sworn evidence (sworn defence witnesses were first allowed from 1696), although the prosecution 
could. Two prosecution witnesses were required, although in practice this was not always strictly applied. 
The judge took an active role, examining witnesses and the defendant, and instructed the jury”. 
442 CH 2.2.35: “The office/Becomes a woman best.” 



 236 

de Perdita, l’infanticide constituant un acte rare et choquant, très peu répandu à 

l’époque (l’abandon de Perdita est d’ailleurs assimilé par Hermione au meurtre de sa 

fille443) 444 :  
 

« Un autre acte qui aurait été aux frontières de la qualification du ‘meurtre’, était 

l’infanticide. L’assassinat des enfants dans Macbeth et Richard III est équivalent à un 

meurtre, mais le massacre de nouveaux nés imaginé dans Macbeth 1.7.54-9 et 4.1.30-1, 
et l’abandon de Perdita n’y étaient peut-être pas assimilables. Antigonus semble avoir été 

puni pour avoir abandonné Perdita, alors qu’il laisse de l’argent et une note disant ‘Petite 
fleur, / Le sort soit avec toi ! Voici ta couche. Et là ! » (CH 3.3.45) ; La reine Hermione a 

qualifié l’abandon de Perdita de ‘meurtre’ : ‘Et ma troisième joie, /  Née sous la pire étoile, 
on l’arrache à mon sein, / Le lait de l’innocence dans sa bouche innocente, / Pour être 

assassinée (WT 3.2.97-100)’. En 1610, ce péché aurait été particulièrement choquant 
(nous rappelons à ce titre la réplique de Lady Macbeth, ‘décerveler [mon bébé]’ (Macbeth 

1.7.58)). Car, même si les statistiques sont certainement difficiles à confirmer, et un 
certain nombre de cas de mortalité infantile auraient pu être l’œuvre d’un accident, selon 

Laslett, 1983, p 174, le taux d’infanticide en 1610 à Londres était très réduit, soit un taux 

de 3 pour 100,000. » 
 
Antigonus ira même jusqu'à affirmer, au moment où il abandonne Perdita, qu’elle serait 

selon lui une « bâtarde », s’alignant ainsi aux accusations infondées d’adultère émises 

par Léonte contre Hermione 445 :  

                                                
443 “(…) My third comfort, /Starred most unluckily, is from my breast,/The innocent milk in it most innocent 
mouth,/Haled out to murder (…)” (CH 3.2.95-8) 
444 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 236: “Another deed on the fringe of murder was infanticide, as noted above. 
The killing of actual children in Macbeth and Richard III is murder, but the slaughter of newborn infants 
imagined in Macbeth 1.7.54-9 and 4.1.30-1 and the exposure of infant Perdita might not have been seen 
in the same light. Antigonous seems punished for exposing Perdita, although he leaves money and a scroll 
with her, saying ‘Blossom, speed thee well!” (WT 3.3.45); Queen Hermione has called the ill-treatment of 
baby Perdita a ‘murder’: My third comfort, /Starred most unluckily, is from my breast,/The innocent milk in 
it most innocent mouth,/Haled out to murder. In 1610 this sinful act may have been especially shocking (in 
common with Lady Macbeth’s resolve to ‘dashed the brains out’ (Macbeth 1.7.58)). For, although statistics 
are undoubtedly hard to confirm, and some infant mortality may been non-accidental, according to Laslett, 
1983, p 174, the rate of infanticide in 1610 in London was at the vanishingly small level of about 3 per 
100,000.” 
445 Texte original en anglais: “Antigonus. – (…) Dreams are but toys,/Yet for this once, yea, superstitiously,/I 
will be squared by this. I do believe/Hermione hath suffered death, and that/Apollo would – this being indeed 



 237 

 
ANTIGONUS. – « (…) Je suis persuadé qu’Hermione 

A été mise à mort, qu’Apollon a voulu  
Que cet enfant – vraiment issu de Polixène –  

Fut déposée ici, pour survivre ou mourir,  
Dans le pays de son vrai père (…) » 

(CH 3.3.40-5) 

 
La notion de bâtardise apparaît dans plus d’une pièce chez Shakespeare, il s’agit souvent 

– comme pour la sorcellerie – d’une accusation portée à l’égard de femmes 

désobéissantes face à l’ordre établi, dont le sort est d’être punies, notamment à travers 

l’interdiction de succéder à leurs parents. En effet, comme B.J et Mary Sokol le rappellent, 

le bâtard était l’enfant illégitime, né hors mariage, et selon les règles de la common law, 

l’enfant illégitime était frappé d’une interdiction de succéder 446 :  

 
« Un bâtard était un enfant illégitime. Selon la loi canonique, les parents étaient 
considérés comme ayant péché en ayant conçu un enfant hors mariage et devaient être 

punis. Une partie de la punition incombait à l’enfant, car le statut de bâtardise conférait 
certaines incapacités civiles (…) Selon la common law, et à travers une fiction juridique, 

un enfant illégitime était considéré filius nullius, c’est-à-dire l’enfant de personne. Au 
12eme siècle, Glanvill a écrit que cela signifiait que l’enfant ne jouissait d’aucun droit de 

succession, les bâtards ne pouvant hériter de la propriété immobilière provenant de l’un 

ou l’autre des deux parents. Et les enfants illégitimes n’avaient pas d’héritiers à part les 
enfants auxquels ils auraient eux-mêmes donné naissance. Aucun autre héritier ne 

                                                
the issue/ Of King Polixenes – it should here be laid,/Either for life or death, upon the earth/Of its right 
father. Blossom, speed thee well!” 
446 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 23-4: “A bastard was an illegitimate child. Under canon law the parents had 
sinned by conceiving a child outside a marriage and should be punished. Part of the punishment fell on the 
child, because the status of bastardy conferred certain civil disabilities (…) At common law, by a legal 
fiction, an illegitimate child was filius nullius, the child of no one. In the twelfth century Glanvill wrote that 
this meant he or she had no rights of inheritance, so bastards could not inherit real property (land), from 
either parent and themselves had no heirs except those born of their body; no collateral heirs could inherit 
from them. Apart from these disabilities the common law considered bastard had the same rights at law as 
any free person.” 



 238 

pouvait leur succéder. A part ces incapacités, la common law considérait que le bâtard 

avait les mêmes droits que toute autre personne libre. » 

 
Perdita pouvait-elle être considérée au regard de la loi de l’époque comme un enfant 

« bâtard » comme le prétend Antigonus ? La loi canonique et la common law ne 

s’accordaient pas sur toutes les questions relatives à la bâtardise, et un conflit a eu lieu 

entre les deux juridictions notamment quant aux conséquences d’une telle 

qualification447. Si la succession en matière immobilière relevait en principe de la 

compétence des tribunaux de common law, le conflit principal entre les deux juridictions 

tenait à la différence des critères retenus pour qualifier un enfant de « bâtard » lorsqu’un 

mariage avait lieu après la naissance, ou en cas d’adultère. Léonte accuse Hermione 

d’adultère et refuse de reconnaître la paternité de Perdita, considérant qu’elle serait le 

fruit de la relation adultère avec Polixène. Selon la loi anglaise de l’époque – et même si 

on pose l’hypothèse que les accusations d’adultère émises par Léonte contre sa femme 

étaient vérifiées – il n’est pas sûr que Perdita aurait été considérée comme un enfant 

illégitime car adultérin.  

 

En effet, la loi canonique et la common law posaient des conditions divergentes en la 

matière, la première considérait que l’enfant adultérin serait nécessairement illégitime, 

alors que la deuxième avait préconisé une méthode connue sous le nom de « four seas » 

ou « les quatre mers ». Selon cette méthode, si le père était présent ou du moins aurait 

pu être présent au moment de la conception de l’enfant, cela suffisait pour rejeter 

                                                
447 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 24: “Treatment of the illegitimate child led to a conflict between Church and 
common law courts. Disputes about the validity of a marriage, and the punishment of marital and sexual 
offences were heard in the Church courts, but any disputed inheritance of real property was determined by 
the common law courts. So, in theory, questions of bastardy were referred to the Church courts for a 
bishop’s certificate of legitimacy in much the same was as questions about the validity of a marriage (…) If 
the bishop’s decision on legitimacy resulted in disputed claims to the inheritance of real property, these 
claims had to be heard in the king’s common law courts. The problem was that the common law and canon 
law applied different rules to determine illegitimate status, which could have substantial effect on the 
outcome of arguments about the inheritance of real property. The main cause of dispute between Church 
and common law courts concerned the particular circumstance known as ‘special bastardy’. Here a child 
was born and the parents married subsequently. Under canon law a subsequent marriage legitimized a 
child, but the common law did not accept this, holding such a child still illegitimate and therefore incapable 
in inheriting real property (…)” 



 239 

l’accusation d’illégitimité de l’enfant. Cette règle est demeurée en vigueur jusqu’en 1732, 

bien après la rédaction du Conte d’Hiver, ce qui signifie que selon la loi de l’époque, il 

n’est pas sûr que Perdita, même si elle était issue d’une relation adultère tel que le 

prétend Léonte, aurait été considérée comme un enfant illégitime ou « bâtard » avec les 

conséquences qui en découlent 448 :  

 
« La loi canonique a qualifié de bâtards les enfants nés d’une relation adultère, alors que 

la common law posait une forte présomption allant à l’encontre de la qualification 
d’illégitime à un enfant né d’une femme mariée. Selon la common law, par exemple, si un 

mari était en France au moment où la conception aurait dû avoir lieu, l’enfant était 
considéré légitime (le mari ayant pu naviguer et rentrer chez lui durant la nuit (…)). Cette 

interprétation a ensuite évolué vers le test des ‘quatre mers’, selon lequel l’enfant serait 

considéré légitime, tant que le mari n’était pas impotent, et qu’il se trouvait au royaume à 
n’importe quel moment durant la grossesse (…) Ce test a été utilisé jusqu’en 1732, puis 

abandonné car ‘absolument insensé’ (…) » 

 
Perdita est donc injustement reléguée au rang de bâtarde, abandonnée à son sort et 

déshéritée des biens du royaume449. Malgré cette dégradation de son statut, Perdita 

parvient à séduire et épouser un prince, Florizel, fils de Polixène, tournure inattendue, 

surtout à comparer avec la situation des personnes reléguées au rang de la bâtardise de 

                                                
448 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 25: “Canon law bastardized children born from an adulterous relationship, 
but the common law had a strong presumption against a finding of illegitimacy for a child born to a married 
woman. In common law, for example, if a husband was in France at the time when conception might have 
taken place then the child was held to be legitimate (the husband could have sailed home at night – 
Helmholz, 1969, p 370). This evolved into the ‘four seas’ test which held that as long as the husband was 
not impotent and he was in the kingdom at any time at all during the pregnancy then the child was legitimate 
(see Keeton, 1930, pp 1-7). The rule was quaintly expressed in a case reported in a Year Book in 1406 as 
‘Whosoever bullet my cow, the calf is mine’ (keeton, 1930, p 7; Helmholz, 1969, p 370). The four seas test 
was used until 1732 and then abandoned ‘on account of its absoluted nonsense’ (quoted ibid)”. 
449 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 29-30: “There are hints in WT that Perdita’s alleged bastardy might make 
her more than usually available as a prince’s concubine. This is expressed crudely in the source, Greene’s 
Pandosto, but only insinuated in WT. Baby Perdita’s beauty causes even a country Shepherd to suppose 
her birth to have been due to an illicit court-intrigue: ‘Though I am not bookish, yet I can read ‘waiting-
gentlewoman’ in the scape’ (WT 3.3.70-1). Her bastardy is accepted by Antigonus (3.3.42-5), and note is 
taken of the likelihood she has had higher origins than her station by Polixenes (4.4.156-9) and Camillo 
(4.4.578-9)”.  



 240 

l’époque. Cet avantage tiendrait à sa beauté, mais également à l’éloquence et à 

l’intelligence de Perdita, reconnues par Camillo et même Polixène :  

 
POLIXENE (à Camillo). – « C’est bien la plus jolie roturière qui ait  

Jamais couru sur l’herbe. Ses gestes, son aspect,  
Tout fait sentir je ne sais quoi de plus grand qu’elle,  

Trop noble pour ce lieu. »450 
(CH 4.4.156-9) 

 
CAMILLO. – « Je ne puis regretter 

Qu’on ne l’ait pas instruite, car elle peut en apprendre 
A la plupart des maitres. »451 

(CH 4.4.559-561) 

 
Il est intéressant de noter à ce titre qu’interdire aux héritiers masculins accusés de 

bâtardise de succéder à leurs parents constituait une tâche bien plus difficile à réaliser 

que celle d’interdire l’héritage aux femmes. B.J et Mary Sokol rappellent que dans la 

majorité des pièces de Shakespeare, ce sont les femmes récalcitrantes à l’autorité 

parentale qui sont frappées de cette sanction, et qu’à part Le Roi Lear, les pièces de 

Shakespeare ne contiennent pas en général de situation où c’est un fils qui est menacé 

d’être privé de la succession de ses parents  452 : 

                                                
450 Texte original en anglais: Polixenes (to Camillo). – “This is the prettiest low-born lass that ever/Ran on 
the greensward. Nothing she does or seems/But smacks of something greater than herself,/Too noble for 
this place.” 
451 Texte original en anglais: “I cannot say ‘tis pity/She lacks instructions, for she seems a mistress/To 
most that teach.” 
452 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 78-9: “Aside from royalty, several heirs presumptive are disinherited in 
Shakespeare plays; most are recalcitrant daughters. Thus the old Athenian father angry that Timon of 
Athen’s mere servant is courting his only child threatens to disinherit her (…) Old Capulet would also impose 
his marriage choice on Juliet, or else he will disinherit her (…) For similar reasons, old Egeus in a 
Midsummer’s Night Dream 1.1.44 threatens to kill his daughter and sole heir, an extreme form of 
disinheritance. The Duke of Milan in The Two Gentlemen of Verona” 3.1.68-79 pretends to threaten his 
female heir presumptive similarly, saying he will take a new wife, and thereby may get a son (…) Unless a 
father chose to make an inter vivos gift of all he possessed (and even then in many cases as alienation of 
land was not always possible), in England before the 1540 statute of wills disinheritance of a male heir was 
not easily achieved. Gloucester does attempt to disinherit Edgar (…), but a father’s deathbed will 
disinheriting a male heir is declared invalid by Kind John (…) Disinheritance unless she obey the rule of the 



 241 

 
« A part la royauté, plusieurs héritiers présumés sont déshérités dans les pièces de 

Shakespeare ; la plupart sont des filles récalcitrantes qui s’opposent à la décision des 
parents. Le vieux père Athénien, en colère avec le servant de Timon d’Athènes qui séduit 

sa fille unique, menace de la déshériter (…) Le vieux Capulet imposerait son choix de 
mariage à Juliette, sinon elle serait déshéritée (…) Pour des raisons similaires, le vieux 

Egeus dans Le songe d’une nuit d’été 1.1.44 menace de tuer sa fille et sa seule héritière, 

ce qui constitue une forme extrême de déshéritement. Le duc de Milan dans Les deux 
gentilshommes de Vérone 3.1.68-79 prétend menacer son héritière présumée, en 

affirmant qu’il épouserait une nouvelle femme et pourrait donc avoir un fils héritier (…) A 
moins qu’un père choisisse de faire une donation ente vivants de tout ce qu’il possède 

(…), en Angleterre avant la loi de 1540, déshériter un héritier homme n’était pas facilement 
réalisé. Gloucester tente de déshériter Edgar (…), mais le testament rédigé sur lit de mort 

d’un père déshéritant un héritier homme est déclaré invalide par le Roi John (…) 
L’incapacité de succéder, à moins qu’elle obéisse à la loi du test des cassettes, est 

également menacée du moins dans l’apparence par les conditions posées dans le 
testament de Portia, lesquelles sont probablement illégales selon la loi anglaise (…) » 

 
Dans Le Conte d’Hiver, Florizel est menacé par son père, le roi Polixène, d’être déshérité 

s’il épousait Perdita sans son consentement. Il s’agit donc d’une des rares pièces de 

Shakespeare où la menace de l’interdiction de succéder est formulée par l’autorité 

parentale contre un héritier masculin, pour le dissuader d’épouser la femme qu’il aime453 :  

 
POLIXENE (A Florizel). – « Toi, jeune sot, 

Si j’apprenais jamais que tu soupires encore 
De ne plus voir cette amusette, ce que j’entends  

Que tu ne fasses plus, nous te déshéritons,  

Tu n’es plus notre sang, non plus notre parent,  

                                                
casket test is also seemingly threatened by the peculiar conditions of Portia’s father’s will, which are 
probably invalid (or would be in English law (…))” 
453 Texte original en anglais: “Polixenes (To Florizel). – For thee, fond boy,/If I may ever know thou dost but 
sigh/That thou no more shall see this knack, as never/I mean thou shalt, we’ll bar thee from succession,/Not 
hold thee of our blood, no, not our kin,/Farre than Deucalion off. Mark thou my words./Follow us to the 
court”.  



 242 

Même au-delà de Deucalion. Prends-en bonne note ! 

Et suis-nous à la cour. » 
(CH 4.4.405-410) 

 
Florizel, fort de l’amour de Perdita, accepte le sort que lui réserve son père ainsi que le 

prix à payer pour son union avec celle qu’il aime, ce qui annonce d’une certaine manière 

l’évolution de la pièce vers la vie et l’amour 454 :  

 
FLORIZEL. – « (…) Mon père rayez-moi de votre succession, 
J’hérite de mon amour ! » 

(CH 4.4.458-9) 
 
Perdita fait donc partie de ces femmes injustement dénigrées et déshéritées par leur père 

que l’on retrouve dans certaines des pièces de Shakespeare comme par exemple dans 

Timon d’Athènes, Romeo et Juliette, Le songe d’une nuit d’été et Les deux 

gentilshommes de Vérone. Dans Le Conte d’Hiver, Perdita, comme Paulina, tient une 

place particulièrement importante dans le déroulement des évènements en faveur d’un 

rétablissement de l’ordre à Sicile. L’attitude et les discours d’une bonne partie des 

personnages masculins sont, en revanche, peu louables, Antigonus par exemple, non 

seulement accepte la qualification de bâtardise de Perdita que Léonte lui attribue, mais 

en plus, il va jusqu'à menacer ses propres filles de leur faire payer le prix si jamais il 

apprend qu’elles auraient, comme Hermione, commis le crime d’adultère 455 : 

 
ANTIGONUS (à Léonte). – C’est pour vous, non pour nous-mêmes, que nous parlons.  

Vous êtes abusé, et par quelque intrigant 
Qui en sera damné. Le scélérat, si je savais son nom –  

Il connaitrait l’enfer ! Si la reine a failli 

                                                
454 Texte original en anglais: “Florizel . – (…) From my succession wipe, father! I/Am heir to my affection.” 
455 Texte original en anglais: “Antigonus (to Leontes). – It is for you we speak, not for ourselves./You are 
abused, and by some putter-on/That will be damned for’t. Would I knew the villain –/I would land-damn him. 
Be she honoured-flawed –/I have three daughters; the eldest is eleven;/The second and the third nine and 
some five;/If this prove true, they’ll pay for’t. By mine honour,/I’ll geld ‘em all. Fourteen they shall not see,/To 
bring false generations. They are co-heirs,/And I had rather glib myself than they/Should not produce fair 
issue.” 



 243 

A l’honneur – j’ai trois filles : la première a onze ans,  

La deuxième neuf, et la troisième à peu près cinq.  
Si c’est prouvé, elles paieront. Sur mon honneur,  

Je les châtrerai toutes. Avant leur quatorze ans,  
Pour ne pas faire de bâtards. Elles sont cohéritières ;  

Si elles ne devaient pas faire d’enfants légitimes,  
J’aimerais mieux me châtrer. » 

(CH 2.1.142-152) 
 
Contrairement à son époux, Paulina s’oppose violemment à l’injustice de Léonte à l’égard 

de sa fille Perdita, affronte Léonte et ses servants et révèle son autorité et son refus de 

se soumettre aux ordres injustes du monarque, au point où Léonte s’insurge contre son 

époux, Antigonus, « What, canst not rule her ? », « Vous êtes incapable de la 

dompter ? »456, et dans sa réponse, Paulina n’hésite pas à se montrer désobéissante 

face à l’injustice du prince 457 :  

 
« En toute chose honnête j’obéis. Mais ici, 
A moins qu’il n’utilise le même moyen que vous –  

Et me mette en prison pour un acte d’honneur – croyez-moi,  
Je n’obéirai pas. » 

(CH 2.3.47-50) 

 
Consciente de la gravité des actes commis par Léonte, Paulina ne craint pas la 

désobéissance et l’insoumission aux hommes les plus puissants de la Cour. Ses propos 

et répliques sont parmi les plus mémorables de la pièce 458, son seul et unique but étant 

                                                
456 CH 2.2.47. La traduction française dans l’édition Bouquins traduit le mot « rule » par « obéis ». Il m’a 
cependant semble que « rule » sous-entend un terme plus évocateur que l’obéissance et j’ai donc opté 
pour une traduction libre de cette réplique.  
457 Texte original en anglais: “Paulina. – From all dishonesty he can. In this,/Unless he take the course that 
you have done –/Commit me for committing honour – trust it,/He shall not rule me.” 
458 Texte original en anglais: “Leontes (to Lords). – Force her hence./Paulina. – Let him that makes but 
trifles of his eyes/First hand me. On mine own accord, I’ll off./But first I’ll do my errand. The good Queen –
/For she is good – hath brought you forth a daughter –/Here ‘tis – commends it to your blessing.” 



 244 

de tenter de persuader Léonte de rétracter sa décision à l’encontre d’Hermione et de 

prendre conscience de son erreur et de la gravité des conséquences qui en découleront.  

 

Les femmes tiennent donc le rôle principal dans Le Conte d’Hiver, leur autorité et la 

justesse de leur jugement sont mises en relief à travers leur désobéissance et leur 

obstination à se rebeller contre les décisions injustes et les comportements des hommes 

représentant des figures de pouvoir. Cette force et cette autorité sont néanmoins perçues 

et assimilées par les hommes détenant le pouvoir à un concept qui était à l’époque 

répandu en Europe, celui de la sorcellerie.  Léonte est incapable de répondre aux 

critiques de Paulina, qui déclenchent chez lui une réaction de peur et de crainte459, il 

souhaite par tous les moyens éloigner cette « sorcière »460 et la réduire au silence.  

 

Le terme « sorcière » apparaît pour la première fois à l’acte 2, Léonte accusant Paulina 

d’être une « mankind witch »461, qui veut dire littéralement « sorcière virile »462, lorsqu’elle 

lui montre Perdita pour la première fois, dans une tentative vaine de l’attendrir. Dans la 

même réplique, Léonte qualifie Paulina d’ « entremetteuse », la puissance et l’autorité 

d’une femme équivalant donc pour lui à un acte honteux et répréhensible 463 :  

 
LEONTE. – « Dehors, 
[Virile] Sorcière ! Un vrai dragon ! Qu’on la chasse ! A la porte ! –  

C’est une entremetteuse des plus intrigantes. » 

(CH 2.3.68-70) 

 

                                                
459 Il affirme notamment qu’Antigonus « a peur de sa femme » (« He dreads his wife ». II.3.81), propos 
humiliants pour Antigonus, qui montrent néanmoins l’état d’âme de Léonte.   
460 3.2.69. 
461 CH 2.3.68-9. 
462 Selon l’édition Bouquins, l’adjectif « virile » s’employait pour les Amazones.  
463 Texte original en anglais; “Leontes. – Out!/A mankind witch! Hence with her, out o’door –/A most 
intelligent bawd.” J’ai mis le mot “virile” entre crochets car l’édition Bouquins, de laquelle j’ai tiré les 
traductions en français, explique dans la note en bas de page que le mot « mankind » signifie « virile » 
sans pour autant mettre le mot dans la réplique. J’ai choisi de l’ajouter, l’usage de ce mot par Léonte 
exprimant son indignation face à la puissance de Paulina.   



 245 

L’attitude de révolte et de bon sens de Paulina est retournée contre elle, c’est celle qui 

est le plus souvent accusée par le monarque de sorcellerie. Léonte lui répète à maintes 

reprises qu’elle mérite d’être condamnée au bûcher pour hérésie, mais les réponses de 

Paulina à ces accusations sont remarquables de puissance et de bon sens 464 :  

 
LEONTES (à Paulina). – « Tu seras brulée vive ! » 

PAULINA. – Je m’en moque.  
L’hérétique sera qui aura mis le feu,  

Pas la brûlée (…) »  
(CH 2.3.113-6) 

 
A côté du duel Léonte et Paulina, c’est Polixène qui accuse Perdita – avant d’apprendre 

à la fin de la pièce qu’elle est la fille du roi Léonte – d’avoir ensorcelé son fils Florizel : 465  

 
POLIXENES (A Perdita). – « Et toi, gracieux brin 

De parfaite sorcellerie, qui, bien sûr, dois savoir  
A quel royal nigaud tu as affaire (…)  

Je ferai griffer de ronces ta beauté ; tu seras plus 
Vilaine encore que ton état ».  

(CH 4.4.401-4) 
 
Et un peu plus loin 466 : 
 
« Et vous, enchanteresse,  
Bien digne d’un berger – et aussi de celui  

Qui se rend, si notre honneur n’était en question,  

                                                
464 Leontes. – “I’ll ha’ thee burnt./Paulina. – I care not./It is an heretic that makes the fire,/Not she which 
burns in’t (…)” 
465 Texte original en anglais: “Polixenes (To Perdita). – And thou, fresh piece/Of excellent witchcraft, who 
of force must know/The royal fool thou cop’st with (…) I’ll have thy beauty scratched with briers and 
made/More homely than thy state.”  
466 Texte original en anglais: “And you, enchantment,/Worthy enough a herdsman – yea, him too,/That 
makes himself, but for our honour therein,/Unworthy thee – if ever henceforth thou/These rural latches to 
his entrance open,/Or hoop his body more with thy embraces,/I will devise a death as cruel for thee/As thou 
art tender to’t”. 



 246 

Indigne d’être à toi – si jamais désormais  

Tu soulèves pour lui ces rustiques loquets,  
Ou encercle son corps de nouvelles étreintes,  

J’inventerai pour toi une mort aussi dure 
Que tu es délicate.  

(CH 4.4.412-9) 

 
Par ailleurs, certaines répliques venant des femmes font elles-mêmes référence à des 

comportements associés à la sorcellerie, comme celui de voler et se réunir entre elles. 

Comme exemple, Paulina, à la fin de la pièce, ayant perdu son mari Antigonus, se 

compare à « une vieille tourterelle, / Je vais voler vers quelque branche morte, et là / Je 

pleurerai jusqu'à ma mort mon compagnon / Que je ne verrai plus. »467 

 

Il est possible de poser la question de savoir si les accusations de sorcellerie faites par 

Léonte contre Paulina étaient légalement possibles. Marianne Kimura pose cette 

question dans son article qui s’intitule “Witchcraft and the Winter’s Tale”468, et confirme 

selon elle la probabilité de cette accusation 469 :  

 
« L’accusation faite par Léonte contre Paulina était historiquement et légalement possible, 
et sa menace de la tuer sur le bûcher, une menace réelle, puisque la punition de la 

sorcellerie était justement le bûcher (la confession pouvait alléger la peine pour que la 

mort soit plus clémente, en étranglant l’accusé(e) avant le bûcher. Les sorcières qui 
maintenaient leur innocence étaient brulées vivantes.)» 

 

                                                
467 Texte original en anglais: "Paulina. – (…) I an old turtle,/Will wing ,e to some withered bough, and 
there/My mate, that’s never to be found again,/Lament till I am lost.” 
468 Marianne Kimura, « Witchcraft and The Winter’s Tale », September 2020. En ligne: 
https://www.researchgate.net/publication/344213133_Witchcraft_and_The_Winter's_Tale_Shakespeare_
predicts_the_resurgence_of_witchcraft.  
469 op.cit., p.2:“Leontes’ accusation of Paulina was historically and legally possible and his threat to have 
her burned was a real threat since the punishment for witchcraft was being burned at the stake. (Confession 
would ensure a merciful death: strangulation before being burned the stake. Those witches who maintained 
that they were innocent were burned alive.) 



 247 

Cette affirmation de Marianne Kimura semble cependant être contestable puisque 

comme nous le verrons dans la seconde sous-partie, les lois anglaises sur la sorcellerie 

n’étaient pas aussi sévères que celles qui étaient en vigueur dans les pays voisins, et 

leur application n’intervenait que rarement. Par ailleurs, la sanction de l’hérésie, être 

brûlée au bûcher, était généralement rare dans l’Angleterre de Shakespeare, même si 

elle a parfois eu lieu jusqu'à la fin du 17eme siècle 470 :  

 
« En réalité, brûler une personne accusée d’hérésie était rare dans l’Angleterre de 

Shakespeare, sachant que cette sanction était encore possible jusqu’en 1677. En 1612, 
Coke (sans succès) a avancé que l’acte proclamant cette sanction était illégal (…) 

Langbein, 1977, p 184, considère que les derniers hérétiques qui ont été brûlés vifs en 

Angleterre étaient Unitarian Bortholomew Legatt et Edward Wightman, 1612. » 

 
Cette référence à l’hérésie et à la sanction du bûcher renvoie par ailleurs à la notion de 

martyr du début du 16eme siècle en Angleterre, ce qui signifie que Shakespeare y fait 

aussi référence pour rappeler d’autres circonstances de son époque 471 :  

 
« Certaines des allusions de Shakespeare au bûcher pour hérésie pourrait rappeler le 

célèbre martyr du début du 16eme siècle. Menacée pour avoir dit la vérité par le roi Léonte 
(…), Paulina proclame que le roi tyrannique est lui-même un hérétique contre la vérité, et 

non pas contre elle. » 

 

Le Conte d’Hiver a été écrit à une époque où la chasse aux sorcières avait atteint son 

apogée en Europe. La pièce renvoie à la conjoncture du continent et à la manière dont 

                                                
470 B.J et Mary Sokol, op.cit., v. sous heresy, p. 131-2: “In fact the burning of a heretic was rare in 
Shakespeare’s England, although it was still possible until 1677. In 1612 Coke (unsuccessfully) argued that 
a writ to do so was illegal (…) Langbein, 1977, p. 184, claims that the last heretics to be burnt alive in 
England were the Unitarians Bortholomew Legatt and Edward Wightman, 1612.” 
471 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 131-2: “Some of Shakespeare’s allusions to being burned alive for heresy 
may possibly recall the famous martyrdoms of the earlier sixteenth century. Threatened for truth-telling by 
King Leontes who says ‘I’ll ha’ thee burnt’, steadfast Paulina replies ‘I care not. / It is an heretic that makes 
the fire, / Not she which burns in ‘t.’ (WT 2.3.114-16). She thereby alleges the tyrannous king is a heretic 
to truth, and not herself.” 



 248 

les femmes, en général obstinées et insoumises à l’ordre établi, étaient accusées de 

sorcellerie et sanctionnées de lourdes peines.  

 

Par ailleurs, la référence à la sorcellerie dans Le Conte d’Hiver s’inscrit dans un cadre 

plus large, qui est celui de l’intérêt porté par les penseurs contemporains de Shakespeare 

à l’étude des sciences occultes. Frances Yates rappelle que l’époque élisabéthaine était 

profondément influencée par le monde supra naturel, « c’était un monde qui croyait aux 

esprits, au bien et au mal, aux fées, aux démons, aux sorcières, aux fantômes et aux 

magiciens. »472 

 

C’est d’ailleurs assez tôt dans le déroulement des évènements de la pièce que nous 

percevons cette atmosphère brouillée entre les fantasmes et la réalité, les accusations 

de Léonte n’étant que le fruit de ses soupçons et de son imagination déchainée. C’est 

Hermione qui – dès le troisième acte –  exprime cette frontière embrouillée entre ce qui 

est vrai et ce qui relève de l’imaginaire du prince, lorsque, face aux accusations de 

Léonte, elle se contente de lui répondre par ce qui suit 473 : 

 
« Sire, 
Vous parlez une langue que je ne comprends pas. 

Ma vie est une cible que visent vos chimères. J’en fais le sacrifice. » 

(CH 3.2.76-9) 

 
Le mot « chimères » ne traduit pas de manière exacte l’expression anglaise selon 

laquelle « My life stands in the level of your dreams ». Les fantasmes sont comparables 

au rêve, Hermione réalise qu’elle doit se défendre dans la réalité contre les rêves de 

Léonte. C’est donc dès le début de la pièce que le monde du rêve et des fantasmes 

s’insère dans le déroulement des événements, et la référence par la suite à la sorcellerie 

accentue l’ambiance surnaturelle, jusqu'à atteindre son point culminant à la fin de la 

                                                
472 F. Yates, The Occult Philosophy in the Elizabethan Age, op.cit., p. 87. 
473 Texte original en anglais: “Sir,/You speak a language that I understand not./My life stands in the level of 
your dreams,/Which I’ll lay down.” 



 249 

pièce. Paulina – assistée de ses « puissances malignes »474 - redonne vie à Hermione, 

une scène qui rappelle Pygmalion de manière directe, et dans laquelle la terminologie 

renvoie à la magie 475 :  

 
PAULINA (A Léonte). – « Vous voyez, elle bouge.  

[Hermione descend lentement] 
Ne tremblez pas. Ses gestes seront tout aussi saints 

Que mon invocation, vous l’entendez, est légitime.  
Restez près d’elle tant qu’elle n’est pas morte à nouveau,  

Sinon vous la tuez deux fois. Allons, tendez la main.  
(…)  

LEONTE. – Oh ! sa main est chaude ! 

Si c’est de la magie, qu’elle soit aussi licite  
Que le droit de manger !  

(CH 6.3.103-111) 

 

Le Conte d’Hiver est une pièce qui se situe entre le fantastique et le réel, et la référence 

à la sorcellerie, bien qu’elle fasse écho à une situation sociale et juridique qui existait en 

Europe à l’époque, accentue ce mélange entre le réel et l’irréel, apanage des sciences 

occultes qui faisaient l’objet de maintes études d’éminents penseurs de l’époque de 

Shakespeare. Dans son article intitulé « Witchcraft and Wonder in The Winter’s Tale », 

Kirby Farrell476 fait le parallèle entre la persécution que l’on infligeait aux femmes 

accusées de sorcellerie et son effet théâtral, les deux explorant l’interaction entre la vérité 

et le fantasme 477 : 

 

                                                
474 Texte original en anglais: “(…) I am assisted/By wicked powers.” (CH, 5.3.90-1) 
475 Texte original en anglais: “Paulina (To Leontes). – You perceive the stirs./[Hermione slowly 
descends]/Start not. Her actions shall be holy as/You hear my spell is lawful. Do not shun her/Until you see 
her die again, for then/You kill her double. Nay, present your hand./When she was young, you wooed her. 
Now, in age,/Is she become the suitor?/Leontes. – O, she’s warm!/If this be magic, let it be an art/Lawful 
as eating.” 
476 op.cit. 
477 Kirby Farrell, op.cit., p 3: « As a narrative contest, a witchcraft prosecution has much in common with 
theater. Both explore the interaction between truth and fantasy ». 



 250 

« D’un point de vue de la narration, la persécution de la sorcellerie a ceci en commun 

avec le théâtre que les deux explorent l’interaction entre la vérité et le fantasme ».  

 
C’est donc aussi dans cet esprit-là qu’il faut aborder la question de la sorcellerie dans 

la pièce, car comme le rappelle F. Yates, la philosophie occulte a occupé la place la 

plus importante dans le courant de pensée philosophique de l’époque élisabéthaine, 

« avec sa magie, sa mélancolie, sa finalité de pénétrer dans les sphères les plus 

profondes de la connaissance et de l’expérience scientifiques et spirituelles, sa peur 

des dangers qu’une telle quête suppose, et de l’opposition féroce qu’elle a reçue. »478  

Shakespeare aurait par ailleurs écrit ses pièces dans une atmosphère où ce même 

courant d’idées, fasciné par les sciences occultes, aurait par ailleurs contribué à la 

renaissance néoplatonicienne, et aurait fait l’objet de vives critiques479 : 

 
« Shakespeare a écrit ses pièces durant la période qui s’est approximativement étendue 
entre la dernière décennie du seizième siècle et la première décennie du dix-septième 

siècle. Durant ces année-là en Europe, la renaissance néoplatonicienne et l’occultisme 
qu’elle supposait étaient lourdement attaqués par les forces réactionnaires, aboutissant 

en 1600 à la mort du philosophe hermétique Giordano Bruno, brûlé vif. » 

 
C’est dans cette ambiance de querelle entre les penseurs occultistes et leurs opposants 

à l’époque élisabéthaine, que la notion de sorcellerie a pris de l’ampleur, et afin de 

comprendre la place qui lui est donnée par Shakespeare dans Le Conte d’Hiver, il est 

utile de rappeler cette atmosphère de tension. Shakespeare donne d’un côté un rôle 

                                                
478 F. Yates, op.cit., p. 87-8: “In other words, was there a philosophy of the occult characteristic of the 
Renaissance which might still have been operating, with renewed vigour in the Elizabethan Renaissance? 
The history of such a philosophy has been the theme of the first part of this book. The second part, now 
beginning, connects closely with the first part, for it will argue that the dominant philosophy of the 
Elizabethan age was precisely the occult philosophy, with its magic, its melancholy, its aim of penetrating 
into profound spheres of knowledge and experience, scientific and spiritual, its fear of the dangers of such 
a quest, and of the fierce opposition which it encountered.” 
479 F. Yates, op.cit., p. 182: “Shakespeare was writing his plays in, roughly, the twenty years covered by 
the last decade of the sixteenth century and the first of the seventeenth. These were the years during which, 
in Europe, Renaissance Neoplatonism and its associated occultisms were being heavily attacked by the 
forces of reaction. At the turn of the century, in 1600, occurred the symbolic burning of the Hermetic 
philosopher, Giordano Bruno.” 
 



 251 

fondamentalement positif aux femmes accusées de sorcellerie dans Le Conte d’Hiver, ce 

qui pourrait s’interpréter comme une manière implicite pour lui de militer en faveur d’un 

abandon des lois sanctionnant les femmes marginales assimilées à des êtres sorciers. 

Mais d’un autre côté, il faut reconnaître qu’il ne fait pas de la question de la sorcellerie un 

élément fondamental de la résolution de l’intrigue, atténuant ainsi l’importance du recours 

au monde surnaturel, surtout que malgré les apparences trompeuses, la renaissance 

d’Hermione à la fin de la pièce n’a en réalité rien de miraculeux. 

 

II) La réaction du monarque face à la désobéissance des femmes : la notion 

de sorcellerie et son contexte juridique à l’époque élisabéthaine 

 

Trois lois principales ont été édictées en Angleterre pour régir la sorcellerie, il s’agissait 

d’Actes du Parlement, édictés respectivement en 1542, 1563 et 1604. La sanction prévue 

a été renforcée dans le troisième et dernier Acte, et y a été rendue plus sévère que dans 

les deux premiers Actes. Le troisième Acte est demeuré en vigueur jusqu’en 1736, ce qui 

signifie que Le Conte d’Hiver a été écrit dans le contexte de ce dernier Acte480 :  

 
« La chasse aux sorcières en Europe a atteint son apogée entre 1580 et 1630, et plus 

spécifiquement en Angleterre, la persécution des sorcières a été légalisée dans trois 
Actes parlementaires passés en 1542, 1563 et 1604. Le dernier, l’Acte contre la 

conjuration et la sorcellerie, aurait ‘introduit la peine de mort comme sanction pour des 
actes de sorcellerie, dans l’absence de tout dommage infligé aux personnes ou aux 

choses’ (Federici, 166). »  

 
L’Acte Parlementaire de 1604 prévoyait en effet deux catégories de sorcellerie, des actes 

graves passibles de la peine de mort (tels que « la conjuration d’esprits malins, le pillage 

de tombes, causer la mort ou la souffrance physique ») et des actes moins graves (tels 

                                                
480 Marianne Kimura, op.cit., p.1-2: “Witch-hunting in Europe reached its peak between 1580 and 1630, and 
specifically in England the persecution of witches was legalized by three Acts of Parliament passed in 1542, 
1563 and 1604. The last one, The Act Against Conjuration and Witchcraft, ‘introduced the death penalty as 
a punishment for witchcraft even in the absence of any damage inflicted upon persons and things’ (Federici, 
166).” 



 252 

que « provoquer ‘l’amour infidèle’ ou détruire le bétail et les biens »), sanctionnés moins 

sévèrement, mais dans les deux cas, l’emprisonnement semble avoir été fatal vu les 

conditions d’incarcération des femmes accusés de sorcellerie. Selon B.J et Mary Sokol, 

« là où la peine de mort était imposée dans l’Acte de 1604, elle était exécutée par 

pendaison, les accusées n’étant pas brûlées au bûcher, à moins qu’un acte de trahison 

n’ait également été commis (…) En théorie, les femmes mariées qui auraient trahi leur 

mari ‘souverain’ pouvaient également être envoyées au bûcher. »481 L’acte de trahison 

(objet de l’une des accusations faites par Léonte contre Hermione) avait donc pour effet 

d’aggraver la sévérité de la sanction, les femmes accusées de sorcellerie et de trahison 

devant désormais subir la mort au bûcher. Mais B.J et Mary Sokol précisent que « Ni les 

hommes ni les femmes sorciers ou sorcières n’ont été brûlés dans l’Angleterre de 

Shakespeare, alors même que ce sort a été réservé aux femmes accusées à la fois de 

de sorcellerie et de trahison envers le ‘souverain’. » 

 

L’application de la loi prévoyant de telles sanctions était en réalité bien moins stricte en 

Angleterre que dans d’autres pays d’Europe. La sorcellerie et la chasse aux sorcières 

semblent en effet ne pas avoir pris la même ampleur en Angleterre que dans les pays 

voisins d’Europe 482 :  

 

                                                
481 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 421: « The 1604 Act divided witchcraft offences into two categories. The 
more serious offences, which included conjurations of evil spirits, grave-robbing and causing death or 
physical harm to people by sorcery, were classified as felonies, punishable by death. The grave-robbing 
offence had not appeared in earlier Acts. Not only the witch, but also his or her ‘Aydersm Abettors and 
Councellors’ were to be treated as felons. Wherever the death penalty was imposed by the 1604 Act it was 
to be carried out by hanging, not by burning, unless treason had also been committed. Neither male nor 
female witches were burnt in Shakespeare’s England, although this remained the fate for female witches 
convicted of being traitors to the ‘sovereign’. In theory, married women traitorous to their ‘sovereign’ 
husbands, could also be burnt (…) The lesser witchcraft offences which included provoking ‘unlawful love’ 
and destroying cattle and goods, were punished with one year’s imprisonment and a public pillory to last 
six hours every quarter in a market square or fair, accompanied by open confession of the offence. 
Imprisonment, however, was often fatal due to unhealthful conditions. Those convicted a second time of a 
lesser witchcraft offence were to suffer ‘Pains of Death as a Felon or Felons’. » 
482 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 421: « In both statutory provisions and judicial practice the persecution of 
witches in England during Shakespeare’s lifetime was much milder than in many other parts of 
contemporary Europe. The 1604 Act of Parliament against witchcraft, 1 Jac. I, c.12, replaced 5 Eliz., c.16, 
and stood until repealed in 1736. Although this act was more severe than the earlier statutes of 1542 and 
1563, its severity fell far short of many early modern continental laws.» 



 253 

« Que ce soit dans les dispositions législatives ou dans la pratique judiciaire, la 

persécution des sorcières en Angleterre à l’époque de Shakespeare était bien plus légère 
que dans beaucoup d’autres parties de l’Europe contemporaine. L’Acte Parlementaire de 

1604 sanctionnant la sorcellerie, (…) est resté en vigueur jusqu’en 1736. Bien que cet 
acte soit bien plus sévère que les lois antérieures de 1542 et 1563, sa sévérité demeurait 

moins importante que celle prévue par la plupart des lois modernes en région 
continentale. » 

 
Cette relative indulgence était justifiée par plusieurs raisons qui méritent d’être 

rapportées :  

 

- D’abord, et contrairement à d’autres pays voisins, l’exécution des lois relatives à 

la sorcellerie semble avoir connue peu d’illustrations en Angleterre, car la majorité 

des accusations étaient rejetées par les tribunaux. Par ailleurs, les moyens utilisés 

pour extraire les preuves à l’appui des accusations étaient moins violentes 

qu’ailleurs en Europe, comme en Ecosse, en France ou en Allemagne. Cette 

situation s’expliquait notamment par des raisons économiques, les actes de 1542 

et de 1604 en Angleterre ayant interdit la saisie des biens des femmes 

condamnées 483 : 

 
« A part les années 1640 qui ont connu une brève montée des accusations et des 

persécutions en matière de sorcellerie en Angleterre, la chasse aux sorcières la 

plus importante a réellement eu lieu au début de l’époque moderne en Allemagne, 
en France ou en Italie. Ceci serait dû en partie au fait que les Actes Parlementaires 

de 1542 et 1604 en Angleterre interdisaient expressément la saisie des biens des 

                                                
483 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 422: “Actual prosecutions for witchcraft in English courts in Shakespeare’s 
time were relatively infrequent, and there was a high rate of acquittal. ‘Confessions’ were not extracted by 
torture (although they were in Scotland). There was a brief spate of increased prosecutions in England in 
the 1640s, but there was never a great witch-hunt like those in early modern Germany, France or Italy. 
Possibly this was because the English statutes of 1542 and 1604 both specifically disallowed forfeiture of 
the property of executed witches, so eliminating the economic motive of some professional witch-hunters 
as seen on the continent; the death sentence in most cases included a provisio: ‘saving to the Wife of such 
Person as shall offend in any Thing contrary to this Act her Title of Dower; and also the Heir and Successor 
of such Person, his or their titles of Inheritance, Succession or other Rights as though no such Attainder of 
the Ancestor or Predecessor had been made.” 



 254 

sorcières condamnées à mort, ce qui aurait ôté la motivation économique de 

certains chasseurs de sorcières professionnels présents sur le continent ; la 
sentence de mort dans la plupart des cas contenait une condition : ‘à condition 

que l’épouse de cette personne ne perde en aucun cas, et contrairement à ce qui 
serait stipulé dans cet acte, son droit à la dot ; et de même, les héritiers et ayant-

droits successoraux de cette personne, son ou bien ses titres de propriété en 
succession, ne soient atteints. » 

 
- Par ailleurs, il semble que même les rares persécutions en Angleterre aient 

généralement omis de faire référence à une superstition maléfique ou à un pacte 

démoniaque, ce qui indique que ce critère était rarement retenu contre les 

accusées 484 : 

 
« (…)Tandis que l’Acte de Sorcellerie datant de 1604 a prohibé pour la première 

fois le pacte avec le diable, il n’y avait pas réellement de ‘référence dans un procès 
en Angleterre à un pacte oral avec le diable… qui ait été enregistré avant 1612’ et 

aucune référence n’avait été faite à un pacte écrit avant les années 1640 (…)» 
 

Si les tribunaux anglais ne retenaient pas le critère de la superstition maléfique 

pour condamner les femmes accusées sur la base des lois en vigueur, c’est aussi 

parce que l’opinion publique anglaise n’avait pas souscrit à l’idée que ces femmes 

étaient dangereuses ou démoniaques, et ce contrairement aux sociétés voisines 

européennes. Comme le rappelle Marianna Kimura dans l’article précité, le mot 

« sorcière » avait une connotation effrayante pour beaucoup de personnes en 

Europe. Dans l’imaginaire collectif européen, les sorcières représentaient des 

                                                
484 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.425 : “Although the 1604 Witchcraft Act for the first time outlawed diabolical 
compacts, there was ‘no reference in [an English] trial to an oral compact with the Devil… recorded before 
1612’ and none to a written compact before the 1640s (Thomas, K., 1978, p 528). “ 



 255 

créatures laides et vieilles,485 volant sur leurs balais pour se réunir et se livrer 

ensemble à des rites sataniques et obscènes486.  

 

Cependant, il semble que l’imaginaire collectif en Angleterre n’ait pas suivi 

aveuglément la tendance prévalant dans d’autres pays d’Europe, selon laquelle 

ces femmes seraient réellement assistées d’une puissance maléfique et devaient 

être sanctionnées et exclues de la société, même si « les expressions explicites 

qui doutaient de ce phénomène étaient cependant très rares487.  

 

Cette différence dans l’imaginaire collectif serait notamment due au fait que ces 

personnes, des femmes en majorité, étaient présentes dans les villes, et leurs 

pratiques étaient valorisées plutôt qu’appréhendées, elles auraient été « connues 

sous le nom de ‘Devins-Guérisseurs’ ou ‘leveurs de sort’. » Ceci aurait contribué 

à créer une sorte de normalisation de leur présence, rendant ainsi leur persécution 

très peu sollicitée488.   

                                                
485 La raison pour laquelle les sorcières étaient souvent imaginées comme des créatures vieilles et pauvres 
tenait au fait que les cas de sorcellerie concernaient des personnes qui auraient chercher à se venger de 
ceux qui leur auraient refusé une demande à l’aide, v. à ce titre B.J et Mary Sokol, op.cit. p. 422 : "Analysis 
of the legal records of English witchcraft accusations indicate that tehy usually concerned (often 
longstanding disputes between near neighbours in which only maleficium was alleged, that is that adults, 
children, domestic animals or material goods had been harmed by supernatural means. Sometimes sexual 
function was also alleged to have been affected by bewitching. It has been argued that the English witch’s 
motive for harm was typically a desire to exact revenge on those who had earlier refused his or her request 
for help or charity (this model proposed in Thomas, K., p. 1978, is supported in detail in relation to Essex 
in Macfarlane, 1970b, and has since been repeatedly applied an often confirmed.) Hence the poor and 
elderly were frequently the accused.” 
486 op.cit., p. 21: “Witchcraft is a word that frightens many people and confuses many others. In the popular 
imagination, Witches are ugly, old hags riding broomsticks, or evil Satanists performing obscene rites. 
Modern Witches are thought to be members of a kooky cult, primarily concerned with cursing enemies by 
jabbing images with pins, and lacking the depth, the dignity, and seriousness of purpose of true religion.” 
487 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 422: « In Shakespeare’s era the opinions of the educated probably divided 
as to whether the diabolical phenomena of witchcraft were even plausible. Explicit expressions of doubt 
were very rare however, for these could have attracted the label ‘Sadducee’ to anyone suggesting an 
heretical disbelief in the spirit world. Nearly all early modern English witchcraft prosecutions abstained from 
allegations of diabolical compacts or of gatherings for sacrilegious purposes. »  
488 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.424 “(…) Another likely reason for the moderate legal treatment of witchcraft 
in Shakespeare’s England was the prevalence in towns and villages of very often positively valued 
individuals known as ‘cunning folk’, or ‘wise’ men or women. Widespread approval of their useful benignity 
existed, although there were also some who ridiculed, or even violently opposed, the activities of these 
demi-magicians or ‘white’ witches (…)” 



 256 

 
La situation était cependant très différente en Ecosse, en France ou en Allemagne 

où la croyance dans le satanisme des sorcières était bien plus ancrée dans 

l’imaginaire populaire et servait de base dans les persécutions des femmes 

accusées de sorcellerie. En effet, le mythe et l’imagination collective entourant la 

sorcellerie auquel dans ces pays voisins auraient amplifié l’aspect surnaturel des 

actes que ces femmes entretenaient entre elles489. Il est intéressant de noter que 

si les textes servant de référence dans le domaine des pratiques diaboliques des 

sorcières n’ont pas connu d’édition anglaise et ont donc eu du mal à s’intégrer en 

Angleterre, ils ont reçu plus de treize modifications en Ecosse, en France ou en 

Allemagne 490 : 

 
«Par contraste, l’histoire contemporaine en Ecosse, en France et en Allemagne, 
les pactes hérétiques avec le diable, les réunions de sabbat, les abonnements 

dans les couvents et les notions similaires de diabolisme hérétique étaient perçus 
comme les aspects définissant la notion même de sorcellerie. En particulier, les 

accusations de sorcières survolant de longues distances pour rejoindre des 
cérémonies sacrilèges et obscènes étaient cruciales dans les persécutions qui 

avaient lieu au début de l’Europe moderne qui a connu la grande chasse aux 
sorcières, alors qu’elles étaient totalement ignorées en Angleterre (…) Par ailleurs, 

le Malleus Maleficarum, texte standard sur les pratiques diaboliques, avait du mal 

à s’intégrer en Angleterre … et l’absence totale d’une édition anglaise est 

                                                
489 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 427: “In fact, the leading expert, Christina Larner, tells us that even in 
Scotland, where persecutions of diabolical witchcraft were much more frequent and severe than in England, 
we can ‘forget about thundering torrents, impenetrable mists and high mountains … the places where the 
accused [witches] confessed to having met with the Devil were crossroads, barns, mills and churches’ 
(Larner, 1984, p 73).” 
490 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 422: «By contrast, in contemporary Scotland, France and Germany, 
heretical compacts with the devil, gathering of sabbaths, membership in covens, and similar notions of 
heretical diabolism were regarded as the defining aspects of witchcraft. In particular, accusations of witches 
flying over long distances to join in obscene sacrilegious ceremonies, crucial in prosecutions during the 
early modern European ‘great witch hunt’, were virtually unheard of in England (this topic is pursued in 
Cohn, 1975, which finds, p. 111, only a single Somerset case). It is also significant that the Malleus 
Maleficarum, the standard text on diabolical practices, was ‘slow to impinge upon England … the total 
absence of an English edition is striking by the side of the thirteen editions on the Continent by 1520’ 
(Thomas, K., 1978, pp 522-3). » 



 257 

révélatrice, alors que treize éditions avaient été créées sur le Continent jusqu’en 

1520 (…) » 

 
- En plus des raisons précitées, l’ouverture d’esprit en Angleterre à l’égard des 

femmes marginales semble avoir été également le résultat de la situation politique 

et religieuse, les tribunaux du roi en Angleterre ayant perçu dans la diabolisation 

de certains actes qualifiés de sorcellerie, un outil dont l’Église catholique et l’Église 

protestante auraient fait usage dans leur guerre de religion pour concurrencer le 

pouvoir de la couronne.  

 

Le roi Jacques 1er a par ailleurs contribué à cette discorde entre les défenseurs de 

la qualification maléfique de certains actes de sorcellerie d’une part, et ceux qui 

estimaient d’autre part qu’il ne s’agissait que d’un état qui pouvait s’expliquer par 

des raisons médicales, avant d’adhérer lui aussi par la suite au mouvement de 

dédramatisation en Angleterre de la portée des actes émanant des femmes 

accusées de sorcellerie 491 :  

 
« Les raisons probables justifiant les différences entre le traitement anglais d’une 
part et continental de l’autre de la sorcellerie sont multiples et complexes. Par 

exemple, les tribunaux du roi auraient réagi à une situation politique et religieuse, 
dans laquelle les Romains Catholiques et les Protestants extrémistes, rivaux de 

l’Église Établie, auraient promu des idées encourageant le phénomène diabolique 

(et dans leurs pouvoirs uniques d’exorcisme). Alors que dans son ouvrage 

                                                
491 B.J et Mary Sokol, op.cit., v. sous “witch/witchcraft”, p. 423: “The probable reasons for differences 
between English and continental treatment of witchcraft are multiple and complex. For example, the King’s 
courts may have reacted against a religio-political situation in which both Roman Catholic and extreme 
Protestant rivals of the Established Church promoted belief in diabolical phenomena (and in their own 
unique powers of exorcism). Although in his 1597 book Daemonologie, King James condemned all forms 
of magic, he apparently changed his views after he arrived on the English throne in 1603. He turned from 
a fascination with Scottish witches to the pursuit of English witchcraft impostors and false accusers. For 
instance, in Daemonologie (James the First, 1924, pp ix-xii), James contradicted the bold witchcraft sceptics 
Johannes Weyer and Reginald Scot, and argued firmly that melancholy delusions could not explain witch 
phenomena. Yet, it has been persuasively argued that, following the 1602 May Glover witchcraft case in 
London, James approved (or even inspired) Edward Jordan’s thesis that possession by witchcraft could be 
a medically explainable mental delusion (Macdonald, 1991, pp xlvii-liv) (…)”  



 258 

Daemonologie qui date de 1597 le roi Jacques 1er a condamné toutes les formes 

de magie, il aurait apparemment changé son opinion après son arrivée au trône 
en Angleterre en 1603. Il s’est d’abord tourné vers une fascination par les sorcières 

écossaises puis vers la poursuite d’imposteurs anglais et de faux accusateurs de 
sorcellerie. Par exemple, dans Daemonologie (Jacques 1er, 1924, pp ix-xii), 

Jacques 1er a contredit les sceptiques de la sorcellerie, Johannes Weyer et 
Reginald Scot, et a fermement affirmé que les illusions mélancoliques ne 

pouvaient expliquer le phénomène de sorcellerie. Pourtant, on a constaté qu’après 
l’affaire de sorcellerie de 1602 de May Glover à Londres, Jacques 1er a approuvé 

(voire même inspiré) la thèse d’Edward Jordan selon laquelle la possession par la 
sorcellerie pouvait s’expliquer médicalement (…) »  

 
En dépit de cette atmosphère d’indulgence à l’égard de la sorcellerie en Angleterre, plus 

de la moitié des pièces de Shakespeare y font référence, parfois sous des dérivés tels 

que le mot « enchantement ». Il est cependant vrai que ces références n’ont pas toutes 

une connotation maléfique et qu’elles « apparaissent le plus souvent en relation à des 

accusations pour des actes illicites qui auraient été employés à des fins de persuasion 

ou de séduction. » Ces usages fréquents de ces termes dans les pièces de 

Shakespeare « étaient peut-être en accord avec les dispositions de la loi de 1603, mais 

les termes ‘sorcellerie’ ou ‘enchantement’ sont également utilisés pour qualifier des 

personnes qui sont irrésistibles ou particulièrement attirantes (…) » 492 Néanmoins, la 

fréquence du recours par Shakespeare  à la notion d’assistance surnaturelle (surtout 

dans les pièces tardives, comme Le Conte d’Hiver  qui date de 1610) pourrait « sembler 

étrange » alors que « l’influence de la pensée en Europe continentale avait été absorbée 

(notamment à travers le théâtre de Marlowe) » et que (…) ‘les croyances populaires 

avaient gagné en éducation’. » 493   

                                                
492 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.424: “The words ‘witch’ or ‘witchcraft’ appear in more than half of 
Shakespeare’s plays with derivatives such as ‘bewitched’ appearing in several more. They appear most 
often in relation to accusations of illicit means, used for persuasion or allurement. These uses may be in 
accord with provisions of the 1603 statute, but the terms ‘witchcraft’ or ‘bewitching’ are also often used 
figuratively apropos persons who are irresistibly compelling or attractive (…)” 
493 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 425: “This reference to the ‘learned’ continental doctrine of diabolical aid 
may seem odd in an English play of 1610, although by then continental influence had been absorbed (in 



 259 

 

Il est cependant vrai que le public de Shakespeare était sans doute familier avec la 

manière dont la sorcellerie était traitée dans les pays voisins, et n’ignorait pas la sévérité 

du traitement des sanctions qui étaient appliquées. Ce public savait probablement que la 

sorcellerie était réprimée par l’Église qui l’associait à l’hérésie, et la fréquence de la 

mention de la sorcellerie et de ses notions voisines n’était donc pas si étrangère pour le 

public shakespearien 494 :  

 
« Quand on lit Shakespeare, il faut reconnaitre que la sorcellerie était sans doute 

reconnue à cette époque comme une offense religieuse, celle de l’hérésie, qui était 
souvent punie par le bûcher public, et ce jusqu'à récemment. Les Élisabéthains étaient 

probablement conscients que la sorcellerie était sanctionnée par la torture et le bûcher 

dans d’autres pays d’Europe (…) Même s’il ne s’agissait pas d’une punition récurrente, le 
public de Shakespeare était certainement au courant de la sanction du bûcher qu’on 

infligeait aux sorcières. »  

 
Il y a néanmoins une insistance de la part de Shakespeare à rappeler ce phénomène 

social et juridique, et cette insistance n’est pas anodine, ni serait-elle au service d’un pur 

effet de drame ou dans le simple but d’attirer davantage de spectateurs. Par ailleurs, les 

accusations de sorcellerie à l’encontre des personnages féminins chez Shakespeare 

s’apparentent en réalité à de fausses accusations, ne faisant état ni de la réalité, ni des 

faits qui se seraient déroulés, et qui ne sont que le fruit de l’état émotionnel et 

psychologique de celui dont émane ces accusations. Le Conte d’Hiver fait partie de ces 

pièces dans lesquelles les accusations de sorcellerie faites par Léonte contre Paulina 

                                                
part through Marlowe’s theatre), and as Christine Larner put it ‘popular beliefs became educated’ (Larner, 
1984, pp 86-7).” 
494 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.423-4: “Finally, when reading Shakespeare, we should recognize that 
witchcraft was no doubt remembered in his time as the religious offence of heresy, which had often been 
punished by public burning at the stake until recent times. Elizabethans would also have known that 
witchcraft was still widely attended by torture and burning in other parts of Europe (…) Although not a 
current punishment, the burning of witches was certainly remembered by Shakespeare’s audience.” 



 260 

sont davantage le résultat d’une évaluation subjective de la situation de la part du 

monarque, que de raisons « surnaturelles » reliées à la personne de Paulina 495 :  

 
«A l’époque de Shakespeare, des auteurs courageux avaient déjà ouvertement exprimé 

un doute considéré dangereux, concernant la validité et/ou la sincérité des accusations 
de sorcellerie (…) Par ailleurs, dans un nombre des contextes Shakespearien, les fausses 

accusations de sorcellerie sont le résultat palpable des souhaits tordus ou d’autres 
émotions égarées de ceux qui émettent les accusations (CH 2.3.67-115 et 4.4.422-4). 

Ces accusations ont donc des motifs psychiques plausibles, excluant le surnaturel. 
Pourtant, la mise en avant des motivations tordues est souvent faite de manière discrète, 

pour laisser l’erreur commise par ceux qui accusent, implicite. Cela suggère que 

Shakespeare aurait voulu éviter le label de sadducéen. »  

 
En insistant à faire référence à la sorcellerie, sans pourtant adhérer au critère maléfique 

et tout en soulignant l’innocence des femmes faisant l’objet de ces accusations, 

Shakespeare aurait pratiquement contribué à l’abandon - jusqu'à leur abrogation 

définitive  - des règles sanctionnant la sorcellerie en Angleterre 496 :  

 
« Les pièces de Shakespeare reflètent généralement les divers aspects sociaux, 

intellectuels et légaux contemporains de la sorcellerie, ainsi que les fantaisies et les 
mythes qui prévalaient, et le scepticisme sous-jacent et démesuré, qui aurait d’abord 

favorisé pratiquement l’abandon et puis l’abrogation totale, des lois anglaises sur la 

sorcellerie. » 
 

                                                
495 B.J et Mary Sokol, op,cit., p.423: “By Shakespeare’s time some brave writers had openly expressed a 
dangerous dubiety concerning the validity and/or honesty of witchcraft accusations (see Scot, 1973; West, 
R.H., 1984; Macdonald, 1991; Weyer, 1991) (…) Moreover, in a number of Shakespearian contexts false 
witchcraft accusations arise palpably from the deluded wishes or other misguided emotions of accusers, 
WT 2.3.67-115 and 4.4.422-4. These accusations are thus given psychologically plausible motives, 
excluding the supernatural. Yet the exposure of twisted motivations is always unemphasised, leaving the 
error of the false accusers implicit; this may suggest that Shakespeare exercised some auction to avoid the 
label ‘Sadducee’.» 
496 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 428: “Shakespeare’s plays generally reflect diverse contemporary social, 
intellectual and legal aspects of witchcraft, as well as prevailing fantasies and myths, and probably some 
of the subterranean swell of skepticism that by degrees led first to the practical abandonment of, and finally 
the repeal of, the English witchcraft laws.” 



 261 

C’est le cas dans Le Conte d’Hiver, où malgré les accusations qui leur sont adressées, il 

est difficile voire même impossible de reprocher des actes maléfiques à Paulina ou 

Perdita. Ce scepticisme de Shakespeare est une manière de dénoncer la persécution de 

femmes pour des actes qui n’ont au fond rien de reprochable ni de malveillant. Même 

dans Macbeth, une des pièces où la sorcellerie prend une place considérable, B.J et Mary 

Sokol rappellent qu’en réalité, et contrairement à ce qu’on aurait pu le croire, la 

représentation des sorcières par Shakespeare n’est pas tout à fait conforme à l’imaginaire 

collectif prédominant en Europe quant au rôle maléfique que ces femmes jouaient dans 

la société. Il s’agit davantage d’une « manière rusée de négocier sur un plan artistique 

avec les tensions contemporaines » puisqu’en réalité la chasse aux sorcières a atteint 

son paroxysme dans « les régions et les époques qui témoignaient de perturbations 

sociales extrêmes, et apparemment irrémédiables (comme dans l’Ecosse de 

Macbeth) » 497 :  

 
« Les passages les plus complexes dans les pièces de Shakespeare concernant les 
sorcières se trouvent dans Macbeth. La source principale de cette pièce, l’ouvrage de 

Holinshed, Les chroniques de l’Ecosse, ne spécifie pas que Macbeth et Banquo ont croisé 
des sorcières vieilles et laides, mais qu’ils auraient plutôt rencontré des ‘nymphes et fées’ 

émettant des prophéties suspectes. La substitution par Shakespeare de sorcières 
androgynes pour ces créatures, et son déploiement dans Macbeth de conceptions et 

traditions largement diversifiées, reflètent une manière rusée de négocier sur un plan 

artistique avec les tensions contemporaines. Les historiens ont montré que les 
accusations de sorcellerie se multipliaient dans les régions et les époques qui 

témoignaient de perturbations sociales extrêmes, et apparemment irrémédiables (comme 
dans l’Ecosse de Macbeth). Représenter la sorcellerie comme une expression d’une 

                                                
497B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 426: “The most complex Shakespearian passages concerning witches are 
in Macbeth. This play’s chief source, Holinshed’s Chronicles of Scotland, does not specify that Macbeth 
and Banquo came upon ugly old witches, but rather that they encounter dubiously prophetic ‘nymphes or 
feiries’. Shakespeare’s substitution of androgynous witches for these, and his deployment in Macbeth of 
widely diverse witchcraft conceptions and traditions, reflect a cunning artistic negotiation with contemporary 
tensions. Historians have shown that witchcraft accusations multiplied in regions and times suffering 
extreme and seemingly irremediable social disruption (as in Macbeth’s Scotland). To represent witchcraft 
as an expression of a powerful unconscious social dynamic required delicate prudence, and this very likely 
motivated the self-contradictory presentation of the three weird sisters in Macbeth.” 



 262 

dynamique sociale puissante et inconsciente requerrait une prudence délicate, et ceci 

aurait motivé la présentation paradoxale des trois sorcières dans Macbeth ». 498 

 
En dissociant la perception des femmes accusées d’être maléfiques, du rôle qui leur est 

donné dans ses pièces, Shakespeare a rompu de manière implicite le lien entre la 

femme insoumise qui jouit d’une autorité indéniable et sa diabolisation par la société ; 

comme l’affirme Kirby Farrell, « la pièce pourrait être interprétée comme une plaidoirie 

qui cherche à rompre le lien anxiogène et sinistre entre les femmes, la malice 

démoniaque et la mort. »499 

 

Pour Marianne Kimura, la pièce débute par ‘une condition toxique de suprématie et 

d’autorité masculine’ ce qui aurait contribué aux évènements malheureux qui se 

succèdent500,  alors qu’un rôle positif est attribué aux femmes qui sont élevées – même 

                                                
498B.J et Mary Sokol notent en effet les différences notables entre les sorcières telles qu’elles étaient 
perçues dans l’imaginaire collectif et les sorcières dans Macbeth, et montrent que ces dernières 
représentent en réalité des femmes plutôt ordinaires, qui ne se prêtent pas aux pratiques surnaturelles 
attribués généralement aux sorcières ; Sokol, op.cit., p. 426: “These three witches of Macbeth are first seen 
meeting on a ‘blasted heath’, and arranging a next meeting, thereby giving a possible hint of membership 
in an un-English coven. But this hint is undermined because they are not summoned by Satan or a sub-
devil to meet in large pranks such as kissing diabolical posteriors in a blasphemous parody of church ritual. 
(These latter antics are described in a sensational 1591 pamphlet, (‘Newes from Scotland,’ 1924), which 
concerned a famous Scottish coven that was investigated by King James in connection with an alleged 
treason). The weird sisters in Macbeth engage in far more mundane activities, most of which accord with 
the image described by Barbara Rosen of the witches who, ‘in English courts and English superstition … 
turned out to be stubbornly independent and antisocial – one might almost say, irreligious’ (Rosen, 1969, p 
190). Les sorcières dans Macbeth ne se livrent d’ailleurs pas à des comportements superstitieux ni à des 
bouffonneries blasphématoires, et les actes qu’elles commettent ressemblent aux actes reprochés aux 
sorcières en Angleterre, tel que par exemple le fait pour l’une des sorcières de se venger lorsqu’une de ses 
demandes a été refusée ; Sokol, op.cit., p. 426-7: “When the three do next meet as planned, in Macbeth 
1.3, they do not caper or blaspheme, but rather converse about their doings like mischievous village 
gossips, sociably addressing each other as ‘sister’. (This term of address may imply a zealous association, 
but perhaps not, for accusations of malefic witchcraft often extended to multiple members of one family.) 
They compare or plan malefic exploits, such as swine-killing and spell-casting, and harken to pet animals 
as ‘familiars’. These actions accord with the most common accusations made against supposed ‘real’ 
English witches. Moreover, the First Witch explicitly states that her motive for maleficium is a denial of a 
request to share chestnuts (Macbeth 1.3.3.5), just the sort of resentment of a refusal to meet a request 
often alleged as the witch’s motive in many English witchcraft trials.” 
499 op.cit., p. 2: “In this context the play can be understood as a fantasy-argument working to relieve anxiety 
about a sinister connection between women, demonic malice, and death.” 
500 op.cit., p. 19-20: “Moreover, The Winter’s Tale starts off with a toxic condition of male supremacy and 
authority: at the beginning of the play, Leontes urges Hermione to persuade Polixenes to stay. This 
represents sexism, where Leontes is the “master”, reflecting the overstepping of male authority (perhaps 



 263 

implicitement – au rang de salvatrices, plutôt que celui de femmes marginales et 

maléfiques501. La résurrection d’Hermione constitue sans doute le point culminant de la 

pièce, et cette résurrection s’est faite grâce à Paulina, accusée de sorcellerie à plus d’une 

reprise tout au long de la pièce. Marianna Kimura explore dans son article précité, 

Witchcraft and The Winter’s Tale 502 l’allégorie de cet éveil et ce qu’il aurait pu symboliser 

durant la période de la Renaissance. En prenant comme point de départ le nom 

d’Hermione, inspiré d’Hermès, lequel dans la littérature grecque aurait symbolisé « le 

recours à l’astrologie, aux sciences occultes, ainsi que les vertus secrètes des plantes et 

des pierres, et la magie pratiquée sur la base de ces données, avec la fabrication de 

talismans pour faire appel au pouvoir des étoiles et ainsi de suite »503, Marianne Kimura 

rappelle les valeurs de la religion païenne, et sa proximité avec la nature comme essence 

de la vie.  

 

Dans une extrapolation impressionnante, elle considère que le déclin de la religion 

païenne et de ses valeurs s’est accompagné d’un déclin du respect de la nature avec 

toutes les conséquences écologiques dont nous sommes aujourd’hui témoins. Le Conte 

d’Hiver prédit pour Kimura une renaissance des vertus païennes, grâce justement à la 

magie des sorcières, ces femmes obstinément indépendantes, insoumises et qui vivent 

à proximité de la nature. Sur la puissance de ces femmes, Kimura rappelle par exemple 

                                                
mirroring the monotheistic situation with a lone male god). Hermione cannot choose but to obey, and it is 
the position of women as lower and subject to male authority that creates the circumstances and space 
where everything falls apart at the start of the play, where Leontes comes near to losing his mind as he 
sentences people to death and suspects people without any reason. This is male strength and influence 
unchecked, an unbalanced situation.” 
501 Marianne Kimura, op.cit., p. 18: “Fortunately, now we can see how Shakespeare intended the allusion 
to be taken and what he was hoping to say (although he disguised it). Despite the fact that The Winter’s 
Tale was written during the dark depths of the era of witch-hunting in Europe, when witches lived in fear 
and suffered from dangerous social stigma, Shakespeare publicly and luminously (though secretly) lifts up 
witches and predicts a bright future for them involving the power of “life-infusing magic” and their ties to 
pagan spirituality.” 
502 op.cit. 
503 M. Kimura, op.cit., p. 4, citant Frances Yates, dans son ouvrage Giordano Bruno and the Hermetic 
Tradition: “A large literature in Greek developed under the name of Hermes Trismegistus, concerned with 
astrology and the occult sciences, with the secret virtues of plants and stones and the sympathetic magic 
based on knowledge of such virtues, with the making of talismans for drawing down the powers of the stars, 
and so on.” 



 264 

la perception de la sexualité des sorcières, perçues comme des femmes obscènes, et 

l’ouvrage phare sur la sorcellerie, datant de 1487, The Hammer of Witches, qui 

considérait que la source de la sorcellerie serait « la luxure charnelle, insatiable chez 

les femmes. »504 Voilà pourquoi Paulina serait une « entremetteuse » pour Léonte 

(2.3.68-70), la femme « indomptable » dont le désir charnel est « insatiable » qui au fil 

de l’histoire aurait souvent été associée à une image diabolique, ce qui rappelle aussi 

les femmes mordues par Nosferatu, au point où l’on se demande si l’idée du vampire a 

été créée justement pour faire de ces femmes des êtres malades, incurables, qui 

méritent d’être éliminés.  

 

Shakespeare, au contraire, redonne à ces femmes un rôle fondamental de stabilisation 

et de rétablissement de l’ordre. Avec Marianne Kimura, il est possible d’interpréter Le 

Conte d’Hiver comme une allégorie qui prédirait que ces femmes longtemps 

marginalisées et bannies seraient capables de jouer un rôle central pour aider les 

gouvernements futurs à trouver les approches spirituelles et écologiques nécessaires à 

la réforme des économies et des systèmes politiques.  

 

Ce rôle important que Shakespeare donne aux femmes dans ses pièces et notamment 

dans Le Conte d’Hiver ne peut néanmoins être dissocié du contexte plus général de 

l’époque élisabéthaine. Comme on l’a déjà évoqué, l’atmosphère d’occultisme et de 

fantastique est manifestement présente dans Le Conte d’Hiver, reflétant ainsi l’intérêt 

en Angleterre et en Europe à l’époque de la Renaissance à l’étude des sciences 

occultes. F. Yates rappelle que, dans son ouvrage Daemonologie datant de 1587, 

Jacques 1er s’est dit « choqué par ‘l’erreur condamnable’ de ceux qui, comme Weyer, 

nient la réalité de la sorcellerie. »505  

 
                                                
504 M. Kimura, op.cit., p. 2: “In addition, the word “bawd” (a person running a brothel, especially a woman) 
which Leontes uses to describe Paulina also recalls that witchcraft had a sexually lewd image and was 
linked to women, as was made clear by the authors of the Malleus Maleficarum (1487) (the Hammer of 
Witches, the best-known treatise on witchcraft and a popular best-seller in its day), which stated: “All 
witchcraft stems from carnal lust, which is in women insatiable”, (Starhawk, 30).” 
505 F. Yates, The Occult Philosophy in the Elizabethan Age, op.cit., p.108. 



 265 

Weyer, comme d’autres penseurs tels que John Dee, célèbre disciple d’Agrippa, 

faisaient partie de grands intellectuels qui auraient occupé une place importante dans 

le développement de la pensée occultiste de l’époque, en se penchant sur la pensée 

kabbale chrétienne, que F. Yates place au centre du courant de la Renaissance. Ces 

penseurs étaient certainement mus par une pensée politique aussi, et F. Yates rappelle 

que les études de John Dee entre mathématiques et sciences humaines et occultistes 

avaient pour finalité de contribuer à l’expansion du destin impérial de la couronne506.  

 

L’accession au trône de Jacques 1er aurait été accompagnée dans une première étape 

d’une aggravation de la prohibition de la sorcellerie, car Jacques 1er aurait cru à la 

théorie d’un complot visant à lui arracher la couronne par des actes surnaturels de 

sorcellerie. Il a par ailleurs attaqué la pensée kabbale chrétienne développée par 

Agrippa, considérant qu’elle était offensive à la couronne, et il aurait traité Agrippa de 

« sorcier » ; il serait resté sourd aux nombreuses requêtes du disciple de ce dernier, 

John Dee, de blanchir son nom, qui aurait été associé à la sorcellerie et la magie 

noire507. 

 

Ces penseurs et le courant d’idées qu’ils défendaient et qui tendait à démystifier la 

sorcellerie, et à insister sur le fait que « la notion de sorcellerie est une illusion, les 

sorcières n’étant que de pauvres femmes mélancoliques »508, leur a valu une opposition 

                                                
506 op.cit., p. 99: “Dee was not only an enthusiast for scientific and mathematical studies, in the strange 
contexts in which he saw them. He wished to use such studies for the advantage of his countrymen and 
the expansion of Elizabethan England. Dee had a politico-religious programme and it was concerned with 
the imperial destiny of Queen Elizabeth I.” 
507 F. Yates, op.cit., p. 182: “With the accession in 1603 of the King of Scotland to the throne of England 
the witchcraft problem became more acute than ever, for this monarch believed intensely in witches and 
believed that plots had been hatched to harm him by witchcraft. He also did not believe that Christian Cabal 
of the type defined by Cornelius Agrippa was harmless. In his book about demonology he had classed 
Agrippa with bad conjurors and devils and sorcerers. We know, too, that James was against Agrippa’s 
disciple, John Dee, who appealed to him in vain to be cleared of bad conjuring. He would surely have been 
agasint the Spenserian fairy world of white Cabala: he did in fact condemn fairies as bad spirits and he 
disliked Spenser’s poem which he believed contained criticism of his mother.” 
508 F. Yates, op.cit., p. 107-8: “One of [Dee]’s activities when at Manchester was to act as adviser about 
cases of witchcraft and demonic possession. He had books on these subjects in his Manchester library 
which he lent to enquirers investigating such cases. One of the books which he thus lent was De praestigiis 
daemonum by Weyer, the friend of Agrippa, in which it is argued that witchcraft is a delusion, witches being 



 266 

véhémente, et ils ont eux-mêmes été traités de « sorciers » ou de « magiciens 

maléfiques ». F. Yates relate dans son ouvrage les destins de certains de ces penseurs 

comme John Dee, qui serait mort dans une grande pauvreté et peu reconnu pour ses 

travaux pourtant essentiels – il aurait été selon Yates « l’architecte de l’idée de l’empire 

britannique »509, ou Giordano Bruno qui a été brûlé à Rome en 1600, accusé d’être un 

dangereux magicien.  

 

Il ne faut donc pas perdre de vue que c’est dans ce contexte que Le Conte d’Hiver a été 

écrit, ce n’était pas uniquement dans un contexte d’accusation des femmes, malgré le 

fait que la majorité des accusations qui ont eu lieu sur la base des lois régissant la 

sorcellerie que nous venons d’évoquer concernait des femmes (selon Marianne Kimura, 

pas moins de 80% de cas de persécutions concernait les femmes510). Il y avait une 

ambiance qui dépassait d’une certaine manière les attaques contre les femmes 

accusées de sorcellerie, et qui avait plus trait à un courant de pensée qui était largement 

imprégné par l’étude des sciences occultes et qui était férocement combattu.  

 
Selon F. Yates, les attaques contre les sorcières ont d’ailleurs été exacerbées par les 

attaques contre ce courant de pensée occultiste, le plus grand manifeste persécutant la 

sorcellerie et surtout la pensée d’Agrippa ou de Pic de la Mirandole aurait été l’œuvre 

d’un penseur français de l’époque, Jean Bodin. Dans son ouvrage principal, « De la 

démonomanie des sorciers », Bodin aurait fait un manifeste impressionnant contre la 

sorcellerie et ceux qui la pratiquaient, en élargissant la qualification et les illustrations 

des actes de sorcellerie, ainsi que des moyens juridiques qu’il fallait employer pour les 

sanctionner. Il aurait par ailleurs appelé à édicter les sanctions les plus sévères, allant 

jusqu'à infliger la mort aux personnes accusées de sorcellerie, ce qui a fait de ce 

                                                
only poor, melancholy old women. Another book which Dee lent was the Malleus maleficarum, a work which 
is very positive as to the reality of witches.” 
509 F. Yates, op.cit., p. 184: “The architect of the idea of the British Empire had been John Dee, in his first 
period, when he had been at the centre of the Elizabethan age, and one of the inspirations of Spenser’s 
poem. Dee claimed to be himself descended from British kings, belonging himself to the tradition which 
Spenser had traced, and of which the story of Lear was of the episodes.” 
510 op.cit., p. 2: “Of those who were tried and executed for witchcraft in Europe in the 16th and 17th centuries, 
more than eighty percent were women.” 



 267 

manifeste une des œuvres phares qui ont encouragé et justifié la chasse aux sorcières 

sur le continent européen entre la fin du seizième et le début du dix-septième siècle511.  

 

Ce que beaucoup auraient omis de remarquer selon F. Yates dans cet ouvrage de Bodin 

qui a fasciné de par sa persécution du soi-disant monde surnaturel de la magie noire, 

c’est qu’il débute par une attaque de « la magie de la Renaissance et plus 

particulièrement contre Pic de la Mirandole et Cornelius Agrippa. »512 Ce que Bodin 

aurait surtout reproché à ce courant de pensée c’est le mauvais usage de la théorie de 

la kabbale chrétienne, usage que Bodin aurait associé à de la magie noire, à un appel 

aux démons qui rappelle le paganisme513.  

 

Ce rappel détaillé du contexte montre que les accusations de sorcellerie n’étaient pas 

uniquement dirigées contre les femmes, mais que c’est tout un courant de pensée qui 

s’intéressait aux sciences occultes qui a été violemment combattu et pour F. Yates, la 

chasse aux sorcières n’aurait finalement été que le résultat de cette attaque contre des 

penseurs comme Pic de la Mirandole, Cornelius Agrippa ou John Dee 514 : 
                                                
511 F. Yates, op.cit., p. 79: “I now turn to the reputation of Henry Cornelius Agrippa in the same period and 
in France. At the same time, and in the same French courtly circles as those in which the reputation of 
Giorgi was flourishing, there developed a fierce attack on Agrippa which was presented, not as a pious 
Christian Cabalist, using a rather exceptionally ‘powerful’ philosophy, but as the blackest of black magicians 
and sorcerers. This attack on Agrippa was also dangerous for Pico’s reputation, as the following analysis 
will show. There was published in Paris in 1580, that is two years after the Giorgi-Pico volume, a work which 
is a devastating and dangerous attack on Pico della Mirandola’s use of Cabala. This was the De la 
démonomanie des sorciers by Jean Bodin, a book which has attracted a good deal of attention of late owing 
to the contemporary interest in witchcraft. For it is a terrific indictment of witchcraft and witches, an enquiry 
into the whole problem undertaken in an impressively learned fashion, giving many examples of supposed 
witches, with legal advice as to how they should be tried and punished. Boldin believed intensely in the real 
existence of witches and in the reality of the witches’ sabbath. He is horrified at what he believes to be the 
increase in the number of witches and takes the stern view, based on Biblical authority, that witches must 
die. This work had an enormous influence in fomenting the terrible witch craze which raged with such 
intensity in Europe in the late sixteenth and early seventeenth century.” 
512 F. Yates., op.cit., p. 79-80: “In their fascination with the witchcraft problem, modern readers of this book 
have tended to lose sight of the fact that it begins with an attack on Renaissance magic, and particularly on 
Pico della Mirandola and Cornelius Agrippa.” 
513 F. Yates, op.cit., p. 79-80. 
514 F. Yates, op.cit., p. 81: “What has made Bodin’s book historically so important is his legal and learned 
presentation of the case against witches, his reaffirmation of the whole legendary apparatus concerning 
them, presented with impressive authority by a learned magistrate. And the witch scare, the intense belief 
in the stereotype of the witch, propagated by Bodin, and which has such terrible results in encouraging the 
wholesale execution of these unfortunate women, is quite clearly associated in Bodin’ mind with his 



 268 

 
« Ce qui aurait donné à l’ouvrage de Bodin une valeur historique si reconnue, c’est sa 

présentation juridique et informée des procès contre les sorcières (…) présentée avec 
une autorité impressionnante par un magistrat reconnu. La peur de la sorcellerie, la 

croyance profonde dans le stéréotype de la sorcière, propagées par Bodin, et qui ont eu 
des résultats désastreux dans l’encouragement de la chasse en masse de ces pauvres 

femmes, sont clairement associées à la pensée de Bodin, avec sa campagne contre 
l’usage de la kabbale chrétienne par Pic et Agrippa. Alors que ce n’est pas expressément 

mentionné dans l’ouvrage Démonomanie que ce sont Pic et Agrippa et leurs disciples, 
qui, par l’usage de la magie kabbaliste, avaient libéré les démons qui auraient pénétré 

l’esprit des sorcières, ceci est pourtant clairement sous-entendu pour moi. » 

 

F. Yates conclut donc qu’une des raisons importantes qui justifieraient la persécution si 

acharnée par Bodin de la sorcellerie, c’est le mauvais usage de la pensée kabbaliste 

qui a aurait été selon lui l’œuvre de penseurs occultistes tels que Pic de la Mirandole, 

Agrippa, Johann Weyer et John Dee515. Ces derniers auraient d’ailleurs expressément 

défendu les femmes accusées de sorcellerie. Pour Bodin, ces penseurs sont non 

seulement condamnables pour avoir propagé la sorcellerie de par leur pensée 

occultiste, mais aussi parce qu’ils auraient « réduit la croyance dans la réalité des 

sorcières »516, leurs idées auraient en effet pu  réduire l’impact et la proportion que la 

chasse aux sorcières a pris durant cette époque.   

 

                                                
campaign against the wrong use of Cabal by Pico and Agrippa. Though it is not actually stated in the 
Démonomanie that it was Pico and Agrippa and their disciples, who, by their young use of Cabalist magic, 
had let out the demons who entered the witches, this seems to me to be implied. » 
515 F. Yates, op.cit., p. 83: “Since Bodin believed that Pico and Agrippa made a bad use of Cabala, his 
persecution of witches would be a result of that belief.” 
516 F. Yates, op.cit., p. 81: “Bodin also attacks fiercely the work of Johann Weyer (De praestigiis daemonum, 
first edition in 1563). Weyer was a disciple of Agrippa. His crime in Bodin ‘s eyes was that he had dared to 
suggest that witches were not infernal agents, but merely silly and deluded old women, suffering from 
melancholy. Bodin, intent on maintaining the stereotype of the witch, angrily dismisses this dangerous 
rationalist interpretation which would have prevented, or reduced, the witch craze if it had gained currency. 
These mild and heretical views about witches were also those of Agrippa, who once defended a woman 
accused of being a witch. The so-called black conjuror held merciful and psychological advanced views 
about witches. Agrippa is Bodin’s bête noire, not only for teaching the kind of magic which the fierce 
magistrate believed encouraged the spread of witches, but also for undermining belief in the reality of 
witches.”   



 269 

C’est donc un combat d’idées et d’influences politiques, qui aurait été à la source de la 

chasse aux sorcières, « le cas de Bodin nous fait demander à quel point la chasse aux 

sorcières était un mouvement populaire sincère, et à quel point il aurait été un 

mouvement manipulé et intensifié par le pouvoir. »517 Il s’agit d’un outil de propagande 

dont il est encore fait usage jusqu'à nos jours, à savoir la diabolisation, par la chasse 

aux sorcières, de personnes influentes que les persécuteurs souhaitent éliminer et 

même « faire complètement disparaître pour les historiens futurs. »518 

 

Ces affirmations signifient que lorsque Shakespeare évoquait dans ses pièces des 

notions telles que la sorcellerie, ou la magie noire, tout ce contexte complexe de 

l’époque y était également sous-entendu, et une lecture strictement dirigée vers les lois 

régissant la sorcellerie qui étaient surtout appliquées contre les femmes est désormais 

insuffisante. C’est toute une vision du monde surnaturel qui est évoquée, et qui rappelle 

cette atmosphère qui ne manquait pas de violence. En évoquant cette conjoncture 

relative à la sorcellerie dans une pièce qui débute par une tragédie et s’achève par une 

romance, Shakespeare lui aurait donné une place importante mais pas fondamentale, 

les menaces de mort au bûcher contre Paulina ou Perdita, ne se transforment d’ailleurs 

jamais en événements qui se déroulent réellement. Il y a donc dans les pièces de 

Shakespeare une insistance à dissocier les femmes du rôle maléfique qu’on leur 

attribuait, sans pour autant donner à la question de la sorcellerie en général une place 

prédominante, comme si par cette insistance discrète, Shakespeare aurait lui aussi opté 

pour une dédramatisation de la notion de la sorcellerie.  

 

Le Conte d’Hiver est une pièce où la tragédie déclenche les événements, et où 

l’évolution de la pièce – accompagnée d’un rôle fondamental des femmes – débouche 

sur la romance. La tragédie qui évolue en romance n’est pas un genre nouveau à 

l’époque du Conte d’Hiver. En effet, certains critiques rappellent que Le Conte d’Hiver 

est une pièce qui s’inspire d’une œuvre ancienne d’Euripide, Alceste ; cette dernière 

                                                
517 F. Yates, op.cit., p. 84.  
518 F. Yates, op.cit., p. 84. 



 270 

aurait sacrifié sa vie pour sauver celle de son mari Admète. C’est Hercule, un bouffon 

mi-homme mi-ange, qui intervient pour lui redonner vie, il combat la Mort lors de ses 

funérailles et la ramène à son mari dans une scène qui rappelle le retour à la vie 

d’Hermione : les deux femmes retournent à la vie sous un voile (Alceste prend en outre 

une forme différente sous son voile), et elles restent toutes les deux silencieuses face 

à leurs époux après leur retour à la vie519. 

 

Un doute a parfois été exprimé sur le fait de savoir si Shakespeare lisait le grec, ce qui 

pose la question de savoir s’il avait lu ou non la pièce d’Euripide. Mais il semble que la 

pièce ancienne ait été publiée en latin accessible sous plus d’une version durant 

l’époque de Shakespeare, ce qui rend l’hypothèse de la lecture de la pièce par 

Shakespeare plus plausible. De plus, certaines scènes des deux pièces présentent des 

similitudes qui ne peuvent s’expliquer autrement520. L’époque de Shakespeare a 

témoigné d’un intérêt exprimé par les dramaturges de mélanger les genres, ou de 

découvrir des moyens de passer d’un genre à un autre dans une même pièce et une 

œuvre comme celle d’Euripide où la tragédie évolue en romance aurait inspiré un nouvel 

élan de créativité521.  

 

L’adaptation par Shakespeare de ce « mélange de genres » dans Le Conte d’Hiver 

permet de tracer l’évolution de la pièce qui se caractérise surtout par l’évolution de 

Léonte, d’un tyran qui agit de manière tout à fait déraisonnable, à un roi capable d’aimer 

et de rétablir la paix et la tranquillité dans son royaume.  Il est donc possible de dire que 

dans Le Conte d’Hiver l’amour n’aurait peut-être pas été possible sans la tragédie, et 

que la romance nait de la rédemption, donc de la piété du prince, mais aussi de 

l’accompagnement et de l’aide de Paulina. La sorcellerie – malgré l’importance de la 

situation politique et juridique qui la régissait en Europe à l’époque où la pièce a été 

écrite – ne joue en réalité pas un rôle principal dans l’évolution de la pièce vers la 

                                                
519 Arden Shakespeare, op.cit., p. 13-14.  
520 Arden Shakespeare, op.cit., p. 14-15.  
521 Arden Shakespeare, op.cit., p.15. 



 271 

romance. Il est vrai que Paulina joue un rôle important dans l’accompagnement de 

Léonte, mais cela ne signifie pas qu’il est possible de lui attribuer le retour à la vie de 

Hermione, puisque la scène, malgré son aspect magique, ne suppose pas qu’un miracle 

a eu lieu, et la preuve la plus importante de l’absence d’un miracle est la référence 

explicite à l’âge de Hermione et aux traces des seize années d’absence. C’est Léonte 

qui exprime sa stupéfaction face au changement de son apparence physique 522 :  

 
« Mais pourtant, Paulina,  

Hermione n’avait tant de rides, et n’était  
Nullement aussi vieille. » 

(CH 5.3.27-30) 

 

Hermione reprend vie grâce à un acte de magie (ou de sorcellerie) présumé de Paulina, 

cet acte peut néanmoins être perçu comme une consécration de l’amour que Léonte 

porte pour Hermione. Si Léonte n’avait pas porté son amour pour Hermione pendant 

seize années, il aurait été difficile de concevoir une même fin de la pièce. Cette idée 

pourrait rejoindre la citation de Bergmann. Ce dernier évoque l’importance de l’amour 

dans la pièce : « The Winter's Tale is about the death of Love, the survival of Love and 

the resurrection of Love. It was the resurrection that broke me. »523 La puissance de la 

pièce réside effectivement dans la résurrection d’Hermione dans le dernier acte de la 

pièce, résurrection qui s’apparente davantage au retour à la paix grâce à l’amour de 

Léonte.  

 

Quelle place est donc finalement donnée à la sorcellerie dans Le Conte d’Hiver ? 

L’analyse de Marianne Kimura tend à donner à cette place une importance particulière, 

ce qui pose la question de savoir si une telle analyse préconise le retour au monde 

païen, et considère que c’est un retour à la superstition que Shakespeare célèbre dans 

cette pièce. Le problème avec une telle approche c’est qu’elle omet de prendre en 

                                                
522 “But yet, Paulina,/Hermione was not so much wrinkled, nothing/So aged as this seems.” 
523 V. supra, p. 203. 



 272 

considération la rédemption de Léonte, la pièce mélange la tragédie à la romance mais 

aussi le monde du christianisme au monde païen.  

 

Selon certaines critiques, c’est à partir du Roi Lear  que la notion de l’amour apparaît de 

plus en plus souvent dans les pièces de Shakespeare 524 :  

 
« A partir du Roi Lear, Shakespeare annonce à maintes reprises que l’objet de son 

écriture serait la romance. La pratique créative qui lui a permis de passer de la comédie 
à la romance est bien comprise par les critiques modernes ; en effet, cette évolution 

constitue la manière principale qui nous permet de percevoir ses comédies à partir du 
début des années 1590. On pourrait peut-être cependant nuancer cette idée en rappelant 

que tout au long de sa carrière, dans le genre tragique tout comme dans le genre comique, 

Shakespeare a toujours eu la romance en vue. On retrouve une petite illustration 
néanmoins symbolique dans Le Marchand de Venise, lorsque le vieux et aveugle Gobbo, 

rend visite à son fils, Lancelot Gobbo. La première chose que le jeune Gobbo fait, sans 
autre  motivation à part celle de provoquer le rire, est de prétendre qu’il est quelqu’un 

d’autre, afin de truquer son propre père. Il dit au vieil homme que son fils est mort, rien 
que pour le faire pleurer (2.2.45-62). Pour les critiques modernes, la scène est plus drôle 

qu’elle ne devrait l’être (est-il correct de rire d’un homme aveugle, trompé par son propre 
fils ?) mais on peut percevoir dans cette scène, que Shakespeare avait déjà la romance 

en vue, pour aboutir à Gloucester l’aveugle, et son fils qui le mène à la vallée imaginaire 

de Dover. Même le nom de Lancelot pointe dans cette direction : c’est une figure classique 
de la comédie anglaise, un servant effronté et peu fiable, qui passe d’un manque de 

                                                
524 The Arden Shakespeare, op.cit., p. 23: “In many places after King Lear, Shakespeare signals that 
romance is his goal. The creative practice that led him from comedy to romance is well understood by 
modern critics; indeed this evolution has become the chief way we look at his comedies from the early 
1590s forward. Perhaps we may refine this, however, by arguing that throughout his career, in tragedy as 
in comedy, Shakespeare had always been heading towards romance. A small but telling illustration is in 
the ‘comedy’ he wrote around 1597, The Merchant of Venice, at the point when half blind Old Gobbo come 
to visit his son, Lancelot Gobbo. The first thing young Gobbo does, with no motive but to raise a laugh, is 
to put on a voice and pretend he is someone else, to baffle his father. He tells the old man his son is dead, 
just to make him weep (2.2.45-62).  To modern tastes, the scene is funnier than it ought to be (is it right to 
laugh at a blind man goaded by his son?), but we can see in it, with hindsight, that Shakespeare had already 
started on the path of romance leading to blind Gloucester and his seeing son on the imaginary cliff at 
Dover. Even Lancelot’s name points the way: he is a stock figure out of English comedy, a cheeky, 
unreliable servant stumbling from one malapropism to another, but he bears the name of the most famous 
knight in all romance.”  



 273 

décence à un autre, mais il porte néanmoins le nom du chevalier le plus célèbre dans la 

romance littéraire. » 

 
Le Roi Lear aurait d’ailleurs eu une influence sur Le Conte d’Hiver, qui a été écrit cinq 

ans plus tard. Plusieurs similitudes ont été notées entre les deux pièces, la plus 

importante se situe à la scène finale, entre Lear et Cordelia d’un côté, et Léonte et 

Hermione de l’autre. Au cinquième acte du Roi Lear, dans un état proche du délire à la 

vue de sa fille Cordelia morte, Lear croit voir Cordelia vivre de nouveau (« Do you see 

this? Look on her: look, her lips. / Look there, look there! » (5.3.309-10)). Dans la 

dernière scène du Conte d’Hiver, c’est Polixène, répondant à la stupéfaction de Léonte 

de revoir Hermione vivante (« Que je meure si déjà elle ne le semble pas ! / Qui est-ce 

qui l’a faite ? Regardez, sire, / Ne diriez-vous qu’elle respire, et que ses veines / Portent 

vraiment du sang ? » (5.3.62-5)) qui affirme que « la chaleur de la vie semble animer 

ses lèvres. » (5.3.67)525 

 

Le message de la pièce n’est donc peut-être pas un message qui glorifie la sorcellerie, 

mais un message d’amour, et l’évolution de la pièce est une évolution positive et 

constructive, les événements évoluant de l’injustice d’une accusation erronée d’adultère 

et de haute trahison de la part d’un roi jaloux à l’encontre de sa femme, vers un roi qui 

a reconnu son erreur et a passé seize années dans le deuil et la rédemption, les 

canalisant vers la vie et l’amour. A la fin de la pièce, la lourdeur du deuil et de la tragédie 

s’achève, et la légèreté de la vie est mise en avant, c’est à la demande de Paulina 

qu’Hermione avance vers son mari (« C’est l’heure. Descendez ! Ne soyez plus de 

                                                
525 Arden Shakespeare, op.cit., p.19-20: “It is generally agreed The most unsettling one is in the harrowing 
final lines in King Lear, where the old king holds first a mirror then a feather to his daughter Cordelia’s 
mouth, searching for breath from her lifeless body. One moment Lear says she’ll ‘come no more’ but the 
next, his own dying moment, he asks as if he sees something no one else can, ‘Do you see this? Look on 
her: look, her lips. / Look there, look there! (5.3.309-10)’ 
In his delirium Lear believes that Cordelia’s lips have life in them. In the final scene of The Winter’s Tale, 
when Leonte faces what he thinks is the inanimate statue of his dead wife, he sees (in words someone else 
has to express for him) that ‘The very life seems warm upon her lip’, and in his heightened state, painful 
but as sweet as ‘any cordial comfort’, he thinks Hermione is breathing and tries to kiss her (5.3.66, 76-7). 
This time though, the man who wrongs a woman gets her back.”  
 
 



 274 

pierre. » (5.3.99)), la vie reprend par le mouvement vers l’avant, et Léonte est prêt à la 

fin de la pièce à recevoir et célébrer la vie ce qui permet de rétablir la paix au royaume 

de Sicile. Il y a quelque chose de vrai dans la rapidité de la colère de Léonte qui 

déclenche la tragédie des évènements au début de la pièce, c’est dans un moment 

d’égarement d’une durée courte et très limitée dans le temps (c’est dès la deuxième 

scène de l’acte 1 que Léonte est envahi par les soupçons) que Léonte détruit la paix et 

la tranquillité de son royaume. Il en faut peu pour se perdre, et le reste de la pièce tend 

vers le rétablissement de ce qui a été perdu en un instant succinct de colère, ce qui 

pourrait rappeler la lenteur de la justice qui parfois doit juger d’un acte qui a été commis 

dans un court laps de temps et qui met cependant des années pour rendre un jugement 

et résoudre l’affaire.  

 

Une approche intéressante aurait d’ailleurs été de comparer le dénouement pseudo 

magique de la pièce à un évènement judiciaire ou à un procès. L’évolution de la pièce 

est-elle comparable à un procès qui débute par un conflit non résolu, porté devant le 

juge, et le moment où le juge rend un jugement à la fin du procès,  consacrant la solution 

du litige ? Cela signifierait que le cheminement de la pièce s’apparente – comme dans 

un procès – à une recherche de la vérité, en ayant recours aux moyens de preuve qui 

permettent de rapporter et établir les faits de l’affaire. Rappelons déjà qu’un procès a 

lieu au début de la pièce intenté par Léonte devant toute la cour à l’encontre de sa 

femme qu’il accuse d’adultère. Le jugement de l’oracle déclarant l’innocence 

d’Hermione crée une situation de colère chez Léonte qui mène à la mort de sa femme 

et de son fils plutôt que de dénouer le litige. Si le procès et le jugement ne réussissent 

pas à résoudre le conflit, le jugement de l’oracle réussit néanmoins à établir la vérité de 

la situation, et c’est cette même vérité que Léonte finira par admettre et qui déclenchera 

sa rédemption et éventuellement le rétablissement de la paix au royaume de Sicile par 

le retour à la vie de la reine Hermione. 

Il est cependant difficile d’affirmer que c’est le jugement de l’oracle qui aurait 

éventuellement donné lieu au dénouement de la pièce, car l’établissement des faits et 

la révélation de la vérité, malgré leur importance, ne suffisent pas pour résoudre le litige 



 275 

dans Le Conte d’Hiver. L’évolution de Léonte se fait grâce à sa piété, et à sa prise de 

conscience de la gravité des conséquences de ses accusations infondées, ainsi qu’à la 

perte des êtres aimés. L’obstination de Paulina à montrer à Léonte son erreur au début 

de la pièce ressemble au rôle de la défense de l’accusée si nous étions dans le cadre 

d’un procès, mais ce n’est pas le rôle qu’elle continue de jouer par la suite jusqu’au 

dénouement de l’intrigue. Sa présence auprès de Léonte sera une présence de soutien 

et d’amitié, même si elle reconnaît qu’elle lui rappelle parfois trop souvent la gravité des 

actes qu’il a commis, sans pour autant que ce rappel ne soit ni un châtiment ni une 

accusation 526 : 
PAULINA. – « Je le regrette.  

Toutes mes fautes, quand je les vois, je m’en repens. 

Hélas ! J’ai trop montré l’emportement d’une femme. 
Il est atteint dans la noblesse de son cœur.  

Que ce qui est passe, ce qui est sans remède,  
Soit aussi sans chagrin ! 

(A Léonte) Ne vous affligez pas,  
Quoi que je vous aie dit. Qu’au contraire je sois  

Punie, je vous en prie, moi qui vous ai rappelé 
Ce qu’il faut oublier. Ah ! mon bon suzerain,  

Seigneur, royal seigneur, pardonnez une sotte. 
Mon amour pour la reine – ah ça ! je suis sotte encore ! 

Je n’en dirai plus rien, de vos enfants non plus.  

Je ne parlerai plus de mon propre mari,  
Qui est perdu aussi. Armez-vous de patience,  

Et je ne dirai rien ». 
(CH 3.2.214-227) 

 
                                                
526 Texte original en anglais: “I am sorry for’t. / All faults I make, when I shall come to know them / I do 
repent. Alas, I have showed too much / The rashness of a woman. He is touched / To th’ noble heart. 
What’s gone and what’s past help / Should be past grief. / (To Leonte) Do not receive affliction / At my 
petition. I beseech you, rather / Let me be punished, that have minded you / Of what you should forget. 
Now good my liege, / Sir, royal sir. Forgive a foolish woman. / The love I bore your queen – lo, fool again! / 
I’ll speak of her no more, nor of your children. / I’ll not remember you of my own lord, / Who is lost too. Take 
your patience to you, / And I’ll say nothing.” 



 276 

Ce ne sont pas les faits qui sont dénoués avec le temps dans la pièce, et ni Léonte ni 

Paulina ne symbolisent les protagonistes dans un procès. Le temps de la pièce est 

constructeur, mais il ne s’agit pas d’une reconstitution des faits mais d’une évolution 

constructive des personnages principaux de la pièce, Léonte, Hermione et Perdita, 

rétablissant ainsi la paix et la continuité du royaume de Sicile.   

 



 277 

CONCLUSION 
 

Le Marchand de Venise, Mesure pour Mesure et Le Conte d’Hiver mettent en scène 

des situations conflictuelles dont les enjeux sont différents, et il est possible, à travers 

cette divergence, de tenter de comprendre les critères que Shakespeare considère 

comme essentiels pour une bonne résolution des conflits, ainsi que la place qu’il attribue 

au droit dans l’organisation de la vie au sein d’un État.  

 

Le Marchand de Venise se déroule dans une république, où le doge est appelé à 

résoudre un conflit de droit civil relatif à la non-exécution de l’obligation de 

remboursement de l’emprunteur dans un contrat de prêt. La particularité de ce conflit 

est que la pénalité prévue au contrat et que le prêteur s’acharne à faire exécuter, 

présente un enjeu pénal, puisque c’est ôter la vie de son emprunteur qu’il demande en 

compensation du défaut de remboursement du prêt à l’échéance. Face à cet enjeu à la 

fois civil et criminel, le pouvoir du doge est néanmoins limité, puisqu’il doit respecter la 

loi des parties, et il ne jouit ni de la prérogative de pardonner l’accusé, ni de celle de 

tempérer la loi par l’équité. Le recours par Portia à la notion de miséricorde est une 

tentative de tempérer la sévérité de la pénalité tout en respectant les limites des 

prérogatives dont jouit le doge de Venise, et cette tentative s’inscrit dans un contexte 

plus large du rapport entre le judaïsme et le christianisme, qui constitue le cadre politico-

religieux de la pièce.  

 

Le dénouement du litige par le jugement rendu contre Shylock est un moment crucial 

de la pièce, et la victoire des Vénitiens ne représente pas, malgré les apparences, une 

fin heureuse de la pièce. L’humiliation de Shylock est consacrée dans un jugement 

officiel, il ne s’agit plus uniquement d’un discours collectif, mais d’une décision rendue 

par l’autorité chargée de résoudre les litiges à Venise et à laquelle Shylock est 

désormais soumis. Ce dénouement tient-il principalement au fait que Venise est une 

république, où les pouvoirs du juge sont limités ? Le jugement rendu aurait-il été meilleur 



 278 

si le doge et Portia étaient en droit de tempérer la pénalité trop sévère grâce à l’équité, 

le pardon ou la miséricorde ? L’impartialité douteuse des juges et leur adhésion au 

contexte politico-religieux de l’époque, fortement imprégné d’antisémitisme, ne 

permettent pas de répondre simplement à cette question. Si le pouvoir du doge était 

limité en raison du régime politique qui lui impose de respecter les frontières de la loi, 

le doge a néanmoins choisi de se soumettre de manière quasi-totale à la lettre de la 

pénalité, se désistant ainsi du pouvoir essentiel qui découle de la tâche d’appliquer la 

loi, celui de l’interprétation de la règle.  

 

Le contrat de prêt entre Shylock et Antonio n’est presque jamais évoqué par le doge ou 

Portia durant le procès, comme si l’instrument juridique, pourtant au cœur du conflit, 

était secondaire. Même si ce contrat présentait des failles importantes et qu’il ne 

constituait pas une base solide d’un accord conclu de bonne foi entre les parties, il 

constituait néanmoins la preuve principale de l’intention des parties et un bon juge aurait 

d’abord cherché cette intention grâce à laquelle il peut donner une interprétation 

équitable de la règle contractuelle.  

 

Le doge aurait pu sauver la vie d’Antonio tout en condamnant ce dernier à rembourser 

le montant du prêt à Shylock, sans aller au-delà du texte de la pénalité, en proposant 

une interprétation plus conservatrice de la lettre de la pénalité que celle que Shylock a 

avancée. Il est vrai que la source du conflit entre Shylock et Antonio étant la différence 

de leurs religions, le contrat n’a pas été conclu de manière à les protéger contre leurs 

passions haineuses, mais il n’en reste pas moins que c’était au juge, en se montrant 

plus objectif et impartial, de donner davantage de valeur à l’accord contractuel et de 

rechercher la volonté des parties telle qu’elle transparait dans l’esprit de la règle. Si le 

droit n’a pas été salvateur, c’est principalement en raison du renoncement du juge à 

faire usage de ses prérogatives fondamentales qui sont intimement rattachées à la 

fonction de juger. La loi contractuelle est mauvaise si les parties ont une intention 

dénuée de bonne foi mais il y a un moyen de rétablir sa légitimité à travers une 

intervention du juge, à condition que ce dernier ait la volonté de trouver la solution la 



 279 

plus équitable au conflit. La miséricorde est une notion trop subjective et peu efficace 

pour remplacer une bonne interprétation de la loi. Le juge  qui, comme le doge de 

Venise, se refuse à une telle tâche, dans un souci de consacrer et d’adhérer à une 

dynamique socio-politique prédominante, est un juge qui met en péril la justice et la paix 

sociale, et qui contribue à l’échec du droit et de la loi comme garde-fous des passions.  

 

Ce même rôle central du juge dans l’interprétation et l’application du texte de loi apparaît 

dans Mesure pour Mesure. Ce n’est pas dans un contexte de conflit de religions que les 

événements de la pièce se déroulent, mais il s’agit d’une monarchie chrétienne, le titre 

de la pièce fait d’ailleurs directement allusion à un thème néotestamentaire et le duc 

Vincentio choisit l’habit du moine pour dissimuler sa présence dans la cité après avoir 

délégué le pouvoir à Angelo. C’est une loi pénale qui fait l’objet de l’intrigue, elle est 

néanmoins désuète, son application injuste, et la sanction qu’elle prévoit trop sévère.  

 

Un monarque nouvellement arrivé au pouvoir, peut-il tout à coup condamner un homme 

à mort pour un acte dont la gravité est douteuse, et pour lequel aucune condamnation 

n’a été prononcée pendant plus d’une décennie ? La question est d’autant plus 

complexe que le monarque condamne l’accusé à mort sans aucun procès, et par la 

suite se livre lui-même secrètement au même acte qu’il condamne. Angelo se permet 

d’agir en monarque abusif et corrompu et aucune limite à son pouvoir excessif ne 

s’impose à lui, la seule limite relève de sa propre décision de pardonner l’accusé. Tout 

comme dans Le Marchand de Venise c’est à Shylock qu’on demande d’être 

miséricordieux pour tempérer la sévérité de la loi, c’est Angelo dans Mesure pour 

Mesure qu’Isabelle supplie de gracier son frère. Si Angelo refuse de pardonner Claudio, 

il n’y a pas moyen de sauver la vie de ce dernier. L’hypothèse qui se pose est que le 

monarque jouit d’un pouvoir sans limites d’édicter la loi et d’en imposer une application 

stricte, et la seule limite à son pouvoir serait la faculté pour lui de pardonner le crime 

prévu par cette loi. Cette limite dépend néanmoins de la volonté même du monarque ce 

qui signifie pratiquement que les pouvoirs du monarque sont illimités. Angelo se rend 



 280 

compte de ce large pouvoir dont il jouit, et abuse de sa position pour tenter de servir 

ses propres intérêts.  

 

C’est le duc qui résout l’intrigue grâce à un exercice plus modéré par lui du pouvoir. Je 

ne pense pas que le duc ait fait usage de sa faculté de pardonner le crime commis par 

Claudio, mais il se serait plutôt livré à une interprétation plus sensée de la loi ressuscitée 

par Angelo. Il n’a pas été jusqu'à remettre la loi en question, mais il a pu trouver dans 

l’esprit de la loi que ce qu’elle cherche à établir c’est une sécurité dans les rapports 

entre les couples, notamment pour protéger le statut de la femme et celui des enfants 

nés hors mariage. L’interprétation par le duc de l’esprit de la loi, dans un sens qui 

protège les personnes les plus vulnérables sans pour autant sanctionner de manière 

trop sévère ceux qui enfreignent la règle, constitue la pierre angulaire de la résolution 

de l’intrigue de manière positive.  

 

Il y a aussi une dimension purement pratique à la décision du duc : le problème de la 

surpopulation carcérale et de la lenteur de la justice pour exécuter les peines à 

l’encontre des prisonniers sont sous-entendues dans des scènes comiques qui donnent 

une image ridicule de l’autorité judiciaire chargée d’exécuter la peine prononcée. Le duc 

sait qu’épargner la sanction capitale à l’accusé contribue aussi à alléger la tâche des 

geôliers et des bourreaux et donc à mettre moins en lumière les insuffisances du 

système judiciaire. Le duc sait par ailleurs qu’une sanction sévère qui condamne un 

homme coupable de fornication à mort, signifie l’abandon de la femme et 

éventuellement des enfants aussi, ce qui augmente la responsabilité de l’État à leur 

égard. La solution qu’il préconise prend en compte toutes ces considérations pratiques 

et c’est pour cette raison aussi qu’il réussit à apaiser la tension par le jugement qu’il 

rend à la fin de la pièce.  

 

C’est une situation différente qui se présente dans Le Conte d’Hiver, dont les 

évènements montrent les déboires créés par un tyran faible. Ce n’est pas la teneur de 

la loi qui fait l’objet de l’intrigue, mais la manière avec laquelle le monarque décide 



 281 

d’appliquer la loi pénale. Le fond religieux de la pièce est empreint de naturalisme païen, 

avec une référence à la notion de sorcellerie et des sciences occultes, ainsi qu’au mythe 

de Pygmalion, représenté par le retour à la vie d’Hermione à la fin de la pièce. Mais la 

religion chrétienne est également présente, la résolution de l’intrigue passant 

principalement par la rédemption de Léonte. La piété du prince occupe une place 

principale dans cette pièce, le procès qui intervient avant la rédemption de Léonte ne 

mène pas à la résolution de l’intrigue, mais uniquement à établir les faits, que Léonte 

s’acharne néanmoins dans un premier temps à nier, avant de réaliser, suite à la mort 

subite de son fils, que les conséquences de ses actes sont destructrices pour le 

royaume. Il est donc possible de se demander si dans cette pièce qui a été écrite après 

les deux premières, la piété serait considérée comme supérieure au droit, et que 

finalement, les seules limites au pouvoir du monarque émaneraient de lui et de sa foi 

dans la nécessité d’être juste et bon avec ceux qu’ils gouvernent.  

 

Le droit est-il un élément secondaire de l’organisation de la vie au sein d’un État selon 

Shakespeare? La destruction du royaume de Sicile au début du Conte d’Hiver m’a fait 

penser à la situation au Liban ces dernières années. Les excès auxquels se livrent ceux 

qui sont investis de la gouvernance d’un État sont à même de mener un pays à sa ruine, 

et le droit peut s’avérer être impuissant face à une telle situation. Cette impuissance est 

due en grande partie au fait que l’application du droit est intimement liée à la personne 

de celui qui est investi de la tâche d’appliquer la règle de droit ; c’est un des 

enseignements principaux des deux premières pièces, Le Marchand de Venise et 

Mesure pour Mesure. Si celui qui juge s’affranchit de toute logique légale, comme 

Léonte dans Le Conte d’Hiver, la vie ne peut continuer et c’est un effondrement quasi-

total du pays qui résulte d’une telle attitude de celui qui gouverne. Léonte a refusé de 

continuer à gouverner un pays effondré, sa rédemption signifie que son souhait est de 

rétablir la paix, la transformation du monarque a réussi à corriger la situation de départ 

et les excès auxquels il s’était livré dans la gouvernance de Sicile. Il est 

malheureusement possible d’imaginer une situation où un gouverneur ne se serait 

même pas soucié de l’effondrement total d’un État, et aurait choisi de continuer à 



 282 

gouverner de la même manière, quitte à se demander ce que signifie la gouvernance si 

son objet porte sur un pays effrité, dans lequel plus aucune institution ne fonctionne 

convenablement. Une telle situation s’apparente à une caricature de gouvernance, et 

Shakespeare n’a pas été jusqu'à imaginer une telle situation, puisqu’elle n’apporte 

aucun enseignement ni sur l’expérience juridique ni sur les conditions de la bonne 

gouvernance d’un État. Malgré le ridicule des accusations infondées de Léonte au début 

de la pièce, le temps de la pièce est constructeur, et cette reconstruction du monarque 

s’accompagne d’un rétablissement de la paix dans le royaume. Ce n’est peut-être pas 

la piété du prince que Shakespeare considère supérieure au droit, mais au contraire, 

c’est une affirmation par lui que les abus d’un gouverneur qui s’affranchit de toute 

logique légale ne mènent qu’à la destruction et à l’effondrement du pays, et l’expérience 

humaine ne peut être vécue qu’en reconnaissant les limites que le droit pose à l’exercice 

du pouvoir. 

 

 

 



 283 



 284 

BIBLIOGRAPHIE 
 
Remarque : Cette bibliographie contient uniquement les ouvrages et articles cités 

dans mes développements et qui ont directement guidé mon analyse. Vu 
l’importance de la bibliographie relative à l’œuvre de Shakespeare, et dans un 
souci de simplification, j’ai omis de faire la liste exhaustive de toutes les sources 

bibliographiques que j’ai consultées.  
 

J’ai par ailleurs mentionné les versions traduites des ouvrages anglais lorsque 
c’est la version française de l’ouvrage que j’ai consultée. Les citations extraites 

des ouvrages et articles consultés en anglais ont été librement traduites.    

 
 

I- Ouvrages sur Shakespeare et éditions critiques 
 

1. Shakespeare, Œuvres Complètes (édition bilingue), Paris, Robert Laffont, coll. 

Bouquins, 2002. 

 

2. The Arden Shakespeare, The Winter’s Tale, Londres, édité par John Pitcher, 

2010. 

 

3. Allan Bloom and Harry V. Jaffa, Shakespeare’s Politics, Chicago, University of 

Chicago Press, 1996 [trad. La pensée politique de Shakespeare, Paris, Armand 

Colin, 2021]. 

 

4. Allan Bloom, Love and Friendship, New York, Simon and Schuster, 1994 [trad. 

L’amour et L’amitié, Paris, Les Belles Lettres, 2018]. 

 



 285 

5. Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, Shakespeare and the 

Law: A Conversation among Disciplines and Professions, Chicago, University of 

Chicago Press, 2013. En ligne sur le site Oxford Academic: 

https://academic.oup.com/chicago-scholarship-online/book/13055. 

 

6. Michael Edwards, Shakespeare, le poète au théâtre, Paris, Fayard, 2009.  

 

7. Henri Fluchère, Shakespeare, dramaturge élisabéthain, Paris, Gallimard, 1966. 

 

8. René Girard, Shakespeare, les feux de l’envie, Paris, Grasset, 1990. 

 

9. Stephen Greenblatt and Peter G. Platt, Shakespeare’s Montaigne, The Florio 

Translation of the Essays, New York, New York Review of Books, 2014.  

 

10. Stephen Greenblatt, Tyrant: Shakespeare on Politics, New York, W.W. Norton 

and Company, 2019. 

 

11. Daniel Kornstein, Kill All the Lawyers ?, Princeton, Princeton University Press, 

1994. 

 

12. Jan Kott, Shakespeare, Our Contemporary (traduit du polonais par Anna 

Posner), New York,  W.W. Norton and Company, 1974 [trad.  Shakespeare notre 

contemporain, Paris, Payot, 2006].  

 

13. Richard Marienstras, Shakespeare et le désordre du monde, Paris, Gallimard, 

2012.  

 

14. François Ost, Shakespeare, la comédie de la loi, Paris, Michalon, 2012. 

 



 286 

15. Daniel Sibony, Avec Shakespeare, éclats et passions en douze pièces, Paris, 

Editions du Seuil, 2003.  

 

16. B.J Sokol and Mary Sokol, Shakespeare’s Legal Language, A Dictionary,  

London and New York, Continuum, 2000. 

 

17. Henry Suhamy, Shakespeare, Paris, Editions de Fallois, 1996.  

 

18. Egil Tornqvist, Between Stage and Screen, Ingmar Bergman Directs, 

Amsterdam, Amsterdam University Press, 1995.  

 

19. Christina G. Waldman, Francis Bacon’s Hidden Hand in Shakespeare’s the 

Merchant of Venice, New York, lgora Publishing, 2018.   

 

20. Frances Yates, Shakespeare’s Last Plays, A New Approach, London and New 

York, Routledge and Kegan Paul, 1975 [trad. Les dernières pièces de 

Shakespeare, une approche nouvelle, Paris,  Belin, 1993].  

 

21.  Frances Yates, The Occult Philosophy in the Elizabethan Age, New York, 

Routledge Classics, 2001.  

 
II- Articles parus dans les revues et articles publiés en ligne  

 

22. Kirby Farrell, « Witchcraft and Wonder in The Winter’s Tale », Essays in 

Renaissance Historiography, edited by Anne Lake Prescott and James Dutcher, 

Newark, University of Delaware Press, 2007. En ligne: 

https://www.researchgate.net/publication/275642095_Witchcraft_and_Wonder_

in_the_Winter's_Tale.  

 



 287 

23. Louise Halper, « Measure For Measure: Law, Prerogative, Subversion », 

Cardozo Studies in Law and Literature, Vol. 13, No. 2, Fall 2001, pp. 221-264. 

En ligne: https://www.jstor.org/stable/10.1525/lal.1.2001.13.2.221.  

 

24. William Chester Jordan, « Approaches to the Court Scene in The Bond Story: 

Equity and Mercy or Reason and Nature », Shakespeare Quarterly, Vol. 33, No.1, 

Spring 1982, pp. 49-59. En ligne: https://www.jstor.org/stable/2870336.  

 

25. Marianne Kimura, « Witchcraft and The Winter’s Tale », September 2020. En 

ligne:https://www.researchgate.net/publication/344213133_Witchcraft_and_The

_Winter's_Tale_Shakespeare_predicts_the_resurgence_of_witchcraft.  

 

26. Maydee G. Lande, « The Winter's Tale: A Question of Motive », American Imago, 

Vol. 43, No. 1, Spring 1986, pp. 51-65. En ligne: 

https://www.jstor.org/stable/26303866.  

 

27. William W. Lawrence, « Measure for Measure and Lucio », Shakespeare 

Quarterly, Vol.9, No. 4, Fall 1958, pp. 443-453. En ligne: 

https://www.jstor.org/stable/2867127.  

 

28. Rebecca Lemon, « Law », The Oxford Handbook of Shakespeare, Chapter 30, 

pp.554-570, 2011. En ligne: 

https://www.academia.edu/35800860/Law_in_the_Oxford_Handbook_of_Shake

speare.  

 

29. Henri Mazeaud, « Les notions de ‘droit’, de ‘justice’ et d’ ‘équité’ », Revue 

internationale de droit comparé, Vol. 8 No. 3, Juillet-septembre 1956. 

 

30. Vaslav Nijinski, Journal de Nijinski, Paris, Gallimard, 1953. 

 



 288 

31. Sarmila Paramasivam, « The Period of Renaissance in English Literature », 

(article non daté). En ligne:  

https://www.academia.edu/28864596/THE_PERIOD_OF_RENAISSANCE_IN_

ENGLISH_LITERATURE.  

 

32. Paul Raffield, « The Trials of Shakespeare: Courtroom Drama and Early Modern 

English Law », Law and Humanities, Vol. 8, No. 1, 2014, pp. 53-76. En ligne: 

https://www.academia.edu/31466576/The_Trials_of_Shakespeare_Courtroom_

Drama_and_Early_Modern_English_Law.  

 

33. Paul Raffield, « The Comedy of Errors and the Meaning of Contract », Law and 

Humanities, Vol. 3, No. 2, December 2009, pp. 207-229. En ligne: 

https://www.academia.edu/204791/The_Comedy_of_Errors_and_the_Meaning

_of_Contract.  

 

34. Philippe Raynaud, cours sur Shakespeare et le Droit, Université Paris II Assas, 

M2 en Philosophie du droit et droit politique, année 2013-2014. 

 

35. Philippe Raynaud, « L’équité Shakespearienne », Institut Michel Villey, folio 49, 

2011, pp.47-57. En ligne : 

https://www.droitphilosophie.com/upload/files/pdf/14108048723Villey_1a266Ra

ynaud.pdf.   

 

36. Louise Schleiner, « Providential Improvisation in Measure for Measure », PMLA, 

Journal of Modern Language Association of America, Vol. 97, No.2, March 1982, 

pp.227-236. En ligne: https://www.jstor.org/stable/462189.  

 

37. Murray M. Schwartz, « Leontes' Jealousy in The Winter's Tale », American 

Imago, Vol. 30, No. 3, Fall 1973, pp. 250-273. En ligne: 

https://www.jstor.org/stable/26302880.  



 289 

 

38. B. J. Sokol and Mary Sokol, « Shakespeare and the English Equity Jurisdiction: 

The Merchant of Venice and the Two Texts of King Lear », The Review of English 

Studies, New Series, Vol. 50, No. 200, November 1999, pp. 417-439. En ligne: 

http://www.jstor.org/stable/517390. 

 

39. Virginia Lee Strain, « The Winter’s Tale and the Oracle of the Law », The Johns 

Hopkins University Press, Vol. 78, No. 3, Fall 2011, pp. 557-584. En ligne: 

http://www.jstor.org/stable/41236558.  

 

40. Joel Wickwire, « Providence and Law in Shakespeare » (article non daté). En 

ligne:https://www.academia.edu/35177547/Providence_and_Law_in_Shakespe

are.  

 

III- Autres ouvrages et sites 
 

41. Michel Foucault, Surveiller et punir, Paris, Gallimard, 1975. 

 

42. Luc Guéraud, La désuétude : entre oubli et mort du droit ?, Limoges, Presses 

Universitaires de Limoges, 2014.  

 

43. Louis A. Knafla, Law and Politics in Jacobean England, Cambridge, Cambridge 

University Press, 1977. 

 

44. Montesquieu, De l’Esprit des lois (1748), Paris, Gallimard, coll. Folio-Essais, 2 

vol., 1995. 

 

45. Tocqueville, De la démocratie en Amérique (1835-1840), Paris, Flammarion, coll. 

GF, 2010. 

 



 290 

46. Site de la faculté de droit de Cornell : https://www.law.cornell.edu/wex/inquest 



 291 

 


	modele-these-pantheon-assas-logo2022-maj210122_3 (2)
	Fakhry

