Theése de Doctorat / septembre 2024

Université Paris-Panthéon-Assas
école doctorale de : Histoire du droit, philosophie du

droit et sociologie du droit (ED 8)

Thése de doctorat en philosophie du droit
soutenue le 19 septembre 2024

Shakespeare et la rhétorique judiciaire

Sarah FAKHRY

Sous la direction de Philippe RAYNAUD
Professeur a I'Université Paris-Panthéon-Assas

Membres du jury :

Gil DELANNOI, Sciences Po Paris, rapporteur

Pierre-Henri TAVOILLOT, Sorbonne Université, rapporteur

Frangois SAINT-BONNET, Université Paris-Panthéon-Assas, Président du jury
Emilie TARDIVEL SCHICK, Université de Strasbourg



PANTHEON-ASSAS FAKHRY Sarah| Thése de doctorat | septembre 2024
JNITV ol

Résumeé :

Le droit est treés présent dans le théatre de Shakespeare, a travers des scénes de proces
mais aussi dans les arguments invoqués par les personnages pour défendre leurs intéréts
ou pour justifier leurs actes. Cette rhétorique mérite d’étre analysée d’un point de vue
juridique, en mettant notamment en lumiére ses relations avec le droit positif et la
culture juridique de I’époque de Shakespeare, mais elle présente aussi un double intérét
— littéraire et philosophique. Etudier le droit chez Shakespeare peut nous aider a
comprendre ce que devient la culture juridique dans un autre contexte discursif, et cela
peut aussi éclairer la question que Shakespeare ne cesse de poser : celle des limites du
pouvoir de la loi dans son effort pour gouverner les intéréts et les passions. Les piéces
étudiées sont Le Marchand de Venise, Mesure pour Mesure et Le Conte d’Hiver,
chacune posant un probléme de droit et des enjeux juridiques différents. Malgré cette
diversité des aspects juridico-politiques, il est possible d’identifier dans ces trois pieces
le r6le fondamental que Shakespeare attribue au juge ou au prince, ainsi que les qualités
que ce dernier doit présenter pour aboutir a une bonne résolution des litiges, gage

nécessaire pour une gouvernance paisible.

Descripteurs : Théatre de Shakespeare, Procés dans les piéces de Shakespeare,
Argumentation juridique, Droit positif et culture juridique de I’époque de Shakespeare, Les
limites du pouvoir de la loi, Le role du juge et les qualités qu’il doit présenter, Résolution

des litiges, Gouvernance paisible



FAKHRY Sarah| Thése de doctorat | septembre 2024

Title and Abstract : Shakespeare and the legal rhetoric

The law occupies an important place in Shakespeare’s theatre, not only throughout trial
scenes, but also through the various legal arguments which the characters invoke to
defend their interests or justify their actions. Such rhetoric is analysed from a legal
perspective. The analysis — which presents a literary and philosophical interest —
consists notably in highlighting the relation between, on the one hand, the legal
rhethoric in Shakespeare’s plays, and on the other hand, both the positive law and the
legal culture which were prevalent in Shakespeare’s times. Analysing the law in
Shakespeare can help understand what legal culture may become in a different
discursive context, and it may also shed the light on another matter which has long
preoccupied Shakespearean theatre : the limits of the power of law in its efforts to
govern human interests and passions. The plays that are analysed are The Marchant of
Venice, Measure for Measure and The Winter’s Tale, for each poses a different legal
question and presents different legal contexts. Despite the diversity of legal and
political aspects, it is possible to identify in these three plays the fundamental role
which Shakespeare attibutes to the judge or the prince, as well as the virtues that the
latter should deploy in order to reach a satisfying resolution of conflicts, which in itself

is a necessary condition for a peaceful governance.

Keywords : Shakespeare’s theatre, Trials scenes, Legal arguments and legal rhetoric,
Positive law and legal culture in Shakespeare’s time, The limits of the power of the law,
The fundamental role of the judge and the virtues he must present, Resolution of conflicts,

Peaceful governance



TABLE DES MATIERES

INTRODUCTION ......cumiiiiiinmnrminisnssrinssss s rnssssss s s ssss s e s sss s s e sass e s nasssnms e s enssannesennssnnes 8

Chapitre 1 — Le Marchand de VENiSe.............cccuunnnnnnnnnnnnnnnnnsnnsnnsssssssssssssssssssssnnnes 17

Premiére Partie : La négociation et la conclusion du contrat de prét entre

ANtonio et SNYIOCK.........ccccie i ——————————————————— 20

[) Le but du prét est inCertain...........cccoooii e 21

[I) Le prét, Service d’€NNEMI ..........uuuuuuuu e 36
Deuxiéme Partie : Le litige, le procés et le jugement rendu contre Shylock...... 56

[) Le doge, juge et partie au PrOCES........cooiiiiiuiiiiiiiieee e 60

[1)  La mMiSEricorde €t 1a 100 .........uuuuuumuiii e 68

[ll) Les alternatives juridiques a la MiSEriCorde.........ccccoviiiiiiiiiiiiiiiiiieeieeeeenn 89
IV)Un raisonnement erroné menant a un jugement injuste et surabondant.......... 100
Chapitre 2 — Mesure pour MESUIE...............uuueuuunnnnnnnnnnnnnnnnnssnnnsnssssssssssssssssssssssssnnnnas 117

Premiére Partie : La décision du duc de quitter Vienne et le choix de son
o 1= = o 10 119

[) La décision du duc de quitter la gouvernance de Vienne : une décision
(010 a1 (01 V=T £ T=T= TP 119

II) Le choix par le duc de son délégué : un choix douteUX.........cccceevriiiiiiiinenenn. 129

Deuxiéme Partie : La gouvernance de Vienne par Angelo et la reprise du
[0 o UAY o T 1 g o T T gl U= L1 o 136



[) La loi ressuscitée par Angelo et la controverse de son application............... 136

[I) L’arrestation de Claudio et sa condamnation @ mort............ccccceeiiiiiiiiiiinnnnns 146

[Il) La considération de la justice dans l'interprétation de la loi par le duc.......... 179
Chapitre 3 — Le CONtE A’ HIVEer...........uuuuuuueeennnennnnnnnnnnnnnnnnnnnnssnssssssssssssssssssssssssssssnnnnas 203
Premiére Partie : Léonte, du « tyran jaloux » au monarque repenti .................. 207

[) Les accusations infondées de Léonte contre Hermione et le réle de I'oracle

(o F= TSR Lo o] oo =Y PP 207
[I) Le monarque, la loi et 1a religion...........cccooi e 221
Deuxiéme Partie : Les femmes dans Le Conte d’HiVer.............ccocoerviiiicnrrnsiinnns 230
[) Paulina, Hermione et Perdita face a I'injustice du monarque ........................ 230

[I) La réaction du monarque face a la désobéissance des femmes : la notion de

sorcellerie et son contexte juridique a I'’époque élisabéthaine..............cccceveeeeee.... 251
CONCLUSION .....coueiinnnnnnnnnssnnsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnnsnnsnnnnnnnnns 277
BIBLIOGRAPHIE ..ot s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s s nsnnnnnsnnnnnnnns 284






INTRODUCTION

« La philosophie politique est essentielle a linterprétation de I'ceuvre de
Shakespeare, car elle en fournirait un compte rendu discursif des buts inhérents

aux passions décrites dans ses pieces. »'

Au moment ou je rédige ce travail de thése, le Liban fait face a la crise économique la
plus dévastatrice de son histoire récente. C’est suite aux événements qui ont découlé de
cette crise, ainsi que la double explosion du port de Beyrouth le 4 aolt 2020, que ce
travail a repris un souffle. Durant cette période agitée, et alors que ma profession d’avocat
d’affaires perdait son sens au fur et a mesure que la crise s’intensifiait et que tout un pays
s’écroulait, je ne pouvais continuer a lire la loi sans penser a son rapport au pouvoir

politique.

Les pieces de Shakespeare qui contiennent des références juridiques constituent une
source précieuse de réflexion sur la place du droit dans la gouvernance d’un pays. Au fur
et a mesure que je relisais ces pieces, j'espérais trouver une réponse a la question de
savoir comment le droit pouvait échouer dans sa fonction primordiale de garantir la justice
et la paix sociale. Dans un pays comme le Liban, qui jouit pourtant d’'une ancienne
tradition juridique et dont le droit positif s’est largement enrichi grace a l'influence du droit
francais dés le début du 20eme siecle, comment était-il possible d’assister a un tel
effondrement de I'ensemble des institutions étatiques ? Comment par ailleurs, face a
cette situation dramatique qui s’est accompagnée d’un effritement total du tissu social, le
droit pouvait étre si muet et impuissant ? Une telle situation ou tout se désagrege, et ou
une société se retrouve en proie a la violence de la corruption et de la mauvaise gestion

de ses dirigeants, avait-elle été imaginée par Shakespeare, et dans l'affirmative, quelle

1 Allan Bloom and Harry V. Jaffa, Shakespeare’s Politics, Chicago, University of Chicago Press, 1996,
trad. La pensée politique de Shakespeare, Paris, Armand Colin, 2021, p. 37.



est la place que Shakespeare attribue au droit, et a ceux qui sont investis de la tache

d’appliquer la loi, dans une telle situation ?

C’est grace au cours de Philippe Raynaud sur « Shakespeare et le droit » que jai eu la
chance de suivre a Paris Il dans le cadre du Master 2 en Philosophie du droit et droit
politique durant I'année académique 2013-2014, que jai découvert le lien que
Shakespeare établit entre la bonne résolution des conflits, et la gouvernance paisible d’un
Etat. Avec ma formation de privatiste, j'ai pu identifier dans un premier temps dans ces
pieces pourtant vieilles de plus de 400 ans des situations et des problemes de droit qui
demeurent d’actualité, et qui sont mis en scéne avec une vivacité remarquable?. Ce travail
d’approfondissement de I'analyse juridique a d’ailleurs été motivé dans un premier temps
par le désir de comprendre comment le droit, matiére souvent accusée d’étre séche et
rigide, prend une telle dynamique dans le théatre shakespearien. Shakespeare était féru
de droit, et nombre de ses biographes ont noté l'intérét qu’il portait pour la pratique
juridique ®; on sait notamment qu'il participait aux Inns of Court, associations qui
regroupaient des avocats, poétes ou méme traducteurs, et qui organisaient des
simulations de procés pour leur formation de barristers, ainsi que des événements festifs
durant lesquels Shakespeare aurait présenté certaines de ses pieces. Cet intérét pour le
droit s’est manifesté dans certaines de ses ceuvres, dans lesquelles le poéte anglais* se
penche sur la complexité des critéres qui doivent étre réunis pour consacrer la justice. En
mettant en avant la tension entre, d’un cété l'insuffisance de la loi et de l'autre, son réle
essentiel dans la gouvernance d’un pays, le droit prend vie dans les piéces de
Shakespeare, et celui qui juge est appelé a résoudre cette tension, recherche qui fait
appel a son imagination et a sa capacité a se mettre a la place des parties au proces,

tout en préservant son impartialité.

2 Les mots du grand danseur russe, Vaslav Nijinski, expriment de maniére touchante sa sensibilité a la
vivacité du théatre shakespearien: "J'aime Shakespeare pour son amour du thééatre, la compréhension qu’il
en avait et sa conception d’un ‘théatre vivant’ identique a la mienne." Journal de Nijinski, Paris, Gallimard,
1953, p. 259.

3 V. not. en ce sens, F. Ost, Shakespeare, la comédie de la loi, Paris, Michalon, 2012, p.20.

4V. not. les travaux de Michael Edwards, Shakespeare, le poéte au théatre, Paris, Fayard, 2009.



La personne du juge joue un rble central dans la résolution de lintrigue chez
Shakespeare. Le juge est non seulement le tiers qui va trancher le litige, mais il est aussi
intermédiaire entre la loi et les parties, et doit — pour faire une bonne application de la
loi — surmonter le décalage entre I'abstraction de la lettre de la loi, et les faits qui se sont
concrétement déroulés. Ce rapprochement entre la regle et les faits que le juge
entreprend est intéressant a analyser chez Shakespeare notamment en raison de la
participation du lecteur ou du spectateur a I'action qui donne lieu au conflit : porter un
regard de juriste sur les pieces de Shakespeare c’est voir les faits litigieux se dérouler au
moment présent, mettant ainsi davantage en relief 'importance des événements qui sont
exposés devant le juge. Cette actualité des faits permet aux spectateurs et aux lecteurs
de les partager et de les vivre avec les protagonistes, par opposition a un proces, ou les
faits appartiennent au passé. Cette maniere de nous impliquer dans I’action donne une
certaine supériorité aux faits par rapport a la regle, et c’est peut-étre ce que Shakespeare
met en valeur, 'expérience humaine qui précede la regle écrite. Le rble du juge qui doit
se prononcer sur un conflit donné dans les pieces de Shakespeare apparait d’autant plus
important que nous avons vécu les faits avec les parties. Un bon juge ne doit pas rester
étranger a cette expérience, il doit lui aussi, dans une certaine mesure, la partager avec
les parties, grace notamment a son imagination, et surtout aux qualités humaines qu'’il
possede et qu’il doit déployer au moment de trancher le litige. S’il s’autorise a s'impliquer
ainsi dans I'expérience vécue, sans néanmoins perdre son objectivité, le juge réussit a
briser la distance entre d’'un c6té la regle et la sévérité qu’elle peut présenter, et de l'autre,

les faits imputés a 'accusé.

Des trois pieces que j’ai choisi de traiter, Le Marchand de Venise, Mesure pour Mesure
et Le Conte d’Hiver, c’est dans Mesure pour Mesure que la prise en compte de
I’expérience du droit est la plus réussie. Le duc Vincentio, gouverneur de la monarchie
de Vienne, se déguise et s'implique pleinement avec les protagonistes, partageant ainsi
de pres avec eux les événements qui font 'objet de l'intrigue. La piece commence par

des événements tragiques, mais son acheminement, que le duc accompagne de pres,

10



aboutit a un trés bon jugement rendu par ce dernier a la fin de la piece qui rétablit la
justice et la paix a Vienne. Ce n’est pas du tout le cas du Marchand de Venise, ni du
Conte d’Hiver, ou I'expérience du droit s’avere étre soit au service de la protection des
intéréts des dominants (Le Marchand de Venise), soit un outil susceptible d’abus entre

les mains du monarque (Le Conte d’Hiver).

La participation de prés du juge dans Mesure pour Mesure ne doit pas néanmoins étre
comprise a la lettre ; le juge n’est pas, et ne doit pas se transformer, en partie au proces.
Le Marchand de Venise met en scene les dangers d’une telle implication personnelle du
juge, et cette implication est une des raisons qui ménent au mauvais jugement qui sera
rendu a la fin de la piece. Sa participation doit se faire de maniére a la fois plus profonde
et plus distanciée, elle implique que le juge se mette a la place des parties au moment
ou les faits se sont déroulés, tout en restant au moment ou il est saisi, un tiers objectif qui
doit trancher le litige conformément a la loi. Un juge consciencieux ne peut donc rester
indifférent a une loi qui prévoit une sanction trop sévere. C’est ainsi qu’est né le débat sur
la tension entre la loi, et des notions voisines qui constituent des sources indirectes du
droit, et qui temperent la loi trop sévere, telles que I'équité, le pardon ou des notions a
connotation davantage biblique telle que la miséricorde. Les juges dans deux des pieces
que je traite (Le Marchand de Venise et Mesure pour Mesure) font appel a ces notions,
mais ce recours ne suffit pas toujours pour garantir une bonne résolution du litige : si le
duc Vincentio dans Mesure pour Mesure est suffisamment habile pour savoir comment
tempérer la sanction trop sévére, ce n’est pas le cas du doge dans Le Marchand de
Venise, aidé par Portia, qui introduisent la miséricorde pour tenter d’assouplir la pénalité
que Shylock, un usurier juif, veut faire infliger a son emprunteur défaillant, Antonio, un
riche marchand chrétien de Venise. Entre les mains d’un juge biaisé, méme une idée du
droit qui appelle a la pitié et a 'empathie ne suffit pas pour consacrer une solution
équitable du litige. Elle peut au contraire devenir un outil qui méne a une solution
manifestement injuste, au point ou elle pourrait méme étre qualifiée de cruelle. Pourquoi
le duc dans Mesure pour Mesure réussit a faire un bon usage de son pouvoir de tempérer

la loi trop sévere, alors que le doge échoue a faire une bonne application de la loi dans

11



Le Marchand de Venise ? La différence tient-elle uniguement a une différence de
régimes, Venise étant une république ou le doge doit respecter les frontieres de la loi,
alors que Vienne est une monarchie ou le duc jouit des pleins pouvoirs, y compris celui
de s’écarter de la régle écrite ? La différence ne tient-elle pas également a d’autres

critéres, relatifs a la personne-méme du juge et les qualités qu’il doit présenter?

Dans Le Conte d’Hiver, il est moins question d’équité ou de tempérament d’une loi trop
sévere, et davantage d’un monarque qui abuse de son pouvoir au début de la piéce,
accusant a tort sa femme d’adultére et de haute trahison, et menant le royaume a sa
perte. C’est grace a sa rédemption que le monarque évolue vers un bon prince, et qu’il
parvient a rétablir la paix dans le royaume de Sicile. La résolution de l'intrigue ne passe
pas par le recours a une notion qui tempére la sévérité de la loi, mais par I’évolution
positive du prince, d’'un monarque tyrannique vers un bon gouverneur, et ce lien intime
entre les qualités du prince et la résolution de l'intrigue fournit un indice supplémentaire
sur les criteres qui doivent étre réunis pour tendre vers une gouvernance paisible. La
piété du prince étant essentielle a la piéce, il est possible de se demander si Le Conte
d’Hiver, qui a été écrit apres Le Marchand de Venise et Mesure pour Mesure, pose
I’hypothése selon laquelle le droit serait finalement secondaire par rapport a la religion et

a la piété du prince.

Ces trois pieces nous permettent donc de rechercher les critéres qui déterminent la raison
pour laquelle 'expérience juridique tantot réussit a rétablir 'ordre et la paix, tantot échoue
a apporter une bonne solution au litige. Il me semble que ces critéres dépassent le
contexte des pieces, et qu’ils peuvent étre extrapolés a d’autres circonstances, et a des
époques plus récentes. Méme dans une situation aussi désastreuse que celle a laquelle
le Liban assiste ces cing derniéres années, il est possible de trouver chez Shakespeare
des éléments qui permettent d’expliquer que cet effondrement impressionnant du pays
et de ses institutions est di en partie a la maniére dont les juges et le pouvoir judiciaire

ont choisi de s’effacer completement, de se résigner a laisser libre court a la corruption

12



et a I'impunité, et mis a part un nombre trés restreint parmi eux, aucun n’a montré les

qualités du juge qui seraient nécessaires pour maintenir I'ordre social.

L’importance de I'apport d’une lecture juridique des pieces de Shakespeare ne fait
pourtant pas I'unanimité. Frangois Ost affirme par exemple que se limiter a 'approche
« réaliste » et donc juridique, serait « sirement manquer l'intelligence profonde de la
piece et réduire l'intrigue a un casus d’école de droit; c’est dénaturer l'intention de
Shakespeare, et durcir aussi, de fagon mécanique et causale, les liens qui le lient a ses
sources d’inspiration et aux résonances de son ceuvre sur le droit de son époque (comme
s’il s’agissait d’'un simple ‘précedent’ juridique). »® F. Ost continue en critiquant I'exercice
fait par un étudiant en droit en 1965, Mark Edwin Andrews, un des premiers juristes a
avoir interprété Le Marchand de Venise dans une approche de droit privé, et Ost
considere que « sous la plume d’Andrews, I'affaire Shylock Vs. Antonio se réduit au statut
d’un intéressant leading case, mais perd toute portée anthropologique et déchoit de son

statut de chef-d’ceuvre littéraire®. »

Je ne sais pas si cette affirmation est vraie. La base de recherche principale de mon
travail est 'ouvrage de B.J. et Mary Sokol, Shakespeare’s Legal Language, A Dictionary’,
un dictionnaire des termes juridiques utilisés dans les piéces de Shakespeare. Les
auteurs de I'ouvrage ont identifi€ un nombre considérable de termes juridiques auxquels
Shakespeare fait référence dans ses pieces, et ont apporté une définition de ces termes,
sur la base de la teneur de la loi ainsi que du contexte juridico-politique de
’époque. L’ouvrage est essentiel car il ouvre une perspective d’une lecture juridique
approfondie des pieces, et permet de mieux comprendre la portée et les enjeux des
situations dans lesquels Shakespeare fait usage de ces termes. L’intérét que

Shakespeare porte pour le droit est incontestable, et il est certain qu’il s’agit d’'un outil

5 Francois Ost, op.cit., p.100.

6 Francois Ost, op.cit, p. 116, I'article évoqué de Mark Edwin Andrews sur Le Marchand de Venise s’intitule
« Law Versus Equity in The Merchant of Venice », et a été publié par la University of Colorado Press en
1965.

7 London/New York, Continuum, 2000.

13



important dont il fait usage dans un effet de drame, mais son intérét ne se limite pas a un
intérét d’écriture, le droit est aussi un outil important de I'expérience humaine et la bonne
gouvernance passe nécessairement par une conscience de ce en quoi consiste la tache

de bien juger et de trancher les conflits pour une solution satisfaisante et équitable.

L’approche juridique n’a par ailleurs rien de la simplicité qu’on lui attribue parfois a tort.
C’est notamment Rebecca Lemon qui a résumé de la maniere la plus compléte
limportance et la diversité de l'approche juridique dans la lecture des piéces de
Shakespeare. La loi n’est pas une notion aussi univoque que le laisse entendre Francois
Ost. L’analyse juridique sous-entend une analyse a la fois du texte de loi et de ses
différentes interprétations, du pouvoir politique dont émane la loi, du pouvoir judiciaire qui
applique la loi, ainsi que des différences notables entre les prérogatives du juge en
fonction du systéme politique dont il releve. C’est aussi se rendre compte du contexte
socio-politique et de son impact sur la pratique du droit ainsi que de I'insuffisance du texte
écrit qui échoue parfois, selon les circonstances, a garantir une solution équitable au
litige. Une analyse juridique des pieces de Shakespeare implique de cerner toutes ces
couches a la fois, afin de comprendre quels sont, selon I'auteur, les critéres nécessaires
pour la bonne résolution d’un litige et qui permettent de réaliser la finalité fondamentale

de la loi qui est celle de garantir la justice et I'équité 8 :

8 Rebecca Lemon, « Law », The Oxford Handbook of Shakespeare, Chapter 30, pp.554-570, 2011. En
ligne, https://www.academia.edu/35800860/Law_in _the Oxford Handbook of Shakespeare, p.557-8:
“This survey of the range of laws, courts, schools, languages and methods of interpretation helps to
demonstrate the impossibility of invoking ‘law’ as a stable category. To speak of law’ as a singular force is
to collapse a set of diverse and often competing practices. Written law is not singular: civil v. statute law
reveals this. Law is not evenly applied: the role of chancery (i.e. equity) proves this. And law is not
consolidated in the monarch alone: the status of custom and judicial precedent shows this. Law is thus
diverse on multiple fronts: because the original written law might be interpreted in a restrictive or expansive
sense; because laws can be altogether supplemented or changed, depending upon political need; and
because the application of this law in the hands of the judges, juries, and sovereigns might differ. Further,
law is in transition in this period. Not only did the Henrican Reformation generate enormous legal changes,
but also the influence of continental humanism, urbanization and other social and intellectual changes of
the period further advanced the practice of law. Finally, this period saw the emergence of law as a
profession, with specialized training and methods. | labour this point about the diversity of the law because
it only compounds the challenge of studying the law in Shakespeare. After all, ‘Shakespeare’ is equally
diverse.”

14



« Cette enquéte sur les divers textes de lois et tribunaux, ainsi que sur les différentes
écoles, langues et méthodes d'interprétation permet de démontrer [limpossibilité
d’invoquer la ‘loi’ en tant que catégorie stable. Parler de la loi en tant que force singuliere
signifie faire fi de pratiques diverses et souvent compétitives. La loi écrite n'est pas
singuliere : par exemple, on distingue entre la loi issue du droit civil et celle issue d’'un
Acte parlementaire. La loi n’est pas appliquée de maniére uniforme non plus : le réle des
tribunaux dits Chancery (c.a.d. jugeant en équité) prouve cela. Par ailleurs, la loi n’est pas
consolidée dans le monarque uniquement. La coutume ainsi que les décisions des juges
le démontrent. La loi est donc diverse sur de multiples fronts : parce que la loi originaire
qui est écrite pourrait étre interprétée de maniére restrictive ou de maniere plutét large ;
parce que les lois peuvent étre supplées ou modifiées, selon les besoins politiques ; et
parce que l'application d’une loi entre les mains des juges, jurés, et souverains pourrait
différer. En outre, la loi est en transition durant cette période. Non seulement la reforme
de Henri VIII a apporté d’énormes changements au niveau de la loi, mais l'influence de
I'humanisme en Europe continentale, 'urbanisation, ainsi que d’autres changements au
niveau intellectuel et social de cette époque ont eux aussi fait avancer la pratique du droit.
Finalement, cette période a vu I'émergence de la loi en tant que profession, avec des
entrainements et des méthodes spécifiques. Je développe ce point sur la diversité de la
loi car ceci montre les complexités auxquelles nous faisons face quand on souhaite se

pencher sur la loi dans Shakespeare. Aprés tout, Shakespeare est tout aussi ‘divers’.»

Je souhaite préciser que ce travail ne prétend pas faire du droit comparé entre la loi telle

gu’elle est représentée dans les pieces de Shakespeare, et celle qui était en vigueur a

I’époque ou chaque piéce a été rédigée, ni entre la loi ou les principes de droit de I'’époque

et les lois ou les principes actuellement en vigueur sur les sujets abordés par

Shakespeare, la raison principale étant que ma formation de juriste civiliste (par

opposition a la tradition de common law) ne me permet pas de cerner la portée des lois

anglaises de la période de la renaissance de maniére tout a fait exacte. Néanmoins, j’ai

eu recours aux lois anglaises de I'’époque dans mes argumentations, leur compréhension

ayant été possible en raison du fait que le droit anglais — malgré les différences certaines

qu’il présente avec la loi issue des pays de droit civil — demeure imprégné d’une tradition

15



romano-germanique °. Par exemple, certains tribunaux anglais, appelés Request ou
Admiralty faisaient application de la loi civile romaine, ces tribunaux étaient souvent saisis
dans le cadre de litiges entre commercants, et c’est pour cette raison que le droit civil
romain est le droit applicable dans une piece comme Le Marchand de Venise qui met en
scéne un proces entre un préteur et un emprunteur, donc deux commercants dont le

contrat de prét est soumis a la loi civile romaine 1°.

Quant au plan de travail, il sera divisé en trois chapitres, chaque chapitre sera consacré
a une piéce. Il était possible de faire un plan ou j’aurais traité des trois pieces a la fois
dans un plan plus uniforme, mais il m’a semblé que les spécificités de chacune des
pieces, et la richesse des notions juridiques qu’elles contiennent méritaient que jopte
pour un plan ou je traite chaque piéce a part, ce qui est par ailleurs assez courant dans
les ouvrages et les articles relatifs a 'analyse des piéces de Shakespeare. Mais ce que
je tenterai de faire malgré la division du plan en fonction des piéces, c’est de démontrer
les points communs quant aux criteres que Shakespeare considere comme
fondamentaux pour consacrer une bonne résolution des conflits, gage nécessaire pour

la bonne gouvernance d’un Etat.

9 Rebecca Lemon, op.cit., p. 557: “With multiple legal systems and multiple courts came multiple sites of
legal training. Common law lawyers were trained at the Inns of Court (...) while civil lawyers went to Oxford
and Cambridge. All of these future lawyers needed to command a range of languages: English, Latin and
French. In a final emphasis on the multiplicity of the law, these future lawyers and barristers learned, in
their schools, various methods of interpretations.”

10 B. J et Mary Sokol, op.cit., p.53: “Civil law was in current use in Shakespeare’s England in the courts of
Request and Admiralty; these two prerogative jurisdictions were intended respectively to protect poor
against rich, and to adjudicate international merchant disputes. Perhaps for such reasons, or perhaps
because of its continental setting, the lawyers in MV are repeatedly called ‘doctors’, meaning civil lawyers.
Ironically, the Paduan Doctor Bellario’s substitute, Portia cross-dressed as Doctor Balthasar of Rome, is
described mistakenly by ring-duped Bassanio: ‘No woman had it, but a civil doctor’ (MV 5.1.210).”

16



Chapitre 1 — Le Marchand de Venise

« Le sens de la piece dépend du sens que nous donnons a la persécution de la victime.
Si nous en voyons la part darbitraire, nous appréhendons les effets mimétiques et nous
accedons a la piece ‘profonde’, véritablement shakespearienne. Si nous ne voyons rien

de tout cela, nous sommes dans la piece supetrficielle et populaire. »

« Pour reprendre la phrase mémorable de Henry Maine : ‘le mouvement des sociétés
progressives a été un mouvement qui va de la loi écrite vers le rapport contractuel. Henry
Maine, Ancient Law (Dent 1917)’. »12

Le Marchand de Venise a probablement été écrit en 1596-1597, entre Le Roi Jean et la
premiere partie d’Henri IV 13. Les sources de la piéce sont multiples, on cite a titre
d’exemple une nouvelle italienne écrite a la fin du XIVéme siécle par Giovanni Fiorentino,
parue pour la premiéere fois a Milan en 1558 dans un volume intitulé I/ pecorone (Le Niais),

ou encore Le juif de Malte (1589 ?) de Christopher Marlowe 4.

La piece se déroule a Venise, ville qui connait alors une effervescence du monde des
affaires, et met en scéne deux personnages principaux, Antonio, riche homme d’affaires
de religion chrétienne, et Shylock, un vieil usurier juif. Pour aider son ami Bassanio a
courtiser Portia, une riche héritiére qu’il aime, Antonio demande a Shylock de lui préter
de l'argent. Shylock accepte, sous condition qu’en cas de défaut de paiement a

’échéance, Shylock pourra extraire une livre de la chair d’Antonio. Une pénalité

1 René Girard, Shakespeare, les feux de I'envie, Paris, Grasset, 1990, p.312.

12 Paul Raffield, « The Comedy of Errors and the Meaning of Contract », Law and Humanities, Vol. 3, No.
2, December 2009, pp. 207-229. En ligne:
https://www.academia.edu/204791/The Comedy of Errors and the Meaning of Contract , p.207: “To
borrow Henry Maine’s memorable phrase: ‘the movement of the progressive societies has hitherto been a
movement from Status to Contract’, Henry Maine, Ancient Law (Dent, 1917).”

13 Shakespeare, CEuvres Complétes (édition bilingue), Paris, Robert Laffont, coll. Bouquins, 2002,
(Comédies 1) p.46.

14 Shakespeare, CEuvres Completes, op.cit., p. 48 et s.

17



inattendue et qui semble mineure qu’Antonio accepte, et le prét est donc conclu et I'argent
prété. Antonio finit par faire défaut, et Shylock aura recours a la justice pour faire exécuter

la pénalité contre Antonio.

Lors du proces, Shylock dévoile sa véritable intention, et dans une tentative d’éter la vie
a Antonio, il demande de couper la livre de chair au plus prés du cceur de son débiteur,
pour le laisser saigner a mort. Shylock insiste qu’il s’agit d’'un droit qui lui a été consacré
dans le contrat qui stipule que la livre de chair peut étre coupée « au plus prés du cceur »
d’Antonio. Portia intervient, déguisée en Balthasar, juriste appelé par le doge pour donner
son expertise légale quant a la portée de la pénalité, et tente de sauver Antonio en
demandant a Shylock d’étre miséricordieux envers son débiteur défaillant. La tentative
de Portia ne réussit pas, Shylock insiste pour faire exécuter le contrat et prendre une livre

de la chair d’Antonio au plus pres de son coeur.

Dans une argumentation habile, Portia interprete la pénalité en expliquant a Shylock qu’il
n’‘a pas le droit de faire couler une goutte de sang, le contrat ne prévoyant pas une
situation pareille. Portia finit par convaincre le doge que la pénalité ne peut étre exécutée
a moins de contrevenir aux termes du contrat. Un jugement sera finalement rendu contre

Shylock, le dépouillant de sa demande, et le pénalisant pour avoir tenté de tuer Antonio.

Selon plusieurs lectures de la piece, le jugement rendu contre Shylock « le juif », qui
n’aurait pas été miséricordieux envers Antonio le « bon chrétien », n’est qu’une adhésion
de la part de Shakespeare a un contexte hostile aux juifs. Ce jugement a I’égard de la

piece s’inscrit en effet dans le contexte de I’époque, profondément antisémite '° :

15 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.361: “Indeed Jews were so unequally protected in her [Elizabeth’s]
England as to have been officially outlawed since 1290. Although they were not enacted, other Elizabethan
anti-Alien laws were repeatedly proposed, and economic surveys were undertaken to investigate their
applicability. Behind this agitation lay the presence of economically important alien sub-communities in
England, especially in London. Although these were generally tolerated, their rights, for instance to trade
and employ English men and women, suffered periodic verbal attacks and occasional outbursts of unofficial
anti-foreigner rioting. (...)"

18



« En effet, les juifs étaient si inégalement traités dans I’Angleterre [d’Elizabeth] qu’ils
étaient considérés officiellement comme des hors la loi depuis 1290. Méme si elles
n’étaient pas édictées, d’autres lois contre les étrangers étaient souvent proposées, et
des enquétes économiques étaient souvent entamées pour Ss’enquérir de leur
applicabilité. Cette agitation était due a la présence de sous-communautés étrangeres
économiquement importantes, spécialement a Londres. Alors que de telles communautés
étaient en général tolérées, leurs droits par exemple, de faire le commerce et de faire
travailler des hommes et des femmes anglaises, faisait régulierement l'objet d’attaques
verbales, et occasionnellement dattaques violentes lors d’émeutes non-officielles contre

les étrangers (...) »

Si une premiére lecture de la piece, mélée au contexte de I'époque, pourrait faire croire
que la piéce est antisémite'®, cette lecture ne peut néanmoins étre retenue car elle ferait
fi de I'événement le plus important de la piece : le proces et le jugement rendu contre
Shylock. Or comme I'affirme notamment René Girard 7, ce jugement est d’une injustice
telle qu’on ne peut, surtout en tant que juriste, rester insensible a la véritable portée de la
piece. Par ailleurs, plusieurs éléments juridiques, avant d’aboutir a la scene finale du
proceés et du jugement, permettent déja d’élucider la complexité des rapports que les
différents personnages entretiennent entre eux, le plus important étant sans doute le
rapport contractuel entre Shylock et Antonio. Dés le début de la piéce, on peut
raisonnablement se demander si ce rapport est réellement équilibré et si le contrat de
prét que les deux protagonistes concluent, reflete leurs réelles intentions, ou si ce contrat
ne joue que le réle d’un instrument qui a pour but de véhiculer les passions les plus
violentes de chaque partie au contrat envers l'autre. Le Marchand de Venise contient en

effet deux axes juridiques :

16 V. not., Christina G. Waldman, Francis Bacon'’s Hidden Hand in Shakespeare’s the Merchant of Venice,
New York, Igora Publishing, 2018, p.7: “ The Merchant of Venice has attracted a reputation in modern times
for the perception by some critics of anti-Semitism, but this view is a distraction which overlooks and
downplays the incredible complexity beneath its surface. The play is infinitely nuanced and layered, and no
single perspective, particularly one distorted by historical distance, can hope to encompass its depths.” Et
p. 24: “At times, censors have banned this popular play about justice and mercy, labelling it as anti-Semitic
for its portrayal of Shylock. How can Shakespeare argue, as it seems, for justice tempered by mercy for
everyone but Shylock? The treatment of Shylock makes the play a challenge for directors.”

17 V. supra, p. 17.

19



1) La négociation et la conclusion du contrat de prét entre Antonio et Shylock;

2) Le litige, le proces et le jugement rendu contre Shylock.

Premiére Partie : La négociation et la conclusion du contrat de prét

entre Antonio et Shylock

Le droit fournit une série de criteres que les parties au contrat peuvent invoquer pour
prouver la validité, ou au contraire l'irrégularité, d’'un acte juridique. Le critére qui est le
plus en question dans le rapport contractuel entre Shylock et Antonio est désigné dans
le langage juridique par « la cause du contrat », c’est-a-dire le mobile qui a poussé les

parties a conclure le contrat de prét.

Les faits qui précedent la conclusion du contrat de prét entre Shylock et Antonio révelent
que Bassanio, un ami a Antonio, souhaite épouser Portia, et qu’il aurait besoin d’argent
pour la convoiter. La nécessité dans laquelle se trouver Bassanio d’emprunter un montant
d’argent semble donc représenter de prime abord la raison pour laquelle Shylock sera

plus tard sollicité pour consentir un prét d’argent a Antonio 8 :

BASSANIO. - « Il se trouve a Belmont une riche héritiere (...)
Elle s’appelle Portia, n’est en rien inferieure

A la fille de Caton, la Portia de Brutus (...)

O mon Antonio, si j'avais le moyen

De me poser en rival de I'un d’entre ceux-la,

Mon esprit me fait présager un tel profit

Que, sans le moindre doute, ma fortune serait grande. »

(MV 1.2.160-175)

18Texte original en anglais: “In Belmont is a lady richly left, / And she is fair, and, fairer than that word, | Of
wondrous virtues (...) | Her name is Portia, nothing undervalued / To Cato’s daughter, Brutus’ Portia; (...)
O my Antonio, had | but the means / To hold a rival place with one of them, / | have a mind presages me
such thrift / That | should questionless be fortunate.”

20



Cette raison apparente que donne Bassanio n’est néanmoins pas suffisamment claire et
souléve au moins une premiere question d’un point de vue juridique, celle de savoir pour
quelle raison exacte Bassanio aurait besoin d’argent pour convoiter Portia. Bassanio ne
donne pas de justification claire dans sa tirade a Antonio, et ce dernier ne lui demande
pas plus de clarification, comme si la demande d’argent formulée par Bassanio pour
demander une femme en mariage ne soulevait aucune interrogation de la part d’Antonio.
Cette incertitude quant a la cause du contrat de prét cache en réalité le vrai mobile des

contractants, élément annonciateur du conflit qui précédera le proces a la fin de piece.

1) Le but du prét est incertain

L’ambiguité quant a la raison pour laquelle Bassanio demande a Antonio de lui préter de
’'argent ne résulte pas du silence de Bassanio, et c’est dans plus d’une réplique que
Shakespeare permet a ce dernier de solliciter I'aide d’Antonio, et de se prononcer sur le
besoin dans lequel il se trouve d’emprunter de I'argent. Mais ces répliques n’élucident
pas le réel mobile de Bassanio ; avant de partager avec Antonio son amour pour Portia
et son intention de I’épouser, Bassanio déclare a Antonio qu’il a besoin d’argent parce

qu’il aurait dilapidé tous ses biens 19 :

BASSANIO. — « Vous n’ignorez pas, Antonio, combien
J'ai dilapidé tout ce que je possédais,

En faisant étalage d’un train de vie plus haut

Que mes faibles ressources me laissaient maintenir (...) »
(MV 1.1.121-133)

19 Texte original en anglais: “This no unknown to you, Antonio, / How much | have disabled mine estate /
By something showing a more swelling port / Thank my faint means would grant continuance, / Noe do |
now make moan to be abriged / From such a noble rate; but my chief care /Is to come fairly off from the
great debts / Wherein my time, something too prodigal, / Hath left me gaged. To you, Antonio, /1 owe the
most in money and in love, /And from your love | have a warranty / To unburden all my plots and purposes
/ How to get clear of all the debts | owe.”

21



Cette réplique permet d’affirmer que Bassanio souhaiterait rembourser ses dettes, sans
quoi il ne peut prétendre épouser la riche héritiere de Belmont ; Bassanio considere donc
que sans le soutien financier d’Antonio, il ne peut sceller son union avec Portia 2. Si cette
raison avancée par Bassanio semble donner un indice important pour clarifier son
intention, les circonstances qui entourent sa demande sement néanmoins le doute sur le
but du prét sollicité. Tout d’abord, Bassanio et Portia semblent s’aimer et vouloir se
marier, sans que le remboursement des dettes de Bassanio ne constitue une condition
préalable a cette union. En effet, c’est avant qu’il demande a Antonio de lui préter de
I'argent, que Bassanio décrit a Antonio son amour pour Portia 2'. Du c6té de Portia, on
comprend qu’elle a déja fait le choix de celui qu’elle aime avant de mettre en ceuvre le
jeu des coffrets imposé par son pere défunt 22 et que c’est Bassanio qu’elle aime et qu’elle
voudrait épouser. Si les futurs époux s’aiment et sont convaincus de leur union, en quoi
le paiement des dettes de Bassanio serait-il une condition sine qua non pour conclure
cette union ? Je n’ai pas trouvé de réponse claire a cette question ; cette ambiguité est
importante a relever et il semble qu’elle représente le premier indice que Shakespeare
nous donne pour comprendre le fond de la pensée des Vénitiens. L’expression par
Bassanio de 'amour qu’il porte a Portia est directement suivie d’'une demande d’argent
qui serait nécessaire selon lui pour qu’une union avec la femme qu’il aime soit possible ;
'image que Shakespeare nous donne est donc celle d’une confusion entre les sentiments
d’amour et les moyens financiers, impression qui sera par ailleurs confirmée par la suite
des événements de la piéce. |l est intéressant de se pencher d’abord sur tous les indices
de la piece pour voir si la contrainte exprimée par Bassanio d’obtenir un prét serait

justifiée ou non. Une analyse juridique des faits montre ce qui suit :

20 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, Shakespeare and the Law: A Conversation
among Disciplines and Professions, Chicago, University of Chicago Press, 2013, [ouvrage consulté en ligne
sur le site Oxford Academic: https://academic.oup.com/chicago-scholarship-online/book/13055], chapitre
de Diane P. Wood, “A Lesson from Shakespeare to the Modern Judge on Law, Disobedience, Justification,
and Mercy’, part IV, chap. 15, p.8 : “Our spendithrift is Bassanio, a friend of Antonio, the eponymous
Merchant of Venice. Bassanio loves Portia, who is identified only as a rich heiress, from ‘Belmont’, with
quite a few suitors. Unfortunately, however, Bassanio’s profligate ways have caught up with him; he tells
Antonio that his “chief care” is to get rid of his debts (1.1.127-28).”

21 MV 1.2.160-175.

2 MV 1.2.81-7.

22



(1) Si Portia aime Bassanio, elle ne jouit néanmoins pas de la liberté du choix de son

futur mari. Ce n’est pas la géne financiére dans laquelle Bassanio se trouve qui
limite son choix, mais le testament de son pére défunt, dans lequel ce dernier a
prévu une restriction du choix de I'’époux de sa fille, testament dont la Iégalité est
d’ailleurs contestable. Si Portia n’est pas en mesure de choisir son époux,
restriction qui n’a rien a voir avec la situation financiere de ’homme qu’elle aime,
il nest pas clair en quoi le remboursement par Bassanio de ses dettes

préalablement a la demande en mariage, redonnerait cette liberté a Portia.

(2) Par ailleurs, on apprend tres vite que Portia est une riche héritiere de Belmont, qui

1)

ne semble pas attendre une preuve des moyens financiers de ’homme qu’elle
aime pour accepter de I’épouser. Elle affirme d’ailleurs son amour pour Bassanio
sans s’enquérir a 'avance de son statut financier, ce qui pose la question de savoir
en quoi le remboursement des dettes de Bassanio pourrait-il influer sur la décision

de Portia.

Une analyse juridique de la piéce ne permet pas de justifier le but du

prét

La légalité du contrat de prét ne peut étre affirmée d’un point de vue du droit des contrats
si le but pour lequel ce prét a été conclu est incertain. Or, I'absence de liberté de Portia
dans le choix de son époux est un indice important pour déterminer si le prét sollicité par

Bassanio serait justifié ou pas.

Le pere de Portia lui impose dans son testament d’épouser le prétendant qui gagnerait la
partie a un jeu de coffrets, en choisissant le coffret qui contient I'image de Portia. Trois
coffrets sont présentés, un en or, un autre en argent et un troisieme en plomb. Sur le
coffret en or est écrit : « Qui me choisit aura ce que beaucoup désirent », sur le coffret

d’argent : « Qui me choisit aura ce qu’il mérite » et sur le coffret de plomb : « Qui me

23



choisit doit donner et risquer tout ce qu’il a ». Portia n’a donc pas le droit de choisir celui
gu’elle souhaite épouser, mais doit se livrer a ce jeu de hasard, et épouser celui qui fera

le bon choix de coffret.

La loi en Angleterre a I'époque de Shakespeare requerrait le consentement des deux
époux pour que le mariage soit Iégal. Cependant, lI'approbation parentale n’était pas
requise pour la validité du mariage, mais au contraire, la contrainte exercée par les

parents était en mesure d’invalider le mariage:

« A moins qu'il y ait un obstacle qui le prévienne, la validité du mariage au début de
I'époque moderne en Angleterre requerrait uniquement le consentement des deux parties

qui souhaitent se marier. » 23

« (A) un contrat de mariage valide ne pouvait étre passé si un obstacle se présentait (...)
L’accord des parents ou des gardiens n’était pas requis pour le mariage, alors que la
pression qui conduisait a une contrainte de la part des parents ou de tout autre personne

était considérée comme un obstacle qui invalide le mariage. »%*

Contrairement a la loi en vigueur, le pere de Portia est intervenu dans la liberté de sa fille
de choisir son conjoint. Non seulement Portia n’est pas en mesure de faire son choix
librement, mais elle se trouve en plus liée par le choix de son pere défunt. La situation
est absurde car c’est le mort qui décide du sort et du futur de sa fille. C’est le deuxieme
indice de la piece permettant de poser les prémisses de I'action de Belmont 25, qui peut
sembler a priori plus Iégére que Venise, ou il s’agit de prét, d’argent et d’'une transaction

qui mene a un conflit et un proces. Cette impression est néanmoins trés vite nuancée,

23 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.220 : "Provided there were no impediments, then making a marriage
valid in law in early modern England required only the consent of the two parties to the marriage.”

24 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.139 — 140 :“(A) a valid contract of marriage could not be entered into
if an impediment to the marriage existed (...) The agreement of parents or guardians was not required for
marriage, while pressure amounting to duress from parents or anyone else amounted to an impediment’.
25 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit, p.414-415:“Portia’s father’s conditional will, making her a ‘lady richly left’
(MV 1.1.161), yet requiring obedience to the casket test, premises the Belmont plot of MV. The restriction
it places on her marriage choices causes her to cry out at any thought of the ‘word ‘choose’!’: She explains:
‘I may neither choose who | would nor refuse who I dislike; so is the will of a living daughter curbed by the
will of a dead father. Is it not hard Nerissa, that | cannot choose one, nor refuse none?’ (MV 1.2.22 - 6)”

24



d’abord par la confusion que Bassanio opere entre amour et argent dés le début de I'acte
premier?8, et ensuite par la brutalité de la situation dans laquelle Portia se trouve: sa
liberté d’épouser celui qu’elle aime est restreinte par le testament d’un pére défunt et
possessif. Le fait que le testament impose a Portia de se livrer a un jeu de hasard nous
donne une information supplémentaire sur la maniére dont le pére de Portia a imaginé le
futur de sa fille aprés son déces : si les inscriptions sur les coffrets ne manquent pas de
sagesse et de perspicacité, il est néanmoins remarquable qu’un pere ait entierement livré
le bonheur et le futur de sa fille au risque du jeu. La condition stipulée dans le testament
restreint pour Portia sa liberté de se marier et fournit un indice supplémentaire sur la
réalité de Belmont, ainsi que sur la maniére dont les Vénitiens percoivent les liens

d’amour entre eux.

Cette impression que la condition imposée a Portia est excessive est confirmée par le
droit en vigueur a I'époque de Shakespeare. Dans le but d’encourager le remariage des
femmes dont le conjoint est décédé, I'Eglise était fermement opposée aux legs soumis &
des conditions ayant trait a 'union conjugale entre le bénéficiaire du testament et un tiers.
Les conditions séveres ou restrictives a la liberté de se remarier imposées aux héritiers
d’un legs étaient donc invalidées, et les tribunaux compétents prononcaient I'annulation
de ces conditions prévues dans les testaments . Il est intéressant de noter a ce titre que
I'interdiction de poser des conditions dans un legs jugées trop restrictives, et auxquelles
le bénéficiaire doit se conformer a défaut de quoi il devrait renoncer au legs, a survécu et
continue de s’appliquer. En effet, I'article 900 du Code civil frangais par exemple dispose

ce qui suit:

« Dans toute disposition entre vifs ou testamentaires, les conditions impossibles, celles

qui sont contraires aux lois ou aux meoeurs, seront réputées non écrites. »

26 MV 1.1.121-133

27 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 410-411 : “Gifts in wills were often expressed to be conditional in
seventeenth century England, particularly gifts to wives which were conditional on their remaining
unmarried. The church had always supported freedom to marry for widows, and so opposed restrictions,
which nevertheless remained valid in law. But a condition preventing marriage at all would have been void
in both Church courts and common law courts.”

25



Parmi les conditions jugées impossibles par la jurisprudence, on retrouve notamment le
fait que le donateur ou le testateur exige que le bénéficiaire du legs réside en permanence
dans le logement concerné, qu'il reste célibataire, qu’il ne se marie pas avec une
personne de couleur ou qu’il exerce telle ou telle profession, etc. Le fait que ce principe
ait survécu a toutes ces années, et qu’il continue de s’appliquer dans les différents
systemes juridiques de common law ou de droit civil, est un indice de son importance, le
testateur ne pouvant apres son déces poser des limites excessives a ses héritiers et les

ériger en conditions d’acquisition de sa succession.

La condition stipulée dans le testament du pere de Portia qui restreint la liberté de sa fille
de choisir son conjoint aurait donc en principe da étre réputée non écrite par les tribunaux
saisis d'une demande d’annulation de cette condition illicite 28. Portia ne s’oppose
cependant pas a lillégalité de cette stipulation et au lieu de dénoncer le testament, elle
considére que le non-respect par elle de la volonté de son pere équivaudrait a se

parjurer 2 :

PORTIA (a Bassanio). — « Attendez, je vous prie, un jour ou deux de plus
Avant de vous risquer, car si vous vous trompez

Je ne vous verrai plus (...)

Avant que, pour moi, vous risquiez tout. Je pourrais vous apprendre

Comment faire le bon choix, mais je me parjure alors.

28 Sur les tribunaux qui étaient compétents pour se prononcer sur la validité des clauses testamentaires, v.
B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit.,, p. 410-411: “The law relating to wills has been said to be ‘intimately
concerned ... with the law of property’ (Jones, W.J., 1967, p 402, n.2), but there was also a spiritual
dimension to final giving. The church’s involvement stemmed from the religious importance attached to the
gifts of alms made by the dying. When secular and religious legal causes were separated after the Norman
Conquest, the Church courts obtained jurisdiction over wills, and this remained unchanged by the English
Reformation. Therefore wills in Shakespeare’s England were governed by the church law common to
Christendom; this was developed by medieval canon lawyers who adapted procedure and substance from
Roman law. However the English Church courts had no jurisdiction over any question concerning real
property, including devise of land.”

29 Texte original en anglais: “I pray you tarry. Pause a day or two / Before you hazard, for in choosing
wrong / | lose your company (...) / Before you venture for me. | could teach you /How to choose right, but
then | am forsworn / So will | never be; so may you miss me. / But if you do, you’ll make me wish a sin, /
That | had been forsworn (...) / Let fortune go to hell for it, not 1 (...)”

26



Ce ne sera jamais ; vous pouvez donc me manquer,
Mais si cela arrive, vous me ferez désirer

Avoir péché en me parjurant (...)

Que la fortune aille en enfer pour cela, pas moi (...) »
(MV 3.2.1-21)

Portia inverse la logique Iégale qui aurait pu cependant lui fournir un moyen de s’opposer
contre la condition injuste que son pére lui aimposée. Elle estime qu’elle se ferait parjurer
si elle s’opposait a une condition pourtant illicite, comme si I'autorité dont cette condition
émane suffit selon elle pour qu’elle s’y soumette. L’affirmation selon laquelle « il a été
suggéré parfois que Portia aurait calomnié le testament de son péere et qu’elle aurait pris
ses biens de maniere illicite, en donnant des indices a Bassanio durant I'épreuve des
coffrets (...) »* me semble difficile a admettre d’un point de vue juridique, car il ne peut
s’agir de calomnier un testament en détournant ses termes si les termes stipulés sont a
la base illicites. La soumission du moins apparente de Portia a la clause abusive du
testament de son pére est importante a noter, Portia ne montre aucune volonté de résister
ouvertement a lautorité parentale, et préfére avoir recours a la ruse discréte pour
détourner la volonté de son pere, sans devoir la dénoncer. En effet, elle décide de jouer
le jeu, sans pour autant se livrer completement au hasard voulu par son pére : grace a
sa ruse, elle aide Bassanio a choisir le bon coffret (le coffret en plomb) et a renvoyer les
deux autres prétendants, le roi du Maroc qui a choisi le coffret en or (qui contient 'image
de la Mort), et Aragon qui choisit le coffret en argent (qui lui renvoie sa propre image). La
ruse de Portia qui la mene a obtenir ce qu’elle désire en contrant discretement la volonté
de son pére annonce par ailleurs la ruse qu’elle emploiera a la fin de la piéce, lors du
proces entre Shylock et Antonio pour faire perdre le procés a Shylock et sauver la vie

d’Antonio.

30 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 67 : « If has been suggested sometimes that Portia traduces her
father’s will, therefore taking his goods illicitly, by passing hints to Bassanio during the casket test (...)”

27



Cette soumission apparente de Portia a l'ordre établi est d’autant plus notable que le
testament va plus loin et met une restriction sur les prétendants de Portia. Le testament
prévoit en effet que si ces derniers ne choisissent pas le bon coffret, il leur sera interdit

de se marier de maniére définitive 31 :

PORTIA. — « Vous devez tenter votre chance,

Et, soit ne pas essayer du tout de choisir,

Soit, avant de choisir, jurer qu’en cas d’échec
Vous ne proposerez plus jamais a une femme
De contracter mariage. Réfléchissez donc bien. »
(MV 2.1.38-42)

Cette condition semble elle aussi étre entachée de nullité selon la jurisprudence de

I’époque, et son illicéité aurait pu étre soulevée par Portia 32 :

« En outre, le testament met une restriction sur tous les prétendants de Portia (...) Mais
ces stipulations qui restreignent les droits de se marier auraient été légalement

insusceptibles d’exécution forcée (...) »

Il est possible d’envisager d’un point de vue du droit des successions, que le refus par
Portia de se conformer a la condition stipulée dans le testament quant au choix de son
conjoint aurait signifié le refus par Portia de la totalité du testament, c’est-a-dire en
d’autres termes une renonciation a la succession. En effet, en droit successoral,
I'acceptation du testament doit en général étre « pure et simple ». Autrement dit, accepter
la succession suppose l'acceptation « tant de I'actif que du passif », donc I'acquisition par
I’héritier des biens légués serait conditionnée par le paiement des dettes du défunt dues

et impayées au moment du déces et de I'ouverture de la succession. Cependant, selon

31 Texte original en anglais: “You must take your chance, and either not attempt to choose at all, / Or swear
before you choose, if you choose wrong / Never to speak to lady afterward / In way of marriage. Therefore
be advised”.

32 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit, p.414-415: “Moreover, the will places a restriction on any of her suitors,
that if unsuccessful they must ‘Never to speak to lady afterward/ In way of marriage (MV 2.1.41 — 2). Both
these provisions restricting rights to marry would have been legally unenforceable (although conditional
wills requiring particular marriages might have been upheld — see Clarkson and Warren, 1942, pp 277-80).”

28



cette régle, le « passif » signifie en général les dettes pécuniaires, et il est assez rare que
le passif inclue une injonction de faire ou de ne pas faire, comme par exemple I'obligation
de s’abstenir de se marier a moins que la condition posée par le testateur ne soit
satisfaite. Cela en effet ouvrirait la possibilité a un testateur d’abuser de son droit de poser
des limites a la succession de ses héritiers, puisque le refus d’un héritier de se conformer
aux conditions du défunt pourrait le dépouiller de son droit de succéder et 'obliger a
renoncer au testament en entier. Il est donc difficile de poser I'hnypothése selon laquelle
Portia aurait le choix entre soit accepter la totalité du testament, c’est-a-dire succéder aux
biens de son pére et se soumettre a la contrainte excessive et illicite limitant le choix de
son conjoint, soit renoncer au testament en entier, car cette hypothése s’apparenterait a

un artifice juridique inopportun.

La condition imposée par le pere de Portia dans le testament, ainsi que la maniére dont
Portia a aidé Bassanio a choisir le bon coffret, nous laissent perplexes quant a la
nécessité dans laquelle se trouve Bassanio d’obtenir un prét d’argent pour convoiter
I’héritiere de Belmont. Le prét, élément déclencheur de l'intrigue, ne semble avoir aucune
influence sur le choix de Portia. Ce prét est par ailleurs d’autant moins essentiel au
mariage de Bassanio avec Portia, cette derniere étant une riche héritiere qui ne cache
pas sa surprise que la vie d’Antonio soit mise en péril pour un montant dérisoire. Dés
qu’elle apprend le montant du prét qui aurait colté la vie a Antonio, elle demande qu’il
soit remboursé immédiatement et que son mariage avec Bassanio soit conclu avant

méme que le sort du prét litigieux ne soit résolu 33 :

PORTIA. — « Quelle somme doit-il au Juif ?
BASSANIO. — Pour moi, trois mille ducats
PORTIA. — Eh quoi ! Pas davantage ?

33 Texte original en anglais: “Portia. — What sum owes he the Jew ? / Bassanio. — For me, three thousand
ducats. / Portia. — What, no more? / Pay him six thousand and deface the bond. / Double six thousand, and
then treble that, /Before a friend of this description / Shall lose a hair thorough Bassanio’s fault. / First go
with me to church and call me wife, / And then away to Venice to your friend; / For never shall you like by
Portia’s side / With an unquiet soul. You shall have gold / To pay the petty debt twenty times over. / When
it is paid, bring your true friend along (...)”

29



Versez-lui-en six mille et annulez le contrat.
Doublez donc les six mille et puis triplez cette somme,
Avant qu’un ami de cette qualité-la perde

Un cheveu par la faute de Bassanio. Venez d’abord
Avec moi a I'église, appelez-moi votre épouse,

Puis partez a Venise retrouver votre ami,

Car vous ne vous coucherez jamais prés de Portia
Avec une ame inquiéte. Vous aurez assez d’or
Pour rembourser vingt fois cette dette misérable.
Ce paiement fait, amenez votre fidéle ami (...) »
(MV 3.3.295-306)

En plus de l'incertitude du but du prét, 'usage qui aurait été fait du montant emprunté est
également incertain : rien ne nous confirme que Bassanio a remboursé ses dettes grace
au montant emprunté, et que c’est grace a cela qu’il a réussi a sceller son union avec
Portia. Il faut néanmoins rappeler le contexte de I'époque dans le Londres de
Shakespeare, ou les contrats de prét étaient trés courants. En effet, ces contrats étant
largement répandus dans la vie de commerce, et I'effervescence du monde des affaires
s’est accompagnée d’une augmentation des créances et donc de la conclusion de
contrats de préts. Le recouvrement des préts n’était pas toujours facile a obtenir par les
créanciers et les préteurs, et Shakespeare, contrairement a ce que les critiques lui ont
parfois reproché, semble avoir soutenu I'importance du remboursement d’'un prét comme
condition de la stabilité de '’économie34. Selon B.J et Mary Sokol, Bassanio représenterait
un personnage type de I'’époque ; a part les hommes d’affaires comme Antonio, ou les
riches propriétaires ou héritiers cherchant a s’octroyer de I'argent liquide, Bassanio fait
écho a ces hommes souhaitant acquérir des sommes d’argent pour se donner une place

sociale importante3®.

34 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 75-6.

35 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 76: “Early modern England saw a vigorous traffic in credit. Borrowed money
was required by many, including those with mercantile interests (like the character Antonio in MV),
landowners or their heirs seeking ready cash, and a new breed seeling large sums to enable the magnificent
self-presentation then befitting lofty ambitions (men such as Sir Francis Bacon, characters such as
Bassanio in MV).”

30



La recherche du but du prét sollicité par Bassanio permet de montrer que ce but est
incertain, et que cette incertitude est probablement voulue par Shakespeare, car elle
fournirait plus d’'un indice quant a la réalité de Belmont. Nombre de critiques ont en effet
suggéré que Belmont est un endroit idyllique, par opposition a la Venise marchande et
rude 36, mais il semble que cette lecture fait fi de I'ambiguité du mobile qui a poussé
Bassanio a demander de I'argent a Antonio, ainsi que du testament qui s’impose a Portia
et qui limite sa liberté de choisir son époux. Le prét est donc est un élément fortement
symbolique, non seulement du contexte de I’époque ou ce type de contrat a pris de
I'ampleur, mais aussi de la nature des rapports des Vénitiens entre eux et de la maniére
avec laquelle ils confondent des qualités telles que I'amour et I'amitié, avec des valeurs

monétaires et matérielles.

2) Le prét, élément symbolique de l'intrigue

Le fait que le choix par Portia de son époux soit déterminé par un testament contenant
des conditions illégales qu’elle ne cherche pas a remettre en cause n’est pas un élément
anodin ni passager de lintrigue. L’analyse juridique permet de comprendre que la
condition posée par le pére de Portia dans le testament a une conséquence directe sur
le rapport contractuel qui se tissera entre Antonio et Shylock et qui constitue le cceur de
l'intrigue. Le choix par Shakespeare de présenter le testament comme contenant une

clause illicite est donc essentiel a la compréhension de la piece 37 :

« Les complications qui résultent du fait que le testament si crucial du pere de Portia soit

légalement nul sont peut-étre présentées délibérément, plutét que par indifférence ou

36 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 77: “Many critics of MV suggest that Belmont in the play is an idyllic place
of all-giving in love, and oppose it to mercantile Venice with its laws demanding repayment of loans. For
discussion of such views, and different perspectives, see Sokol, 1998.”

37 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit, p.414-5: “The complications that Portia’s father’s crucial will is legally
void may have been presented deliberately, rather than on account of indifference to or ignorance of legality
(Clarkson and Warren, 1942, p. 278, makes a rather typical comment that Shakespeare ‘was not at all
interested’ in the validity of this will).”

31



ignorance de la loi (Clarkson and Warren, 1942, p. 278, font un commentaire plutét typique

selon lequel Shakespeare n'était ‘pas du tout intéressé’ par la validité du testament). »

La piéce a lieu dans deux endroits principaux, Belmont, et Venise. Belmont apparait de
prime abord comme le lieu de 'amour et du luxe, alors que Venise apparait comme une
ville agressive, ou les affaires et les transactions contractuelles déterminent les rapports
entre les gens. Le testament du pére de Portia est un des premiers éléments qui brisent
cette illusion de magie a Belmont. En effet, le testament illégal serait une fagon pour
Shakespeare, a travers le droit, de montrer au lecteur ou au spectateur que Belmont n’est
pas aussi féerique que les personnages le prétendent. Si a Venise les rapports sont secs
et transactionnels, la dynamique, d’apparence plus douce et plus humaine a Belmont, est

désormais trompeuse 38 :

« La reconnaissance d’une difformité dans le testament pourrait s’ajouter a ce sentiment
d’inconfort que la fantastique Belmont de la fabulation de Shakespeare n’est pas si
éloignée des soucis mondains. C’est un endroit plutét aussi dangereux que mythique,

dépassant en réalité la Venise marchande dans ses légalismes manipulateurs. »

A la difformité du testament du pere de Portia, s’ajoute la confusion que fait Bassanio dés
le début de la piece entre son amour pour Portia, et la demande d’argent qu’il fait a
Antonio qu’il qualifie de nécessaire pour conclure leur union maritale, et ou « Portia est
présentée comme une ‘toison d’or’ a conquérir*° ». Amour et argent se confondent, et
amitié et argent aussi, car Bassanio affirme expressément au moment ou il demande a
Antonio de lui préter de I'argent, « To you, Antonio, | owe the most in money and in love »

(« C’est a vous, Antonio, que je dois / D’avantage, en argent aussi bien qu’en amour »)*.

38 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit, p.414-415: “The recognition of a deformity in the will may add to an
uncomfortable sense that the fantastic Belmont of Shakespeare’s fabulation is not quite a place apart from
worldy cares. It is rather a dangerous as well as a mythic place, actually outdoing mercantile Venice in
manipulative legalisms”.

39 F. Ost, op.cit., p.94.

40 MV 1.1.129-130.

32



L’acceptation inconditionnelle d’Antonio intervient elle aussi en raison de I'amitié qui le lie
a Bassanio 4!, et « c’est par amour pour Bassanio qu’Antonio s’endette aupres de
l'usurier » 42, Si le prét est un service d’ami et gqu'il est certainement compréhensible
qu’Antonio accepte de préter de I'argent a un ami dans le besoin, cette acceptation par
Antonio de la demande de Bassanio apparait néanmoins plus suspecte suite a la
déclaration d’Antonio qu’il n’a « ni I'argent ni les marchandises » (MV 1.2.176-7), ses
biens étant placés dans une transaction maritime dont le sort lui est inconnu. C’est
d’ailleurs en raison de I’échec de cette transaction, qu’Antonio ne sera pas en mesure de
rembourser le prét a Shylock a I’échéance (MV 3.2.264), mettant ainsi sa vie en péril. En
d’autres termes, la situation financiere d’Antonio aurait di le contraindre a refuser la
demande de Bassanio. Antonio insiste néanmoins a préter de I'argent a Bassanio, au
point ou il accepte lui-méme d’emprunter de I'argent pour le compte de son ami. Certain
que « grace a son crédit ou par amitié » (MV 1.2.183-4) il sera facile de trouver un préteur,
Antonio confie a Bassanio la mission de trouver un préteur a Venise. Curieusement, et
sans aucune explication, Bassanio choisit Shylock. De tous les amis ou les emprunteurs
d’Antonio que Bassanio aurait pu choisir, le fait qu’il ait opté pour Shylock est un moment
crucial de la piéce, mais il est surprenant qu’Antonio ne questionne pas le choix de
Bassanio quant a la personne du préteur. Au nom de I'amitié, Antonio, qui fait pourtant
face a une géne financiére, emprunte de I'argent a son ennemi juré, échoue par la suite
a rembourser le prét, et met sa vie en péril. La confusion entre amitié et argent atteint un
point dangereux, loin de I'impression de bonté dont se vantent Antonio et le reste des

Vénitiens.

En parallele a cette action qui précéde la conclusion du contrat de prét entre Shylock et
Antonio, une autre action fournit des indices supplémentaires sur la nature des rapports
que les Vénitiens entretiennent entre eux : il s’agit du mariage de Jessica, la fille de

Shylock, avec Lorenzo, un chrétien. Ce sont les propos de la suivante de Portia, Nerissa,

41 MV, 1.2.152-9.
42 F. Ost, op.cit., p.94.

33



qui a pourtant liborement choisi d’épouser Graziano, qui évoquent la lourdeur du lien

marital, que Nerissa ira jusqu'a comparer a I’hérésie 43 :

« Le vieux proverbe n’est pas un faux enseignement :
Se faire pendre ou se matrier, de la fortune dépend. »
(MV 2.9.81-2)

Le mot « hérésie » qu’emploie Nerissa fait référence au mariage mixte de Lorenzo et
Jessica, la fille de Shylock. Jessica s’est convertie au christianisme pour pouvoir épouser
Lorenzo, contrariant manifestement la volonté de son pére. Si cette conversion n’avait
pas eu lieu, le mariage de Jessica et Lorenzo aurait été considéré comme un crime et la
punition pour Jessica aurait été d’étre brulée vive. Si Lorenzo s’était converti au judaisme,
il aurait été considéré comme un « hérétique » et aurait lui aussi été bralé vif, méme s’il
semble que cette punition fut peu pratiquée a I'’époque #*. Ce mariage de Jessica et
Lorenzo s’accompagne par ailleurs d’un acte de vol par Jessica de I'argent de Shylock
avant de fuir avec Lorenzo pour conclure leur union. Si ce vol pourrait vaguement rappeler
la notion de gratification faite par '’épouse ou par sa famille ou ses amis au futur mari 4,
cette qualification est néanmoins difficile a retenir dans ce cas puisque I'argent a été volé
et non offert par Shylock a Lorenzo. Ce vol que Shylock subit n’attire néanmoins aucune
réaction de réprimande ni de condamnation de la part des autres protagonistes, la

confusion s’opérant cette fois-ci entre la haine et le dépouillement des biens. Au contraire,

43 Texte original en anglais: “The ancient saying is no heresy. /Hanging and wiving goes by destiny.”

44 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 133 —4 : “In MV 2.9.81-2 Nerissa says to Portia: “The ancient saying
is no heresy. Hanging and wiving goes by destiny”. This quip wryly accepts that marriage choice may also
resonate with the play’s subplot in which a Christian marries a Jew. If Jessica had not converted under
English common law, her marriage would have been a crime, with the punishment of burning alive (Coke,
1797, 34 Institute, p. 89; the resonances in MV are investigated in Sokol, 1998). If Lorenzo had converted,
his heretical apostasy would also have merited burning alive. Although after 1215 the Church no longer
directly inflicted such punishments, in an unusual and famous case of 1222 (remarked on by Bracton,
Holinshed and others), Archbishop Stephen Langton handed over a Deacon, who had converted to Judaism
after marriage, to the sheriff of Oxford. The latter promptly burnt him alive without further trial, contrary to
Magna Carta (...). This case is discussed in Pollock and Maitland, 1898, vol 2, p. 584 and in Maitland,
1911a at length.”

45 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.100: “Shakespeare used the term ‘dowry’ to refer to the property given
on marriage to the husband by a wife’s friends or family (...) The term dowry, the bride-gift made by the
woman’s family to the man was at first called a marriage-gift, or maritagium’.

34



le vol par Jessica de I'argent de son pére est percu comme un événement positif, et sera
indirectement ratifié par le jugement rendu contre Shylock a la fin de la piéce, le

condamnant notamment a léguer ses biens a Jessica et Lorenzo 46,

C’est René Girard qui rappelle a juste titre que malgré leur acharnement a se montrer
differents et meilleurs que Shylock, les Vénitiens sont tout aussi admiratifs des
possessions matérielles, et qu’ils vont méme plus loin en mettant la chair humaine et

I'argent a pied d’égalité comme deux valeurs interchangeables :

« La symétrie entre la vénalité explicite de Shylock et la vénalité implicite des autres
Vénitiens est certainement voulue par l'auteur. La cour que Bassanio fait a Portia est
présentée comme une opération surtout financiere. Lorsqu’il supplie Antonio de lui venir
en aide, Bassanio fait d’abord allusion a la richesse de la jeune héritiere, puis a sa beauté,
en dernier lieu a ses qualités d’esprit. Les critiques qui idéalisent les Vénitiens font comme
si Shakespeare n‘avait pas inséré lui-méme dans sa piece les nombreux indices qui
contredisent leur point de vue. Il n’y a pas la quelque chose de fortuit, comme le fait de
trouver une facture dans le courrier du matin au lieu de la lettre d'amour qu’on attendait !
A tout instant, Shakespeare souligne les analogies entre l'aventure amoureuse de
Bassanio et I'entreprise commerciale d’Antonio — son affaire de négoce maritime. Témoin
la maniere dont Graziano, de retour de Belmont et encore tout émoustillé par le succes

de Bassanio, s’adresse a Salerio :

‘Votre main Salerio ... Quelles nouvelles de Venise ?
Comment va ce royal Marchand, le bon Antonio ?
Je sais qu'il se réjouira de notre succes.

Nous sommes des Jasons, nous avons conquis la Toison.

Salerio : Que n’avez-vous conquis celle qu’il a perdue ?° 47

46 “Portia.- What mercy can you render him, Antonio? (...) Antonio. — So please my lord the Duke and all
the court / To quit the fine for one half of his goods, /1am content, so he will let me have / The other half
in use, to render it / Upon his death unto the gentleman / That lately stole his daughter.” (MV 4.1.372-8)

47 Texte original en anglais: “Graziano. (...) Your hand, Salerio. What’s the news from Venice? / How doth
that royal merchant good Antonio? /1 know he will be glad of our success. /We are the Jasons; we have
won the fleece. / Salerio. — | would you had / won the fleece that he lost’.”

35



« En vérité, c’est exactement ce qu’'ont fait Bassanio et ses amis. Méme s’il se révélait
que les pertes d’Antonio étaient réelles, la conquéte de Portia ferait plus que compenser

financierement les bateaux perdus par le marchand vénitien.

La chair humaine et l'argent sont toujours plus ou moins interchangeables a Venise.
L’homme n’est plus qu’une marchandise, une valeur d’échange parmi d’autres. Je ne puis
croire que l'analogie entre le pari de Graziano et la livre de chair ne soit pas voulue par

Shakespeare. »*8

En plus de constituer un élément symbolique de l'intrigue, le contrat de prét constitue un
outil ou un instrument pour véhiculer les passions de haine et de vengeance de Shylock
et Antonio, détournant ainsi le droit de sa finalité premiére, celle de protéger les parties
contre les excés et les abus qui peuvent découler de I'exercice de leur liberté
contractuelle. Si le but du prét sollicité par Bassanio est incertain, le mobile qui pousse
chacun des deux personnages principaux, Antonio et Shylock, a signer le contrat de prét
ne fait pas de doute. C’est ce mobile qui sera déterminant dans la conclusion du contrat
de prét, ainsi que dans la résolution du conflit qui résultera de I'inexécution par Antonio

de son obligation de rembourser le prét a échéance.

)] Le prét, service d’ennemi

Le contrat de prét fait partie des contrats nommeés les plus anciens et les plus répandus.
Qualifié d’abord de « service d’ami », son but premier était, comme I'expression l'indique,
d’aider un ami qui se trouve dans la géne et dans le besoin. Dans cette logique, le contrat
de prét était a la base un contrat gratuit, c’est-a-dire sans contrepartie pour le préteur,
donc sans intéréts s’appliquant sur le montant du prét. Ce contrat est certes devenu par
la suite un instrument important du monde des affaires, mais cette évolution n’a pas porté
atteinte a l'essence du prét. L'usure par exemple reste interdite jusqu'a ce jour,

notamment parce qu’elle contreviendrait au fondement et a la nature méme du contrat de

48 R. Girard, op.cit., p.300-301.

36



prét car elle permettrait d’abuser de la géne financiere dans laquelle se trouve

emprunteur.

Dans Le Marchand de Venise, le prét est complétement dénaturé, et s’apparente
davantage a un service d’ennemi plutét qu’a un service d’ami. La haine entre Antonio et
Shylock est établie dés le début de la piece, et c’est cette passion haineuse qui sera
I’élément déterminant de leur consentement et les poussera a signer le contrat de prét.
Cette haine est essentiellement due a leur différence de religion, et comme le rappelle
Allan Bloom, Antonio et Shylock « ne different pas en raison de leurs tempéraments
personnels, mais parce que leurs principes s’‘opposent ; or ces principes ne leur sont pas

propres : ils sont dérivés de leurs religions respectives. »*°

1) La haine, véritable mobile des contractants

Il est utile pour comprendre le vrai mobile qui aurait poussé Shylock et Antonio a signer
le contrat de prét, de revenir a la scéne de négociation du contrat ; c’est tout d’abord

Bassanio qui ira négocier le prét avec Shylock avant I'intervention d’Antonio %0 :

SHYLOCK. — « Trois mille ducats. Fort bien.

BASSANIO. — Oui, monsieur, a trois mois.

SHYLOCK. — A trois mois. C’est fort bien.

BASSANIO. — Pour cela, comme je vous l'ai dit, Antonio sera garant.
SHYLOCK. — Antonio sera garant. Fort bien. »

(MV 1.3.1-5)

49 A. Bloom et Harry V. Jaffa, op.cit. p.46.

50 Texte original en anglais: “Shylock. — Three thousand ducats. Well. / Bassanio. — Ay, sir, for three months.
/ Shylock. — For three months. Well. / Bassanio. — For the which, as | told you, Antonio shall be bound.
Shylock. — Antonio shall become bound. Well.”

37



Antonio intervient par la suite pour emprunter le montant pour le compte de Bassanio.
Lors de son intervention, Antonio affiche de nouveau son cété sacrificiel qui le pousse a

accepter la transaction 51 :

ANTONIO.- « Shylock, bien que je ne préte ni n’emprunte
En prenant ou donnant des intéréts, pourtant,

Pourvoyant aux besoins urgents de mon ami,
J’enfreindrai une pratique. »

(MV 1.3.52-5)

Shylock demande d’ailleurs expressément a Antonio la raison pour laquelle c’est a lui
qu’il demande un prét d’argent, alors que les rapports qu’ils entretiennent ne sont basés
ni sur le respect ni sur 'appréciation mutuels. La réponse d’Antonio est surprenante, il
encourage Shylock a préter de I'argent uniquement a ses ennemis, reconnaissant ainsi
leur inimitié I'un envers l'autre, afin de pouvoir, en cas de défaut d’exécution du contrat,
appliquer la pénalité a 'emprunteur défaillant, aussi sévere qu’elle soit, et sans que cela

ne pése sur sa conscience %2 ;

ANTONIO. — « Je suis prét a tinsulter encore, a cracher
Encore sur toi, a te repousser aussi du pied.

Si tu veux me préter cet argent, ne me le préte pas
Comme a tes amis; quand donc I'amitié prend-elle

A son ami ce qu’engendre un stérile métal ?

Mais préte-le donc plutét a ton ennemi, de qui,

S’il manque a sa parole, tu peux mieux extorquer

Le dédit. »

(MV 1.3.121-8)

51 Texte original en anglais: “Antonio. — Shylock, albeit | neither lend nor borrow / by taking nor by giving of
excess, / Yet to supply the ripe wants of my friend, / I'll break a custom”.

52 Texte original en anglais: “Antonio. - | am as like to call thee so again, / To spit on thee again, to spurn
thee too. / If thou wilt lend this money, lend it not / As to thy friends, for when did friendship take / A breed
for barren metal of his friend? / But lend it rather to thine enemy, / Who, if he break, thou mayst with better
face / Exact the penalty ».

38



Si I'on rappelle que le contrat de prét est un contrat intuitu personae, donc conclu en
considération de la personne, on comprend davantage I'importance du choix par chacun
des personnages de la piece de la personne de son cocontractant. La personne du
préteur n’est pas indifférente a 'emprunteur, et vice versa. D’un autre coté, a travers cette
réplique d’Antonio, la maniere dont Antonio lui-méme pousse Shylock a instrumentaliser
sa haine est évidente. Finalement, Shylock accepte de préter le montant de trois mille
ducats a Antonio, a charge pour ce dernier de le rembourser aprés un certain temps.
Shylock ajoute que ce prét sera gratuit, sans intéréts mais avec une pénalité en cas de
défaut de paiement a I'’échéance, une pénalité en apparence dérisoire, mais qui s’avere

étre d’un enjeu bien plus important que celui qui est ouvertement déclaré par Shylock %3 :

SHYLOCK. — « Cette bonté, je vous la montre.
Venez avec moi chez un notaire et signez-moi
Ce contrat qui est simple. Et, par plaisanterie,
Si vous ne me remboursez pas au jour dit

Et au lieu dit la somme ou bien les sommes
Qui sont consignées dans les clauses, alors,
Qu’on fixe la pénalité a juste une livre

De votre blanche chair qui sera coupée et prise
Dans la partie de votre corps qui me convient. »
(MV 1.3.135-143)

Le contrat est donc conclu dans les termes suivants : Shylock préte a Antonio trois mille
ducats a charge pour Antonio de les rembourser au bout d’un certain temps. A défaut de
remboursement a la date de maturité du prét, et uniquement « par plaisanterie », Shylock

pourra prendre une livre de chair du corps d’Antonio 54. Un peu plus loin dans la piece,

53 Texte original en anglais: “Shylock. — This kindness will | show. / Go with me to a notary, seal me there /
Your single bond, and—in a merry sport— / If you repay me not on such a day, / In such a place, such sum
or sums as are / Expressed in the condition, let the forfeit / Be nominated for an equal pound / Of your fair
flesh, to be cut off and taken / In what part of your body pleaseth me”.

54 |l y a par ailleurs un autre contrat sous-jacent entre Antonio et Bassanio, car Antonio s’endette pour
Bassanio et pas pour lui-méme. Ce contrat n’est pas mentionné ni discuté car Antonio prétend que c’est
un service d’ami qu’il effectue. Comme le dit R. Girard, on sait a présent qu’en agissant ainsi, Antonio rend
le débiteur (Bassanio) obligé a son égard, et ce, jusqu’a la mort.

39



Shylock reconnaitra sa véritable intention lorsqu’il affirme qu’il souhaite extraire la livre
de chair « in what part of your body pleaseth me » soit « dans la partie de votre corps qui
me convient » 55, et c’est au plus prés du cceur d’Antonio qu’il choisira d’extraire la livre
de chair, cherchant ainsi a lui éter la vie. Le contrat n’est donc qu’un instrument pour

satisfaire la passion haineuse que Shylock ressent envers Antonio.

Dans sa tirade a l'acte 3, et dans un des moments clefs de la piéce, Shylock affirme
expressément que le seul intérét qu’il tire de son affaire avec Antonio, serait la

vengeance® :

SALERIO. - « Eh quoi! Je suis sur que s'il faillit, tu ne prendras pas de sa chair ! A quoi
peut-elle servir ?

SHYLOCK. — A appater le poisson. Si elle ne nourrit rien dautre que cela, elle nourrira
ma vengeance. Il m’'a déshonoré et il m’a fait perdre un demi-million, il a ri de mes pertes,
il s’est moqué de mes profits, il a méprisé ma nation, contrarié mes affaires, éloigné mes
amis, excité mes ennemis et pour quelle raison ? — Je suis juif. Un Juif n’a-t-il pas d’yeux ?
Un Juif na-t-il pas de mains, d’organes, de proportions, de sens, de sentiments, de
passions ; ne mange-t-il pas les mémes choses, n’est-il pas blessé par les mémes armes,
sujet aux mémes maladies, guéri par les mémes remedes, réchauffé et refroidi par le
méme été et le méme hiver que l'est un chrétien ? Si vous nous piquez, est-ce que nous
ne saignons pas ? Si vous nous chatouillez, ne rions-nous pas ? Si vous nous
empoisonnez, ne mourons-nous pas ? Si nous vous ressemblons pour tout le reste, nous
vous ressemblerons en cela. Si un Juif fait injure a un chrétien, celui-ci le supporte-t-il

humblement ? Vengeance ! Si un chrétien fait injure a un Juif, comment celui-ci devrait-il

55 MV 2.1, 143.

56 Texte original en anglais: “Salerio.- Why, | am sure if he forfeit thou wilt not take his flesh, What's that
good for? | Shylock. — To bait fish withal. If it will feed nothing else, it will feed my revenge. He hath disgraced
me and hindered me half a million; laughed at my losses, mocked at my gains, scorned my nation, thwarted
my bargains, cooled my friends, heated mine enemies—and what’s his reason? | am a Jew. Hath not a
Jew eyes? Hath not a Jew hands, organs, dimensions, senses, affections, passions? Fed with the same
food, hurt with the same weapons, subject to the same diseases, healed by the same means, warmed and
cooled by the same winter and summer as a Christian is? If you prick us, do we not bleed? If you tickle us,
do we not laugh? If you poison us, do we not die? And if you wrong us, shall we not revenge? If we are like
you in the rest, we will resemble you in that. If a Jew wrong a Christian, what is his humility? Revenge. If a
Christian wrong a Jew, what should his sufferance be by Christian example? Why, revenge. The villainy
you teach me | will execute—and it shall go hard but I will better the instruction.”

40



le supporter a I'exemple des chrétiens ? Eh bien ! vengeance ! La vilenie que vous
m’enseignez, je vais la mettre en pratique et ce sera bien le diable si je ne renchéris pas
sur ce qu’on m'a appris ».

(MV 3.1.38-54)

La haine et la vengeance sont les seuls motifs pour lesquels Shylock souhaite obtenir
’exécution de la pénalité contre Antonio, et Shylock refusera durant le procés toute
proposition d’obtenir le remboursement du montant qu’il a prété a Antonio alors bien
méme que c’est I'obligation principale a laquelle a adhéré Antonio dans le contrat de prét.
Shylock a probablement espéré au moment de la conclusion du contrat qu’Antonio ne
parvienne pas a rembourser le prét, afin de pouvoir demander I’'exécution de la pénalité
et parvenir a ses fins, c’est-a-dire Oter la vie a Antonio. D’ailleurs dés le début des
négociations, Shylock mentionne a Bassanio que, malgré la solvabilité d’Antonio, les
affaires de ce dernier couraient un risque non négligeable ce qui veut dire que Shylock
était au courant de la situation financiere de son cocontractant. Pourtant, méme en
commercant avisé et informé de la géne financiére de son futur débiteur, Shylock décide
de préter de I'argent a Antonio en lui imposant une pénalité de retard dont la réelle portée
est une condamnation a mort d’Antonio. La mauvaise foi de Shylock et son intention de
nuire a Antonio constituent désormais le réel mobile de Shylock qui aurait déterminé son

consentement a préter le montant de trois mille ducats a Antonio 5 :

« Le contrat de Shylock est une forme de vengeance — sa ‘loi’ cache des convictions
personnelles, et elle le fait de maniere plutét évidente. Les spectateurs se demandent a
juste titre comment Antonio aurait pu étre si aveugle, et aurait pu considérer naivement
que Shylock ait été ‘gentil’ lorsqu’il a rédigé le contrat qui manifestement prévoyait un

meurtre ? »

Les intentions d’Antonio ne semblent pas étre beaucoup plus innocentes que celles de

Shylock, qu’il méprise et a I'égard duquel il se vante de sa supériorité qui se

57 Rebecca Lemon, op.cit., p. 564: “Shylock’s contract is meant as a form of revenge — its ‘law’ masks
personal biases, and it does so quite poorly. Spectators fairly wonder how Antonio could be so blind, as he
naively deems Shylock ‘kind’ in crafting the patently murderous contract”.

41



caractériserait selon lui par une prétendue générosité de préter de I'argent a ses amis
sans leur réclamer d’intéréts. En réalité, au lieu d'imposer des intéréts, Antonio préte de
I’argent pour recevoir en contrepartie 'amour de ses concitoyens. L’équation est donc la
suivante pour Antonio: amour contre argent, et cette équation s’inscrit ainsi dans la méme
conception qui prévaut a Belmont, ou amour et transaction financiére sont intimement
liés. La générosité d’Antonio est suspecte, et contrairement a ses prétentions et a celle
des Vénitiens, sa supériorité a I'’égard de Shylock n’est pas tout a fait établie. Si Shylock
impose des intéréts, il n’en reste pas moins que ce qu’il demande en retour c’est

I’équivalent pécuniaire, I’équation est donc plus équitable dans ce cas. On lit a ce sujet® :

« La générosité des Vénitiens n’est pas feinte. Elle rend le bénéficiaire plus dépendant de
son bienfaiteur que ne le ferait un prét usuraire de Shylock. A Venise régne une nouvelle
forme de vassalité qui ne repose plus sur les délimitations territoriales précises, mais sur
de vagues accords financiers. Le fait qu’il n’y ait pas de comptes exactement tenus donne

a l'obligation personnelle du débiteur un caractere infini. »

Les deux contractants, qui sont tous les deux des commerc¢ants avisés et au courant de
limportance dans le monde des affaires d’honorer leurs engagements contractuels,
concluent désormais le contrat de prét dans le but de nuire a l'autre ou a sa réputation.
La magnanimité d’Antonio le pousse a signer un contrat de prét pour le compte de son
ami Bassanio sans prendre en considération la situation périlleuse de ses propres
affaires. La haine de Shylock le pousse a faire glisser de maniére dissimulée une
condamnation a mort d’Antonio dans le contrat, les deux parties font donc du contrat et
de 'engagement contractuel un instrument fragile et dangereux. D’un point de vue du
droit des contrats, le mobile de Shylock et d’Antonio constitue un mobile illégitime, ce qui
signifie qu’un élément essentiel de la validité et de I'équilibre contractuel est désormais
entaché d’irrégularité des [I'établissement du rapport contractuel entre les deux

protagonistes.

58 R. Girard, op.cit., p.301-302.

42



Il n’est pas tout a fait vrai, comme l'affirme Richard A. Posner que « Bad motives do not
invalidate a lawful act » 59, c’est-a-dire que les mobiles qui poussent a la conclusion d’un
contrat, méme s’ils étaient de mauvaise foi, ne justifieraient pas l'invalidation d’un acte.
Si le mobile de Shylock de se venger d’Antonio apparait désormais légitime dans la tirade
de l'acte 3 (reproduite ci-dessus), il n’en reste pas moins que la vengeance ne peut revétir
I'aspect d’un rapport contractuel. Pour D. Kornstein, le droit n’a pas pour but d’éliminer la
vengeance mais de la véhiculer : « Law channels rather then eliminates revenge » . Je
pense cependant que I'un des points essentiels de la piece c’est justement de montrer
que le contrat ne peut avoir la vengeance pour cause, car il risquerait de mettre la vie du

débiteur en péril, ou au moins d’aboutir a une résolution injuste du litige.

En plus de l'instrumentalisation du contrat pour servir leur passion haineuse, les parties
ne prennent pas leur engagement au sérieux. Shylock transforme sa « plaisanterie » de
vouloir extraire une livre de chair d’Antonio en pénalité contractuelle, pénalité qui
d’ailleurs risque de condamner Antonio a mort sans que ce dernier se rende compte de
la gravité de 'engagement auquel il adhere. Antonio de son c6té n’exprime aucun doute
sur le fait qu’il sera en mesure de rembourser ses engagements, alors méme que ses
affaires courent un risque important dont Shylock est au courant dés le début des
pourparlers 61, L'instrumentalisation du contrat par les parties est donc synonyme de leur
désengagement contractuel, et de I'absence d’une réelle volonté de s’engager a exécuter

de bonne foi la transaction qu’ils ont signée.

2) Le désengagement contractuel

Certaines scenes des tragédies de Shakespeare ont parfois été comparées a une

comédie, alors que les comédies shakespeariennes ont parfois été percues comme étant

59 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre de Richard A. Posner, “Law
and Commerce in The Merchant of Venice”, part lll, chap.7, p.4.

60 Daniel Kornstein, Kill All the Lawyers ?, Princeton, Princeton University Press, 1994, op.cit., p.87-88.

61 “Why, fear not, man : | will not forfeit it. / Within these two months — that’s a month before / This bond
expires — | do expect return / Of thrice three times the value of this bond”. (MV 2.1.147-150)

43



plus tragiques qu’elles ne le laissaient paraitre a une premiere lecture. C’est pour cela
qu’on a parfois constaté qu’un des enseignements de Shakespeare serait que la comédie
est sérieuse, alors que la tragédie peut étre comique. Cette perception du registre des
pieces de Shakespeare peut étre transposée au Marchand de Venise, car la
plaisanterie de Shylock le meénera a sa perte a la fin de la piece. Shylock et Antonio font
tous deux fi de I'idée méme d’engagement contractuel et cette approche s’averera étre
dangereuse, Antonio ayant presque perdu la vie, et Shylock sera condamné lourdement

par le jugement rendu contre lui a la fin de la piece.

L’humour noir de Shylock n’apparait pas uniquement lors de la négociation du contrat,
mais également lors du proces, lorsque Portia et le doge lui demandent de justifier la
raison pour laquelle il requiert sans aucune concession I'exécution en nature de la
pénalité contre Antonio, et refuse tout remboursement du prét proposé par Bassanio et

Portia 62 :

SHYLOCK. — « (...) Vous me demanderez pourquoi je veux choisir une livre
De viande avariée plutét que de recevoir

Trois mille ducats. Je ne ferai pas de réponse.

Dites que c’est mon caprice. Est-ce la une réponse? »

(MV 4.1.39-42)

C’est pourtant Shylock, lorsqu’il réalise que le contrat ne sera pas exécuté, qui se rend
compte du danger que cela pourrait avoir dans une ville comme Venise ou le monde des

affaires joue un réle central dans I’attraction des étrangers qui y ménent leur commerce®3:

62 Texte original en anglais : “You'll ask me why | rather choose to have /A weight of carrion flesh than to
receive / Three thousand ducats. I'll not answer that, / But say it is my humour. Is it answered ? “ A noter
que le mot « humour » exprime davantage la plaisanterie que le terme « caprice » qui lui attribué en
francais.

63 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 287 : “ Shylock reiterates the same point at the trial, warning that he
must have the forfeit, or else ‘If you deny it, let the danger light / Upon your charter and your city’s freedom’
(MV 4.1.37-8). The danger Shylock alludes to is ruin following loss of the confidence of alien traders; the
resident alien Shylock says ‘your charter...your city.”

44



«(...) Shylock répete la méme idée lors du proces, en menagant qu'il faut que la pénalité
prévue au contrat soit exécutée, a défaut de quoi ‘Si vous le refusez, que le péril menace
votre charte et les libertés de votre ville I' (MV 4.1.37-8). Le danger auquel Shylock fait
référence est la ruine, suite a la perte de confiance des étrangers qui font le commerce ;

Shylock, qui est un étranger résident dit ‘votre charte ... votre ville. »

Il est important de noter a ce titre que I'engagement contractuel a I'’époque de
Shakespeare, surtout en matiére de commerce, était tres rigide et les tribunaux
condamnaient trés séverement les débiteurs défaillants d’'une transaction commerciale.
Par exemple, les tribunaux de common law refusaient parfois d’obliger le créancier a
rembourser au débiteur I'excédent de la dette payée que le débiteur aurait payée par

erreur %4 :

« La position de Portia fait écho a un rapport qui date de 1542 d’une affaire en Angleterre
dans laquelle il a été décidé que le montant di en vertu d’une obligation contractuelle doit
étre payeé deux fois car ‘méme si la vérité est que le demandeur a regu le paiement de sa
créance, il serait mieux de faire souffrir un seul homme que de créer une inconvenance a
plusieurs, ce qui subvertirait la loi’ (Waberly ¢/ Cockrel, 1, Dyer 51a). La méme idée qu’'une
‘erreur dans un pareil exemple’ pourrait résulter d’un tel précédant a également été
discutée en 1523 dans le premier dialogue de St Germain dans son ouvrage Doctor and
Student. L’'exemple de St Germain concerne le probleme que la loi parfois requiert un
double paiement quand une créance a déja été payée et qu’elle n'a pas été annulée sur
la base qu’il y a une maxime générale dans la loi anglaise, selon laquelle dans une action
de recouvrement d’une dette, le défendeur n’admet pas qu’il doit de l'argent ... et des lors,

il serait injuste a I'égard d’un grand nombre de personnes si une obligation devait

64 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 288 : “Portia’s position echoes a report of a 1542 English case
concluding that the amount owed on a bond had to be paid twice because ‘although the truth be that the
plaintiff is paid his money, still it is better to suffer a mischief to one man than an inconvenience to many,
which would subvert a law’ (Waberly v Cockrel, 1, Dyer 51a). The same idea that an ‘error by the same
example’ might result from such a precedent was also discussed c. 1523 in the first dialogue of St German’s
Doctor and Student. St German’s example concerns the problem that law requiring a double payment when
a paid-up bond remains uncancelled, because ‘There is a generall maxyme in the lawe of England that in
an accyon of dette sued upon an oblygacion the defendant shall not plead that he oweth not the money...
And because it should be a hurte to many yf an oblygacyon should be so lightly avoided by a bare word’. This
concludes that the careless debtor ‘is without remedye at the common lawe: yet he may be holpen in equity’
(St. German ,1975, pp 77-9)".

45



échapper a son exécution a cause d’une simple infirmation. Ceci signifie que le débiteur
négligent ‘n‘a pas de recours en common law : il peut cependant agir en équité’ (St
Germain, 1975, pp 77-9). »

Le désengagement contractuel de Shylock et Antonio était donc une affaire plutét
sérieuse, eu égard aux regles et a la jurisprudence régissant le droit des contrats dans le
contexte de I'époque 4. L’affirmation de F. Ost selon laquelle le langage de Shylock « est
sans détour, direct, précis — souvent méme, on l'a vu, répétitif», ou que Shylock
« annonce ses engagements et qu'il s’y tient » (F. Ost, op.cit., p.89) n’est pas tout a fait
exact. En effet, c’est Shylock qui utilise des termes tels que « merry sport »66
(« plaisanterie ») ou « say it is my humour »%" (« dites que c’est mon caprice ») pour
décrire son engagement. En outre, I'affirmation de F. Ost fait abstraction du vrai mobile
de Shylock qui le pousse a signer le contrat de prét, et qui n’est autre que la vengeance.
Shylock n’est donc ni plus sérieux ni plus sincere qu’Antonio dans le rapport contractuel.
Avec ces failles dans le contrat, il est possible de deviner que le conflit éventuel entre les
deux parties ne pourra étre résolu de maniére satisfaisante car les conditions d’un contrat

équilibré ne sont pas réunies et la bonne foi fait défaut chez Shylock et chez Antonio.

Le déséquilibre contractuel apparait également au niveau des conditions de
remboursement du prét. En effet, le défaut de remboursement du prét ne donne pas droit
a des intéréts mais donne a Shylock le droit de demander une pénalité. Contrairement a

ce que certaines critiques ont affirmé, ce qui est donc en jeu n’est pas la question de

65 Cette idée d’absence d’engagement est également présente dans d’autres scenes de la piéce. En effet,
la scéne ou Bassanio et Graziano se désistent facilement de leurs bagues de mariage respectives montre
que l'engagement des protagonistes est souvent fragile. « La morale de l'histoire, c’est Portia qui
I'administre a ses hommes dans la scéne finale des anneaux a Belmont. ‘Voyez comme vous étes
inconstants’, dit-elle aux Vénitiens ; ‘vous n'apprenez rien, vous restez des joueurs’, rétorque-t-elle,
amusée, a Bassanio qui, & nouveau, jurait ses grands dieux et a Antonio qui, a nouveau s‘apprétait a
cautionner les engagements de son ami. Cette morale légére, et somme toute complice, dit la vérité de
Venise : ici le risque est seulement virtuel, les engagements apparents et superficiels — rien n’est vraiment
engageé, car rien ne saurait troubler 'ordre séculaire de la Sérénissime (Venise anticiperait-elle une certaine
actualité financiere ?...). C’était folie — et tragédie — de Shylock que de s’étre engagé sérieusement dans
une représentation de comédie » (F. Ost, op.cit. p.88).

66 MV 1.3.135.

67 MV 4.1.42.

46



lusure mais de la pénalité et plus particulierement d’'une pénalité excessive et
disproportionnée par rapport a I'obligation du débiteur. Il s’agit donc en d’autres termes

d’un prét gratuit, mais avec une pénalité extravagante.

3) Prét gratuit avec peine de mort

Il est tout d’abord intéressant de noter que le contrat de prét entre Antonio et Shylock a

été conclu devant notaire 68 :

ANTONIO. - « D’accord, Shylock, je scellerai ce contrat.
SHYLOCK. — Alors, retrouvez-moi aussitot chez le notaire,
Dites-lui de rédiger cet amusant contrat,

Et jiirai sur-le-champ rassembler ces ducats,

Passerai a ma maison — sous la garde peu sure

D’un valet bon a rien — et imnmédiatement

Je serai avec vous. »

(MV 2.1.163-8)

L’intervention du notaire est un événement a la fois passager et curieux. Shakespeare
n’y préte pas beaucoup d’importance, il n’y a d’ailleurs pas d’autre référence au notaire
dans la piece. Dans la pratique du droit, et sauf exception, la notarisation de I'acte n’est
pas en principe une condition de validité du contrat. Les contrats sont conclus lorsque les
parties expriment librement leur consentement, I’écrit a une valeur probatoire et n’est pas
en général une condition de la validité de I'acte. Cette régle connue sous le principe de
la liberté contractuelle et surtout applicable en matiére commerciale pour accompagner
la rapidité de la conclusion des transactions dans le monde des affaires, semble avoir

déja été reconnue a I'’époque de Shakespeare. Sous certaines conditions, il était possible

68 Texte original en anglais: “Antonio. — Yes, Shylock, | will seal unto this bond. / Shylock. — Then meet me
forthwith at the notary’s. / Give him direction for this merry bond. / And | will go and purse the ducats straight,
/ See to my house — left in the fearful guard / Of an unthrifty knave — and presently /'l be with you”.

47



de conclure un contrat oralement, sans nécessité d’avoir recours a I'écrit ou a la

notarisation de I’acte 9 :

« La naissance d’une créance ne pouvait résulter de la seule prononciation de quelques
mots a l'oral, telle qu'une promesse de donner un montant d'argent ou d’exécuter une
obligation dans le futur. Pourtant, une créance pouvait régulierement exister sur la base
d’une affirmation orale, si la preuve en était apportée, et qu'un contrat avait été passé
verbalement. Les documents écrits, s'ils existaient, pouvaient étre utilisés pour prouver
l'existence d’une créance, et auraient bénéficié d’une valeur probatoire bien plus
importante que les allégations orales (par ailleurs, les accords scellés ne pouvaient étre
contredits par un ou des documents non scellés) (...) Les contrats oraux, et méme les
contrats résultant de gestes acceptés sont encore a ce jour utilisés dans le commerce (ou

le proverbe suivant prévaut : ‘ma parole m’engage’). »

Néanmoins, un acte oral était et demeure jusqu'a nos jours difficile a prouver. Les
créanciers a I'’époque de Shakespeare auraient par exemple souvent été confrontés a
des situations ou un débiteur s’engageait oralement a rembourser une dette mais qu’a
son déces il soit impossible de prouver I'existence de cette dette. || semble que le
recouvrement des dettes, surtout celles qui étaient consenties oralement ait donc
rencontré de multiples difficultés 7°, et en sollicitant la notarisation de I'acte, Shylock
affirme sa place de commercant avisé qui est loin d’ignorer les spécificités et les risques

du marché des affaires.

Par ailleurs, par sa notarisation, le contrat revét désormais un aspect solennel, ce qui
contrebalance en quelque sorte la Iégereté avec laquelle Shylock et Antonio ont conclu

leur accord. Il n'est d’ailleurs pas surprenant que ce soit Shylock qui propose la

69 B.J and Mary Sokol, op.cit., p. 75: “The basis of a debt could be not be mere words, such as a promise
to give a sum of money or to perform a deed in the future. However a debt could be validly founded on
words alone if there was an evident quid pro quo as well as a verbal agreement. Of course written
documents, if they existed, could be used to prove a debt, and these would have a much higher evidential
value than any verbal allegations (similarly, sealed deeds could not be overturned by unsealed documents
— see bonds) (...) Verbal agreements, and even gestural agreements are to this day used in commerce
(where ‘my word is my bond’)”

70 B.J et Mary Sokol, op.cit., v. sous “debt’, p. 75.

48



notarisation du contrat, puisque malgré la qualification par lui de la pénalité litigieuse
d’'une « plaisanterie », Shylock a néanmoins l'intention d’6ter la vie a Antonio a travers
cette plaisanterie. La notarisation du contrat serait donc une maniére pour Shylock de
sceller cet accord, de le rendre davantage irrévocable, renforcant ainsi 'impossibilité pour

Antonio d’échapper éventuellement a I'application de cette pénalité.

En ce qui concerne la teneur de cette pénalité, qui prévoit une atteinte a l'intégrité du
corps d’Antonio, il faut noter qu’a I'’époque de Shakespeare, porter atteinte au corps du
débiteur défaillant n’était pas illégal. En effet, selon B.J et Mary Sokol, cette loi était valide
a I'époque de Shakespeare, méme si elle était rarement appliquée, mais elle pouvait étre

allégée grace a un recours devant les tribunaux jugeant en équité ' :

« En fait, la tentative de vengeance de Shylock reflete les coutumes barbares de tribunaux
locaux de I'époque, qui décidaient de ‘punitions telles que la mutilation (...). Mais méme
dans les cours locales, les obligations accompagnées de pénalités étaient rarement
appliquées (...) donc méme des cours locales n’exigeaient que rarement I'exécution
forcée des obligations. Une des questions essentielles par rapport au Marchand de Venise
est de savoir si la loi représentée dans la piece considere la possibilité de ne pas exiger
la pénalité a Antonio, ou un recours en équité, et sinon, la raison pour laquelle un tel

recours n’est pas mentionné dans la piece. »

La pénalité de porter atteinte au corps du débiteur défaillant qui était en principe
juridiquement valable a I'époque de Shakespeare a depuis été interdite ; le défaut de
paiement par le débiteur (sauf cas trés exceptionnels) ne donne plus lieu a
emprisonnement, mais uniqguement a des dommages-intéréts pécuniaires. La source de

cette régle ancienne de pouvoir porter atteinte a I'intégrité corporelle du débiteur défaillant

71 op.cit., p.40 : « In fact, Shylock’s attempted revenge mirrors the barbaric customs of some early English
local or borough courts involving ‘punishments which included mutilation and allowed participation by the
victim’ (Selden Society, 1987, p.93). But even in such local courts ‘bonds with penalties were not always
enforced’ (...) So even local courts did not always enforce bonds. A crucial question about MV is whether
the law represented in the plays considers non-enforcement or equitable relief for Antonio, and if it does
not, why’.

49



remonte a I'époque romaine, et était connue sous le nom de la régle des « Douze

Tables » 72 :

« L'autre source a laquelle Shakespeare devait songer est la loi romaine des Douze
Tables, premier corpus de droit romain écrit, rédigé en 450 avant notre ere. La troisieme
table, relative aux débiteurs en défaut, se rapproche directement de notre affaire. On en
cite les principaux extraits :

- Une fois la dette reconnue ou l'affaire jugée en procées légitime, que le débiteur ait
30 jours pour payer ;

- Ensuite qu’il y ait mainmise sur lui ; qu'on le conduise devant le juge ;

- Sl ne satisfait pas au jugement ou si personne ne se porte garant pour lui en
justice, que le créancier le prenne, l'attache avec une corde ou des chaines d’'un
poids minimum de 15 livres, ou, s'il le veut, davantage ;

- A défaut d’arrangement, le débiteur est enchainé soixante jours ;

- Au troisieme jour du marché, il est puni de la peine capitale, ou d’étre vendu a
I'étranger, au-dela du Tibre ;

- Au troisieme jour du marché, qu’on le coupe en morceaux. S’ils en prennent plus

qu’il leur en est dd, que cela se fasse en toute impunité. »

Si Shakespeare s’inspire de cette loi 73, il est certain qu’il en questionne les limites aussi :
jusqu’ou peut aller la pénalité prévoyant l'atteinte a l'intégrité du corps du débiteur

défaillant ? La loi des Douze Tables ne semble pas avoir prévu des limites a cette régle,

72 F. Ost, op.cit. p.102.

73 Le droit anglais et la politique anglaise de I'’époque de Shakespeare étaient fortement imprégnés des
Romains et de la tradition romaine. A. Bloom Harry V. Jaffa rappellent a ce titre dans leur ouvrage précité,
p. 112, qu’ “A I'époque de Shakespeare, I'héritage de 'Empire romain était encore bien vivant, et on se
souvenait encore que la Grande Bretagne elle-méme avait fait partie de cet empire. Il y avait encore des
Césars au pouvoir, comme ce fut le cas jusqu'a la Premiere Guerre mondiale. Les seules nations que I'on
honorait de I'adjectif ‘civilisé’ étaient comprises dans les confins de cet ancien empire. Les principes du
droit étaient ou romains, ou dérivés du droit romain. L’enseignement des arts libéraux était en large part un
enseignement en langue romaine ; la philosophie et la poésie qui fournissaient les criteres permanents de
I'excellence étaient romaines ou avaient été léguées par les Romains. Point plus important encore : les
modéles de la grandeur politique, tant pour les individus que pour les nations, étaient romains. Bonne ou
mauvaise chose, la réussite des Romains était si étourdissante qu’elle ne pouvait manquer de faire
impression sur ceux qui s’intéressaient a la mise en place de systemes politiques dignes de ce nom. Cette
cité a elle seule avait conquis le monde et produit une multitude de héros jusqu'a la chute de la
République."

50



et prévoyait la possibilité de demander I'application de la peine capitale a I'égard du
débiteur défaillant. La pénalité prévue dans le contrat de Shylock et Antonio semble donc

étre conforme a la réglementation de I'’époque.

Ceci explique en partie le recours de Portia durant le proces a un argument « praeter
legem », qui est celui de la miséricorde, pour tenter de sauver la vie d’Antonio. La
convention des parties tenant lieu de loi prévoyant une pénalité excessive mais légale, et
Venise étant une république ou le doge est tenu de respecter les frontieres de la loi, Portia
ne pouvait a priori s’appuyer sur un argument proprement juridique pour dépouiller
Shylock de sa demande. Le fait que Shylock décide d’aller jusqu'a réclamer la vie
d’Antonio en application de la pénalité prévue au contrat n’avait en effet rien d’illégal en

SOi.

Il est important de noter cependant que 'affirmation selon laquelle le créancier pouvait
porter atteinte a l'intégrité du corps de son débiteur défaillant et pouvait méme aller
jusqu'a lui 6ter la vie ne fait pas 'unanimité chez les juristes. Pour D. Kornstein 74, il était
contraire a I'ordre public de stipuler dans un contrat qu’en cas de défaut d’exécution, le
débiteur pouvait subir la peine de mort par le créancier. Il n’est pourtant pas clair sur

quelle source se base cette approche.

L’intention de Shylock d’6ter la vie a Antonio en cas de violation de ses obligations, méme
si elle n’est pas déclarée dans le contrat, semble donc avoir été conforme a la loi, et ne
pouvait étre remise en cause par le tribunal pour irrégularité ou non-conformité a la loi.
Dans une des plus belles tirades de la piece, Shylock montre la symétrie entre son
intention de porter atteinte au corps d’Antonio — intention que les Vénitiens considéerent

inacceptable — et la possession d’un esclave, pratique acceptée par ceux-la méme qui

74 op.cit., p.70-71.

51



accusent Shylock d’étre inhumain pour avoir sollicité I'exécution de la pénalité contre

Antonio 7 :

SHYLOCK. — « Quel jugement craindrai-je, n‘ayant rien fait de mal ?
Vous avez parmi vous bien des esclaves achetés

Que, de méme que vos anes et vos chiens et vos mules,
Vous employez a des travaux bas et serviles

Parce que vous les avez achetés. Irai-je vous dire :
‘Libérez-les, mariez-les a vos héritieres,

Pourquoi suent-ils a porter des fardeaux ? Qu'ils aient
Des lits aussi doux que les vétres, que leur palais

Goute les mémes mets I’ Votre réponse sera :

‘Ces esclaves sont a nous.’ Je vous réponds de méme.
La livre de chair que jexige de lui

A été achetée cher. Elle est a moi. Je la veux. »

(MV 4.1.88-99)

Shylock compare cette régle a I'esclavage, et par cette extrapolation mettrait a pied
d’égalité I'extraction de la livre de chair du corps d’Antonio a la possession d’un esclave.
Cette extrapolation signifie en d’autres termes qu’interdire a Shylock d’exécuter la
pénalité sous prétexte qu’elle serait choquante et injuste, serait paradoxal, puisque
I'esclavage, pratique comparable, est pourtant permis a Venise. L’argument est juste d’un
point de vue de raisonnement juridique, et comme I'affirment B.J et Mary Sokol 78, cette
« remarque de Shylock sur l'esclavage souléve des questions probablement centrales

dans la piece, sur la distinction entre la vie humaine, la vie animale et les biens matériels

(...)»

75 Texte original en anglais: “Shylock. — What judgement shall | dread, doing no wrong? / You have among
you many a purchased slave /Which, like your asses and your dogs and mules / You use in abject and in
Slavish parts / Because you bought them. Shall | say to you / ‘Let them be free, marry them to your heirs.
/ Why sweat they under burdens? Let their beds / Be made as soft as yours, and let their palates / Be
seasoned with such viands’. You will answer / ‘The slaves are ours’. So do | answer. / The pound of flesh
which | demand of him / Is dearly bought. ‘Tis mine, and | will have it.”

76 op.cit., p.353: “Shylock’s remark on slavery raises questions perhaps central to the play over distinctions
of human life, animal life, and material goods (...)”

52



En outre, et contrairement a ce qu’ils laissent transparaitre, les Vénitiens ne donnent pas
une valeur aussi importante a la vie humaine gu’ils le prétendent, puisque la possession
d’un esclave, qu’ils assimilent a la possession d’'un bien matériel, ne les choque pas et
leur semble tout a fait normal et acceptable. Ce n’est que lorsque Shylock demande
I’exécution de la pénalité contre Antonio, qu’ils s’insurgent contre ce qu’ils qualifient de

demande inhumaine et sans pitié.

La véritable nature des rapports humains a Venise semble désormais claire pour
Shylock : Venise et le monde des affaires n’ont rien de la gentillesse et de la bonté
présumées d’Antonio et des autres protagonistes de la piece. Shylock est pour eux un
intrus qu’il faut exclure de Venise, ville qui tient elle-méme a un équilibre social
confondant la vie humaine avec les biens matériels. Shylock est un personnage non
seulement hai a cause de sa religion, mais aussi parce qu’il est le seul qui ne craint pas
de dénoncer cette hypocrisie. Il est évident que cette mise a nu de la société vénitienne
déplait a ceux qui ont largement contribué a I'établissement de I'ordre social et qui en
tirent les plus grands bénéfices. Shylock est un personnage que les Vénitiens se sentent
contraints de réduire au silence, ses propos sont considérés comme subversifs ou du

moins, déconstruisent I'ordre présumé a Venise.

La pénalité qui a été stipulée dans le contrat a par ailleurs souvent été confondue avec
une autre stipulation contractuelle, typique du contrat de prét, celle qui prévoit des intéréts
sur le prét. En effet, nombre de critiques et d’analyses de la piéce ont souvent développé
la notion de l'usure et les regles qui la régissaient a 'époque de Shakespeare. Or la
confusion entre la pénalité du défaut d’exécution et les intéréts s’appliquant sur le prét
est erronée. F. Ost a raison lorsqu’il dit que « pour une fois, Shylock va se passer des
intéréts. »”” Ce qui fait I'objet du litige entre Shylock et Antonio n’est pas l'intérét sur le

prét, mais le « forfeit» - c’est-a-dire la pénalité - qui a été stipulée. La différence

77 op. cit., p. 119.

53



principale entre les deux c’est que les intéréts s’accumulent durant la période
contractuelle, sans tenir compte du fait que le débiteur s’exécute ou pas lors de
I’échéance, alors que la pénalité ne s’applique que si le débiteur fait défaut au paiement

a I’échéance.

Imposer des intéréts sur un prét monétaire était équivalent a l'usure a I'époque de
Shakespeare et était condamné par les tribunaux ecclésiastiques, car « prendre de
I'argent pour avoir de l'argent était souvent vu avec dédain » et assimilé a un péché ;
'idée remonte a la tradition grecque, et c’est Aristote qui avait affirmé que « l'argent ne
devrait pas s’auto-engendrer » 8. Cependant, I'obtention de crédit étant devenue
primordiale dans I’Angleterre de Shakespeare’®, I'exclusivité de la compétence des
tribunaux ecclésiastiques pour connaitre des litiges relatifs aux préts avec intéréts s’est
allégée avec le temps, et les tribunaux jugeant en droit se sont considérés compétents et
ont assoupli l'interdiction des préts a intéréts. Les actions en justice dans le domaine de
lusure étaient en réalité plutdt rares dans I'’Angleterre de Shakespeare, et les
condamnations peu fréquentes, surtout quand les intéréts ne dépassaient pas le seuil de
10% 80 ;

78 B.J Sokol and Mary Sokol, op.cit., p. 387 :“Usury was the taking of interest on a loan of money. Aristotle
had denounced it, arguing that money should not breed (). The medieval church considered it a sin {(...)
Popularly, usury was often considered a serious offence, and usurers were demonized (...) Yet, as noted
under debt, fiscal credit was crucial for the economic well-being of Shakespeare’s society. Taking money
for the use of money was often viewed with distaste (...)”

79 V. supra, p.30-1.

80 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.387 et s. : « The Church courts in medieval England punished usury,
but their exclusive control over the practice was taken over by early modern statutory provisions of the
common law. A 1545 statute (37 Hen. VIII, ¢.9), although nominally punitive, effectively allowed the taking
of interest, as long as it was set at less than 10%. That was because this statute made usury punishable
as a praemunire only if interest was above 10%, and although it allowed the confiscation of lesser amounts
of interest this provision was not in practiced enforced, and became a “dead letter” eventually eliminated in
1623 (Holdsworth, 1903, vol.8, pp 110-11). Further statutes of 1571, 1597 and 1623 (13 Eliz., ¢.8, 39 Eliz.,
¢.19, and 21 Jac.l, c.17) renewed or slightly modified the 1545 Act. These early modern statutes reinforced
the common law’s jurisdiction over usury, despite the fact that all of them contained clauses reserving the
punishment of usury as a sin to the Church courts. In fact, actions in the Church courts on “usury causes”
became “quite rare” (Helmholz, 1990, p 161, also Houlbrooke, 1979, p.40, although Helmholz, 1987i, p
338, cites some).

54



« Les tribunaux ecclésiastiques dans I'Angleterre médiévale punissaient l'usure, mais le
contréle exclusif de la pratique était pris en charge par les régles écrites de la common law.
L’Acte de 1545 (...), méme s’il punissait 'usurier nominativement, permettait effectivement de
prendre des intéréts, tant qu’ils ne représentaient pas plus de 10%. C’était parce que cette
régle faisait de l'usure un acte punissable uniquement si I'intérét était de plus de 10%, et méme
si elle permettait la confiscation de montants d’intérét plus petits, elle ne fut pas appliquée en

pratique, elle devint ‘lettre morte’, éventuellement éliminée en 1623 (...)

Les Actes ultérieurs de 1571, 1597, et 1623, (...) renouvelerent et modifierent légerement
I’Acte de 1545. Ces lois écrites renforcerent la juridiction de la common law sur l'usure, malgré
le fait que toutes contenaient des clauses réservant la punition de I'usure comme un péché
aux tribunaux de I'Eglise. En fait, les actions en justice devant les cours ecclésiastiques dans

le domaine de I'usure devinrent plutét rares (...) »

Cependant, préter de I'argent avec une pénalité en cas de défaut de paiement comme

dans le cas du contrat de prét entre Shylock et Antonio n’était pas assimilé a de l'usure

et n’était donc pas interdit. La pénalité pouvait par ailleurs étre allégée au cas ou elle

serait extravagante par les tribunaux jugeant en équité, tribunaux distincts des tribunaux

ecclésiastiques ou de common law 8’ :

« Méme si des troubles occasionnels étaient exprimés dans la loi du 14eme siecle, préter
avec des obligations conditionnelles accompagnées d’une pénalité n’était également pas
considéré comme de lusure par le droit anglais (...) Par contre, a I'époque de
Shakespeare, la ‘Chancellor’s Court’ qui jugeait en équité allégeait la peine si la pénalité

était trop sévere. »

La question principale qui se pose a cet égard, et pour laquelle il n’y a pas de réponse

claire, est, pourquoi Antonio n’aurait pas eu recours aux tribunaux jugeant en équité pour

81 B.J Sokol and Mary Sokol, op.cit., p. 387: “(...)Although occasional disquiet was expressed in case law
of the fourteenth century, lending on conditional bonds with penalties was also not treated by the English
law as usury (see Baker; 1990b, p.370; Simpson, 1966, pp. 412-15). However, by Shakespeare’s time the
Chancellor’s Court of equity was giving relief if these penalties were unreasonably high”.

55



alléger la pénalité extravagante 82. Cette question sera traitée dans la deuxieme partie

relative au proces et au jugement rendu contre Shylock.

Deuxiéme Partie : Le litige, le proceés et le jugement rendu contre

Shylock

La partie de la piece la plus intéressante pour un juriste est sans doute la scéne du
proces, ce qui explique I'affirmation de René Girard que c’est le sens que I'on donne au
jugement qui détermine la lecture de la piece 8. Daniel Kornstein I'a bien relevé aussi,
quand il affirme que la capacité a percevoir 'injustice du jugement rendu contre Shylock
permet d’explorer une lecture plus profonde la piéce et de comprendre I'essentiel du

message qu’elle transmet 8+ :

« La majorité voit la piece comme tel : le vilain Shylock aurait été vaincu par la bonne et
sage Portia. Tout comme les prétendants malheureux de Portia, la majorité des
commentateurs se sont donc contenté de faire une lecture superficielle de la scene du
proceés (...) Mais la minorité voit bien que Shylock est victime d’une injustice, et parvient
ainsi a mieux suivre le theme de la piece. Une telle lecture est conforme au texte de
Shakespeare et comme Bassanio a fait le bon choix de la cassette, elle va au-dela des

apparences, vers l'essentiel. »

82 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.387-8 : "Among the plays there is also one major presentation of
professional moneylending in a context that leaves Shakespeare’s critics divided. Shylock complains
bitterly of Antonio’s public denunciation of ‘me, my bargains, and my well-won thrift - / Which he calls
interest’ (MV 1.3.48-9), and is offended that Antonio ; was wont to call me usurer: let him look to his bond’
(3.1.43-4). As we have noted above, advancing money on conditional bonds was not subject to usury
restrictions. But if the terms of a penalty were extreme as in Shylock’s bond, equity could intervene.”

83 V. supra, p.17.

84 op.cit., p. 79: “ The majority view — that Shylock is a villain routed by a good and wise Portia — is what the
play appears to support. Like Portia’s failed suitors, the majority commentators are taken in by surface
features of the trial scene: ‘The seeming truth which cunning times put on / to entrap the wisest’ (3.2.100-
101). This overwhelming majority ignores Shakespeare’s warning, from the mouth of another failed suitor
(Aragon), about ‘the fool multitude, that choose by show, / Not learning more than the fond eye doth teach,
/ Which pries not to th’ interior’ (2.9.25-27). But the minority view — that Shylock is a victim of injustice —
follows more closely the theme of the play, wholly accords with Shakespeare’s text, and like Bassanio’s
correct choice of the lead casket, goes behind appearances to essence.”

56



Il est intéressant de noter que I'un des thémes centraux de la piece, a savoir la
miséricorde, est tout a fait a I'antipode du jugement manifestement injuste rendu a I’égard
de Shylock. Face a cette injustice, Shylock se montre passif et résigné a la fin de la piece,
et ce contraste avec la ténacité du combattant dont il fait preuve tout au long de la piéce
marque sa défaite face a la supériorité de l'ordre social consacrée dans le jugement.
Cette attitude de Shylock a parfois soulevé des réactions émouvantes des critiques et
des spectateurs de la piéce, qui se sont demandés a juste titre si le jugement rendu n’était
finalement pas un mauvais jugement, qui échoue a rétablir une situation juste et

équitable® :

« Le jugement de Shakespeare peut-il étre erroné ? Je ne me suis jamais satisfait de la
fin du Marchand de Venise, en lisant la piéce ou en la regardant. La défaite de Shylock
me semble d’une rapidité brutale, et ses plaintes et sa peine sont insuffisamment
exprimées. Je me souviens d’une description, ou d’'une performance de Laurence Olivier,
dans laquelle, apres I'expulsion de Shylock a la fin du quatrieme acte, on I'entend hurler
un long cri. Mais je suis suffisamment persuadé par Shylock qui quitte la scéne en disant
qu'il se sent malade, et je Iimagine mal avec assez d’énergie pour se mettre a crier. Je le
percois, avec ses mots ‘je suis satisfait’ (4.1.391) — comme étant spirituellement
handicapé, sans émotion ou compréhension reconnaissable, méme pas en colére ou

méprisant.»

Le jugement est cruel a un point tel que Shylock se retire, et son « | am content » (« je
suis satisfait ») n’est finalement qu’une révérence tragique d’un personnage que I'on vient

d’anéantir, son exclusion ou son expulsion un constat qu’il n’est désormais plus capable

85 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre de Stanley Cavell, “Saying in
The Merchant of Venice”, part IV, chap.12, p.2: “Can Shakespeare’s judgment ever be wrong? | have never
satisfied myself about the ending of The Merchant of Venice, reading it or attending it. Shylock’s defeat has
kept seeming to me to be abruptly pat and his thwarting and grief to go insufficiently expressed. | seem to
recall, or recall the description of, a performance of Laurence Olivier’s in which, after Shylock’s expulsion
at the end of act 4, he is heard to utter a long scream. But | am sufficiently convinced by Shylock’s taking
his departure on saying he is sick that | do not imagine him to have available energy enough to scream. |
perceive him, with his penultimate words— ‘1 am content’ (4.1.391) —as spiritually disabled, without
recognizable emotion or comprehension, not even angry or contemptuous. | do not regard this as a
particularly contentious observation (it is probably not clear enough to be so), but | am concerned to
understand what causes this perception and to ask how it might plausibly be played.”

57



de mettre en ceuvre ses « anciens pouvoirs », et son silence une preuve de I'impossibilité
dans laquelle il a été mis de « participer a I'expérience humaine » 8. C’est pourtant
Shylock qui introduit I'instance, en saisissant le doge pour obtenir I'exécution de la
pénalité prévue dans le contrat de prét, suite a la défaillance d’Antonio de lui rembourser
le prét a son échéance. Malgré les propositions répétées d’Antonio et de ses amis de
rembourser le prét a Shylock aprés la date d’échéance majoré des intéréts de retard,
Shylock est intransigeant, il n’accepte aucune autre solution a part faire exécuter la
pénalité contre Antonio et extraire une livre de chair de son corps, plus précisément du
plus prés de son cceur. L’intention véritable de Shylock est désormais déclarée : Antonio
doit mourir. Paul Raffield fait un commentaire intéressant sur ce point qui confirme que le
contrat ne constitue qu’un instrument d’animosité pour les parties ; Raffield précise que
demander I'exécution de la pénalité au lieu du remboursement du prét montre que ce qui
est en jeu n’est pas le consentement ou I'accord des parties, en d’autres termes, le lien
qui les unit, mais la punition du débiteur ayant manqué a son engagement &’. L’attitude
de Shylock est donc une attitude punitive, par opposition a I'attitude d’'un créancier de

bonne foi qui cherche en premier lieu a obtenir le recouvrement de sa créance.

Face a cette demande de Shylock, Antonio ne semble faire aucune objection. La
premiére question qui se pose pour un juriste est la suivante : Pourquoi Shylock saisit-il
le doge pour faire exécuter la pénalité, alors qu’Antonio renonce a se défendre contre les

réclamations de Shylock et se résigne trés vite a I'exécution de la pénalité ?

ANTONIO. — « Laissez-le.

Je ne le poursuivrai plus de prieres inutiles.

86 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Stanley Cavell, p.4:
“If nothing matters, there is no cause for Speech (...) This is how | answer my opening question about
Shakespeare’s judgment in his calibration of Shylock’s decline in the scene of his exclusion or expulsion. |
take it that we are to perceive Shylock’s ending, his continued mere repetition of words he once upon a
time could mean and could use to effect in confronting others, as showing him now working to cover the
vanishing powers, or the increasing consciousness of the emptiness, the suffocation, of his possibility of
speech; put otherwise, showing him becoming drained of the effort to continue assuming, to the extent he
has ever assumed, participation in the human.”

87 op.cit., p. 57.

58



Il en veut a ma vie. Je connais ses raisons :

J'ai souvent délivré de ses confiscations

Bien des gens qui venaient gemir aupres de moi.
C’est pourquoi il me hait. » 88

(MV 3.4.19-24)

En général, le créancier ne saisit le juge que si le débiteur refuse de s’exécuter. En
d’autres termes, Shylock n’avait pas besoin — du moins d’un point de vue purement
juridique — de saisir le doge et de faire un proces a Antonio qui a trés vite accepté de
livrer son corps et sa vie a Shylock. En effet, Antonio — dans son attitude sacrificielle —
décide qu’il est perdant avant méme l'introduction du procés par Shylock. Le recours au
doge de la part de Shylock semble s’inscrire dans un effet de drame ; méme si légalement
rien ne s’y oppose, la piece n’aurait tout de méme pas eu le méme effet si Shylock avait
pris une livre de chair et tué Antonio dans une scéne intime, sans témoins et sans public
et surtout, sans I'approbation de I'ordre de Venise représenté par le pouvoir judiciaire du
doge. Demander au doge de lui donner le droit de tuer Antonio, a travers un jugement
rendu en faveur de Shylock avait en effet beaucoup plus de valeur qu’une exécution

« privée » du contrat et de la pénalité.

Par ailleurs, la position de résignation d’Antonio est affichée tout au long du proceés et des

le début du proces, il affirme qu’il est prét a exécuter la pénalité &° :

ANTONIO. — « On me I'a dit,

88 Texte original en anglais: “Antonio. — Let him alone. / I'll follow him no more with bootless prayers./ He
seeks my life. His reason well | know:/ | oft delivered from his forfeitures / Many tha have a t times made
moan to me./ Therefore he hates me.” Et un peu plus loin : “Antonio. — The duke cannot deny the course
of law. / For the commodity that strangers have / With us in Venice, if it be denied, / Will much impeach the
justice of his state, / Since that the trade and profit of the city / Consisteth of all nations. Therefore go. /
These griefs and losses have so bated me, / That | shall hardly spare a pound of flesh / Tomorrow to my
bloody creditor.— / Well, jailer, on.—Pray God Bassanio, come / To see me pay his debt, and then | care
not.”

89 Texte original en anglais: “Antonio. — | have heard / Your grace hath ta'en great pains to qualify / His
rigorous course. But since he stands obdurate / And that no lawful means can carry me / Out of his envy’s
reach, | do oppose / My patience to his fury, and am armed / To suffer with a quietness of spirit / The very
tyranny and rage of his”.

59



Votre Gréce s’est donnée grande peine pour moderer
Son implacable cours, mais puisqu’on ne peut le fléchir
Et qu'il n’existe aucun moyen légal

Qui me mette a I'abri de sa haine, j'oppose donc

Ma patience a sa rage et me prépare

A supporter d’une d&me sereine

Jusqu'a sa sauvagerie et jusqua sa fureur. »

(MV 4.1.6-12)

L’absence de défense d’Antonio souléve une autre question : Un défendeur qui ne
souhaite pas se défendre ne nomme pas en général d’avocat pour le représenter. Et
méme s’il en nomme — ce qui est paradoxal avec son aveu que le demandeur est en droit
d’obtenir sa réclamation — I'avocat ne peut tout de méme pas aller au-dela des demandes
du défendeur et le défendre malgré lui. Pourtant, les amis d’Antonio, dans une attitude
« plus royaliste que le roi », prennent sa défense contre Shylock allant ainsi au-dela de
la volonté de celui qu’ils défendent, et cette attitude paradoxale aurait d( étre censurée
par le doge. Or ce dernier apparait lui aussi comme un défenseur d’Antonio, devenant

ainsi a la fois juge et partie au proceés.

1) Le doge, juge et partie au procés

Deés le début de la scéne du proces (Acte 4, scéne 1), le doge apparait comme une partie
au proces et non comme un juge impartial. La scéne commence par le doge qui discute
avec Antonio avant I'arrivée de Shylock (violant déja son impartialité) et la conversation
réveéle que le doge favorise une partie a l'autre, et va méme jusqu'a opter pour un

vocabulaire brutal pour qualifier Shylock en I'absence de ce dernier °°:

LE DOGE - « Alors, Antonio est-il la ?

9 Texte original en anglais: “Duke. — What, is Antonio here? / Antonio. — Ready, so please your grace. /
Duke. — | am sorry for thee. Thou art come to answer / A stony adversary, an inhuman wretch / Uncapable
of pity, void and empty / From any dram of mercy”.

60



ANTONIO — Présent, s’il plait a Votre Grace.

LE DOGE - Je suis navré pour toi. Tu es venu te défendre
Contre un dur adversaire, un misérable sans cceur,

Fermé a la pitié, exempt et dépourvu

De toute miséricorde. »

(MV 4.1.1-5)

Des le début, le terme « mercy » ou « miséricorde » apparait, et c’est le doge qui est le
premier a le mentionner. Il est tout a fait inattendu qu’un juge, avant le proces, c’est-a-
dire avant méme avoir entendu les parties, évoque au défendeur la miséricorde que le
demandeur devrait lui accorder. En termes juridiques, le premier principe qui aurait été
violé a I’égard de Shylock des le début du procés serait le principe du contradictoire qui
interdit au juge de communiquer avec une partie sans la présence de la partie adverse,
et violant ainsi I'égalité des chances des parties au proces. Le second principe violé par
le doge a travers cette réplique serait celui de I'impartialité du juge, garantie principale
d’'un proces équitable. Son affirmation qu’il a été « attristé » par la nouvelle et par le
proces intenté par Shylock contre Antonio est une preuve incontestable qu’il n’est ni
neutre ni objectif par rapport au conflit dont il est saisi. Il aurait d0 dans un tel cas se
désister et s’écarter du proces, mais ce n’est pas du tout ce que le doge entreprend, il
considére au contraire que son absence d’'impartialité ne constitue pas une entrave au
bon déroulement du proces, et va méme jusqu’a moraliser le défendeur et faire appel a

son sens de la pitié et de la miséricorde.

Dans l'adaptation de la piéce faite par la BBC, la mise en scéne du début du procés est
tres expressive : Shylock n’est pas encore arrivé, et le doge dialogue avec Antonio. Le
doge est d’abord assis sur sa chaise et puis se leéve et s’approche d’Antonio pour partager
avec lui ses sentiments a I'’égard de I'action en justice intentée contre lui par Shylock. La
conversation achevée, le doge reprend sa place. En se levant de sa chaise pour
communiquer avec Antonio avant l'arrivée de Shylock, le doge aurait donc quitté sa
fonction de juge en faisant un aparté avec Antonio, et se serait joint au défendeur,

devenant ainsi lui-méme une partie au proces. Philippe Raynaud rappelle a ce titre les

61



mots de Lord Norman « aucun juge raisonnable désirant obtenir un compromis ne
commence par assurer la partie qu'il cherche a convaincre de la certitude du succes,

aucun juge équitable ne donnerait pareilles assurances en les sachant fausses. »9

Shylock, pourtant demandeur au proces, est accusé des le début du procés non pas
d’avoir violé la loi, mais de ne pas se montrer miséricordieux et d’étre sans pitié a I'’égard
de son défendeur. Il ne s’agit donc pas d’un acte illégal qui lui est imputé, mais d’un acte
immoral. L’entrée de Shylock sur scene pour démarrer le proces, avec tant d’ennemis sur
place, dont le doge lui-méme, fait d’ailleurs penser au chatiment public. Une affaire qui
fait tant de bruit aurait poussé un juge raisonnable a faire le proces en huis clos afin de
ne pas étre influencé par I'opinion du public et conserver la neutralité de sa conviction

personnelle. Or le doge insiste a ce que Shylock soit présent devant tous % :

« Que quelqu’un fasse venir le Juif devant cette cour ! (...) Faites-lui de la place et qu'il
se tienne en face de nous. »
(MV 4.1.13-15)

On a souvent déduit de cette phrase la nécessité de la comparution personnelle du
demandeur, alors que cette notion, applicable en droit pénal et au défendeur, ne I'est pas
en droit civil et au demandeur, comme c’est le cas dans le proces opposant Shylock a
Antonio. La tirade du doge qui fait démarrer le proces transforme Shylock en
défendeur, le doge l'accusant expressément d’étre cruel a I'’égard d’Antonio. Aucune
notion de droit n’est invoquée, le doge ne fait aucune référence au contrat, ni aux termes
qui y sont stipulés. Ses propos manquent de base Iégale, et toute mention du droit de
Shylock de se faire rembourser le prét qu’il a consenti a Antonio est complétement

absente 93 :

91 Philippe Raynaud, cours sur Shakespeare et le Droit, Université Paris Il Assas, M2 en Philosophie du
droit et droit politique, année 2013-2014, cité par John Russell Brown dans I’édition Arden de 1955
(Londres, Methuen, 1955, trad. in CFL, tome 4, p. 580).

92 Texte anglais original: “Go on, and call the Jew into the court (.....) Make room and let him stand before
our face.”

9 Texte original en anglais: “Shylock, the world thinks, and I think so too, / That thou but lead’st this fashion
of thy malice / To the last hour of act, and then 'tis thought / Thou'lt show thy mercy and remorse more

62



LE DOGE - « (...) Shylock, de l'avis de tous — et du mien également —
Tu n'adoptes cette apparence de méchanceté

Que jusqu’au dernier moment, et on pense qualors
Miséricorde et pitié seront plus étonnantes

Que ne l'est ton apparente et étrange cruaute,

Et qu’au lieu, comme maintenant, d’exiger la sanction —
Qui est une livre de chair de ce pauvre marchand —

Tu ne voudras pas seulement remettre le dédit,

Mais, mad par amitié et humaine bienveillance,

Tu lui feras gréce de la moitié du principal.

En jetant un regard de pitié sur les pertes

Qui se sont réecemment accumulés sur lui,

Suffisantes pour ruiner un royal marchand

Et arracher de la compassion sur son sort

A des poitrines d’airain et des coeurs durs comme pierre,
A des Turcs insensibles et des Tartares qui n'ont
Jamais appris les devoirs de la douce courtoisie.

Nous attendons tous, Juif, une réponse bienveillante. »
(MV 4.1.15-33)

C’est en général au demandeur de commencer par exposer sa demande pour démontrer
que le défendeur a porté atteinte a ses droits. En exposant le conflit de la maniére dont il
I'a fait, le doge aurait pris la place du demandeur, au nom de tous les Vénitiens présents
(« Nous attendons tous, Juif, une réponse bienveillante »), et inversé les réles ; il fait de
Shylock le défendeur qui doit de surcroit justifier sa demande d’obtenir I'exécution de la
pénalité ainsi que son manque d’empathie envers Antonio. Ce qui est d’ores et déja

critiquable d’un point de vue juridique, c’est que le droit pour le demandeur de demander

strange / Than is thy strange apparent cruelty, / And where thou now exacts the penalty— / Which is a
pound of this poor merchant’s flesh— / Thou wilt not only loose the forfeiture / But—touched with human
gentleness and love,— / Forgive a moiety of the principal, / Glancing an eye of pity on his losses / That
have of late so huddled on his back / Eno' to press a royal merchant down / And pluck commiseration of
his state / From brassy bosoms and rough hearts of flint, / From stubborn Turks and Tartars never trained
/ To offices of tender courtesy. / We all expect a gentle answer, Jew”.

63



I’exécution forcée du contrat semble étre assimilée par le doge a une agression commise
par le demandeur au procés contre son défendeur. Cette approche contrevient a la
logique judiciaire mais aussi au droit de I'époque. En effet, la procédure judiciaire a
’époque de Shakespeare admettait déja le principe selon lequel c’est au débiteur
défaillant de justifier la raison pour laquelle il n’a pas remboursé la dette, et non au

demandeur de justifier la raison pour laquelle il demande I'exécution du contrat 4 :

« La charge de la preuve incombait au débiteur qui devait se défendre contre I'exécution
de la pénalité, et non sur le créancier pour obtenir 'exécution de la condition prévue au

contrat. »

C’est dans cette logique d’inversion des rbles amorcée par le doge, que Portia, déguisée
en « civil doctor », interviendra dans le proces. Les « civil doctors » ou « docteurs civils »
dans une traduction littérale, étaient des avocats spécialisés en droit civil romain qui
intervenaient dans des procés ou la loi romaine était applicable, mais leur nombre semble
avoir été bien plus restreint et la place qu’ils occupaient moins importante que les avocats

spécialisés en common law :

« Les avocats qui pratiquaient le droit civil romain (principalement dans les cours
ecclésiastiques) étaient appelés des docteurs civils, ou civilistes. lls étaient gradués
d’Oxford ou de Cambridge et avaient parfois étudié dans dautres universités
continentales, européennes pour la plupart. Ces avocats étaient membres du parlement
des “Docteurs”, fondé a la fin du 15eme siecle. Au temps de Shakespeare, ces avocats
étaient en gros moins importants et moins nombreux que les avocats de common law,

dont le nombre se montait probablement entre deux cent et deux mille.(...) » 9

94 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.37 : “The legal onus was on the debtor to defend against the penalty,
not on the creditor to enforce the condition (Simpson, 1966, p. 397)”.

95 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.50: “civil doctor (A) Lawyers who practised Roman civil law (mainly in
the ecclesiastical courts) were known as civilians, or civil doctors. They were graduated of Oxford or
Cambridge and sometimes had studied at other continental European Universities. Civilians were members
of Doctor’s Commons, founded in the late fifteenth century (...) However in Shakespeare’s age civilians
were altogether less important and less numerous than common lawyers, probably numbering some two
hundred to about two thousand common lawyers (...)”

64



« (...) Le mot “avocat” embrassait plus d’un type de praticien légal, chacun ayant des
fonctions différentes. Shakespeare mentionne deux types de praticiens, le procureur et
I'avocat de droit civil ou "docteur civil", tout en utilisant parfois I'appéellation avocat(s).

La principale différence entre avocats était ceux qui pratiquaient la common law de ceux

qui pratiquaient la loi civile dérivée du code Justinien (...) » %

Le recours par le doge a un avocat civiliste semble étre en conformité avec la pratique
de I'’époque, ou les tribunaux anglais qui faisaient application de la loi romaine (ce qui
étaient notamment le cas dans les litiges entre marchands®’) consultaient parfois ces
avocats, considérés comme des experts de la loi civile, pour les aider a interpréter et

appliquer la loi applicable au litige :

« Les juges de la common law, appelaient des experts de la loi civile ou loi romaine pour
des consultations aux tribunaux. Dans la piéce, l'introduction d’'un expert légal pour aider
le juge ainsi que Portia qui participait de maniere active a l'interrogation de Shylock,
dérivait de la loi civile, ou loi romaine. La loi romaine était pratiquée dans certains

tribunaux du 16eme siécle en Angleterre, comme la Cour Admiralty (...) »%

« (...) quand les procés de marchands avaient lieu, il était normal pour les tribunaux de
consulter un avocat civiliste. C’est précisément ce que fait le doge dans Le Marchand de

Venise, bien plus tét qu'en 1611. » 9°

9 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.193-194: “In early modern England, the term ‘lawyer’ embraced more
than one kind of legal practitioner, each performing different functions. Shakespeare mentions two types of
practitioners by name, the attorney, and the civilian lawyer or civil doctor, as well as using the appellation
lawyer(s). The main division among lawyers was between those who practiced the common law and those
who practiced the civil law derived from Justinian’s Corpus Juris Civilis. Attorneys, solicitors, utter-barristers
and serjeants-at-law were common lawyers, while civil doctors were the inheritors of the classical law
tradition (...)”

97 V. supra, Introduction.

98 Christina G. Waldman, op.cit., p. 23: “Common law judges called civilian, or Roman law, experts to
consult them in law courts. In the play, the bringing in of a legal expert to advise the judge as well as Portia’s
taking an active role in the questioning of Shylock, derived from Roman or civil law. Roman law was
practiced in some sixteenth-century English courts, such ‘as admiralty’. The fictional Bellario is an Italian
jurist which means he is an expert in the civilian or Roman law, i.e. that based on the Sixth Century Roman
Emperor Justinian’s Corpus Juris Civilis. Canon law (ecclesiastical law), too, and its interpretation, was
based to a great extent on Justinian’s law as well’.

9 Christina G. Waldman, op.cit., p.51: “when hearing merchant cases, it was all right for [courts] to consult
a civilian doctor of laws. That is, of course precisely what the Duke does in The Merchant of Venice, much
earlier than 1611”.

65



Portia, faisant de nouveau preuve de ruse, prend la place de Balthasar, 'expert Iégal que
le doge avait appelé au proceés, se déguise en civil doctor, et intervient au proces
apparemment pour donner son expertise juridique, mais son dessein caché est celui de
sauver la vie d’Antonio et de sanctionner Shylock. Sous son déguisement, Portia joue
donc trois roles a la fois : elle est dans I'apparence I'expert juridique sollicité pour donner
son avis sur la pénalité et son interprétation, mais en réalité elle intervient au procés pour
défendre Antonio et lui sauver la vie et finit par remplacer le doge en rendant elle-méme
un jugement final contre Shylock. Portia commet au moins une usurpation du titre de civil
doctor, et comme le doge, elle n’est pas impartiale, mais au contraire, cherche a trouver

I’explication juridique qui justifie sa réelle intention d’acquitter Antonio et de punir Shylock.

La ruse de Portia commence par une reconnaissance du droit de Shylock de demander
I'application de la pénalité dans les termes prévus au contrat, ne trouvant pas a priori une
interprétation juridique qui permette de sauver Antonio. Cette approbation préliminaire de
la demande de Shylock par Portia suscite I'enthousiasme de ce dernier. Il va jusqu'a
attribuer a Portia la qualité de juge, “wise young judge’ ou “you are a worthy judge” ou
encore “Oh noble judge’, “most rightful judge’, “most learned judge”. Mais il ne s’agit que
d’un piége tendu a Shylock, et Portia ne tarde pas a s’aligner a la position prise par le
doge, et a demander a Shylock de se montrer miséricordieux envers Antonio. Shylock
doit désormais se défendre devant des juges qui manquent de neutralité, et ce n’est pas
le contrat qui va le sauver, I'accusation principale qui est formulée contre lui se basant
sur un critére moral, que les Vénitiens estiment étre supérieure a la loi. Si comme Allan
Bloom l'affirme, « Tout juge doit croire qu’il connait les principes de justice et qu’il est
personnellement désintéressé vis-a-vis des personnes qu’il juge »', il est difficile de
croire que le doge de Venise ou Portia étaient désintéressés du conflit entre Shylock et

Antonio, et leur part d’arbitraire apparait dés le début du proces.

100 op. cit. p. 92.

66



Les accusations portées contre Shylock par les Vénitiens sont d’ordre biblique, et comme
laffirme R. Lemon, « du moment que les citoyens Veénitiens accusaient Shylock de
transgresser '’humain et la loi biblique, il semblait naturel de refuser la demande
d’exécution de son contrat, jugée illégitime. » 191 Le contrat que Shylock et Antonio ont
signé n’est pas invoqué par les juges qui sont néanmoins censé interpréter la volonté des
parties telle qu’elle apparait dans le contrat. La premiére attitude des Vénitiens est de
faire compléetement fi de I'instrument juridique pourtant essentiel dans la résolution du
conflit. Shylock a été critiqué pour s’étre accroché a la lettre du contrat, mais en réalité il
est le seul a avoir invoqué le contrat des le début du proces. Contrairement aux Vénitiens,
sa demande ne se base pas sur un critere extérieur a la loi, et il n’est pas exagéré
d’affirmer qu’en négligeant completement le contrat et en implorant la miséricorde de
Shylock, les Vénitiens auraient eux-mémes été coupables de violation de la convention
des parties qui tient lieu de loi. Shylock est pris au piége, le contrat ne pouvant suffire
pour le défendre contre un pouvoir qui invoque une notion biblique a la place de la loi.
Comme dit R. Lemon, du moment qu’il est percu comme inhumain, les Vénitiens n’allaient
jamais accepter d’accorder I'exécution du contrat a Shylock et ce dernier apparait donc
comme perdant dés le début du procés. Le savait-il quand il dit a Bassanio, avant méme
d’entamer le proces, qu'il insiste a faire un procés méme perdant (« a losing suit ») a
Antonio ?

« Ainsi je n’ai aucune raison (ni ne veux en donner,

Sinon une haine résolue, un solide dégodt

Que j'ai pour Antonio) qui fait que je poursuis

Un procés sans profit contre lui. Est-ce répondre ? »192

(MV 4.1.58-61)

101 Rebecca Lemon, op.cit., p. 563: “Since Venetian citizens accuse Shylock of transgressing human and
biblical law, it would seem natural to overturn his contract as illegitimate. This is the position that Bassanio
takes when he pleads with Balthasar: | beseech you / Wrest once the law to your authority. / To do a great
right, do a little wrong, / And curb this cruel devil of his will. (4.1.211-14) The authority of Balthasar, he
argues, should supersede the law, transcending problematic positive law (i.e. written, earthly law), in the
name of the superior moral authority, the ‘great right’ of Venetian Christians. Nevertheless Shylock, the
Duke, and Portia uphold the contract — it may be murderous but in terms of Venetian law it is legitimate
(...)”

102 Texte original en anglais: “So can I give no reason, nor | will not / (More than a lodged hate and a certain
loathing / | bear Antonio), that I follow thus / A losing suit against him. Are you answered?”

67



Je ne me suis rendue compte de l'importance de cette phrase de Shylock qu’aprés
plusieurs lectures de la piéce: Shylock se doutait, méme avant d’entamer un proces
contre Antonio, qu’il risquait d’étre pris au piege. Ceci ajoute a I'importance symbolique
du proces, en rappelant que d’un point de vue processuel, Shylock n’était pas obligé
d’intenter un proceés a Antonio pour satisfaire sa demande, ce dernier ayant accepté
d’exécuter la pénalité sans objection. Shylock semblait savoir qu’en entamant ce proces,
il était question soit de tuer Antonio en obtenant I'exécution de la pénalité, soit d’étre lui-
méme éliminé. Le proces apparait ainsi comme un duel, dans lequel Antonio bénéficie
d’'un avantage majeur par rapport a Shylock : la force du soutien de la majorité des
Vénitiens. Le pouvoir en place auquel Shylock demande justice, est en réalité un pouvoir
biaisé qui cherche a préserver 'ordre social prédominant et a éliminer les voix dissidentes

comme celle de Shylock.

)] La miséricorde et la loi

Les pieces de Shakespeare soulevent des questions qui n’ont cessé d’étre d’actualité au
fil du temps. L’insistance de Shylock a faire appliquer la pénalité prévue au contrat, aussi
sévere soit-elle, rappelle I'adage latin « Dura lex sed lex », « la loi est dure mais c’est la
loi ». Si la loi est en général équitable, qu’en est-il lorsque la loi, ou la convention des
parties qui tient lieu de loi, conduit désormais a une solution manifestement inéquitable ?
La tache du juge est-elle réellement remplie au cas ou il se contenterait d’appliquer la
regle de droit et de résoudre le litige, sans se soucier de savoir si la solution retenue est
juste et équitable ? La tache de juger n’a cessé de faire appel a des notions qui

transcendent la regle écrite et la lettre de la loi 193; si le juge doit rester impartial et objectif,

103 | a tension entre la loi écrite et '’équité continue de faire I'objet de débats en philosophie du droit (v. not.,
Henri Mazeaud, « Les notions de ‘droit’, de ‘justice’ et d’ ‘équité’ », Revue internationale de droit comparé,
Vol. 8 No. 3, Juillet-septembre 1956), et s’est infiltrée dans plusieurs domaines du droit, comme par
exemple dans le droit de I'arbitrage, mode alternatif de résolution des litiges. A cété de I'arbitrage en droit
dans lequel I'arbitre, comme le juge, se doit d’appliquer la loi, un autre type d’arbitrage a été créé, a savoir
I’arbitrage « ex aequo et bono », ce qui veut dire un arbitrage « en équité ». Si les parties confient a I'arbitre
la mission de juger en équité, ce dernier ne doit tenir compte du texte de loi qu’au cas ou il apporterait la

68



ce principe ne doit pas aller a I'encontre de la bonne résolution du litige, laquelle fait
nécessairement appel dans certaines situations a son pouvoir d’appréciation personnelle.
Le juge se doit parfois de s’inspirer de notions supérieures a la loi et qui constituent des
sources indirectes de la régle écrite, sans pour autant qu’il tombe dans l'arbitraire. La
question de la loi écrite dont I'application par le juge méene a une résolution insatisfaisante
du litige et a une situation manifestement injuste a I'’égard de I'une des parties, remonte
a la tragédie grecque. Antigone a introduit ce qu’on a plus tard désigné par le « droit
naturel », ce droit non écrit qui transcende la regle écrite, qui s’impose a elle, et qui a été
consacré par la suite par des principes fondamentaux supérieurs a la loi. Antigone a
désobéi a Créon, elle creuse la terre pour y enterrer son frere, ce sont les traces de boue
sous ses ongles qui la trahiront, son corps est mis au service de sa désobéissance et
C’est grace a cette désobéissance que le principe relatif au droit a la sépulture a été
éventuellement consacré par le droit naturel. Antonio de son cété met son corps au
service du sacrifice, il veut donner sa vie pour montrer qu’il est un bon chrétien (« I'll pay
it instantly, with all my heart » (MV 4.1.275), « Je la paierai sur-le-champ et cela de tout
cceur »), et le doge et Portia ne font appel a la miséricorde que pour le sauver. Ce recours
a une valeur morale, intervenant dans le seul but de sauver une partie au proces tout en
ignorant completement les intéréts de la deuxieme partie, n’offre aucune avancée au
niveau du droit. Portia et le doge ne font pas appel a la miséricorde comme Antigone fait
appel a ’lhumanité de Créon, refuser que le corps du mort se décompose sous les regards
des citoyens, et s’obstiner a I'enterrer est d’'une importance qui transcende les époques,
et qui reléve des droits inhérents a la personne. Ce n’est pas du tout, malgré la tres belle
tirade de Portia sur la miséricorde dans Le Marchand de Venise, ce qu’elle cherche a
réaliser en voulant sauver Antonio, puisque comme le doge, sa conviction est biaisée.

Portia et le doge vont tous les deux de la prémisse que les deux parties au proces ne

preuve que I'application de la loi ménerait & une solution équitable du litige. L’arbitre se doit dans un tel cas
de motiver la sentence arbitrale de maniére a démontrer clairement en quoi I'application de la loi est en soi
équitable et aurait donc justifié la décision du juge d’appliquer la loi écrite plutot que de juger selon le sens
de I'équité.

69



sont pas égales, I'appel a la miséricorde ne peut donc avoir pour finalité d’établir un droit

dont quelqu’un d’autre qu’Antonio pourra bénéficier.

Aller au-dela de la loi signifie dépasser les frontieres que I'autorité dont elle émane a
posées. Dans un régime républicain la question est d’autant plus délicate, car le juge ou
l'autorité judiciaire doit respecter les limites posées par une autre autorité qui est celle du
législateur. Mais méme dans le cadre d’un régime monarchique, la question ne manque
pas de complexité, et des penseurs se sont demandés depuis plusieurs siecles si le fait
de faire prévaloir 'équité ne diminuerait pas en réalité la valeur de la loi. Le fait de juger
en ayant I’équité en vue et en relativisant la lettre de la loi, porte-t-il atteinte a I'autorité de
la loi et donne-t-il un pouvoir exorbitant au juge ou au monarque ? Parmi les opinions
recueillies depuis le 16eme siecle, on retrouve celle de William Lambarde, politologue et
théoricien du droit qui considére que I'équité ne diminue pas de la valeur de la loi, mais

gu’elle permet au juge « d’adapter » I'application de la loi 14 :

« Lambarde insiste sur le fait qu’une interprétation équitable ne viole pas I'autorité ultime
de la common law ni elle augmente le pouvoir du juge pour le rendre équivalent a celui du
législateur ; elle rend simplement adaptée I'application d’une loi positive. Le juge doit
demander cependant comment la lettre de la loi positive écrite peut donner lieu a une

interprétation équitable. »

Le juge qui fait appel a son sens de I'équité ou de la miséricorde, serait-il en train
d’outrepasser ou d’adapter la loi ? Quelle position prend Shakespeare sur cette question
dans Le Marchand de Venise ? C’est a la notion de miséricorde que le doge et Portia ont
recours pour tenter de tempérer la pénalité prévue dans le contrat, sachant que I'équité
avait un sens particulier a I'’époque de Shakespeare. S’il est vrai que les deux notions

d’équité et de miséricorde sont proches, il n’en reste pas moins qu’elles présentent des

104 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre de Constance Jordan,
“Interpreting Statute In Measure for Measure”, part Il, chap.5, p.6: “Lambarde insists that equitable
interpretation does not violate the ultimate authority of the common law or augment the power of the judge
to that of legislator; it merely makes suitable the application of a positive law. The judge must ask, however,
how the letter of positive “written law” can yield an equitable interpretation.”

70



divergences importantes, la premiére et probablement la plus importante étant que la
miséricorde a pour source directe la religion ; il s’agit d’une notion biblique qui ne présente
a priori aucun lien avec le domaine juridique. Il est vrai que certaines explications de la
notion d’équité par des juristes contemporains de Shakespeare comme Christopher St.
Germain, cité par Louise Halper'% confondent I'’équité avec la miséricorde, mais il n’en
reste pas moins que les deux notions different, comme le rappelle notamment Francgois
Ost 106 ;

« De nombreux analystes relisent la piece dans les termes d’un majestueux affrontement
entre droit et équité (...) A mieux y regarder cependant, ce n’est pas d’équité qu'il est
question dans la piéce (...) mais bien de Mercy, c’est-a-dire de grace. La miséricorde nous

propulse dans un au-dela de la justice et de la loi (...) »

D’autres notions voisines sont également mentionnées dans la piece, telles que le
« pardon » ou la « clémence ». || semble cependant qu’a I'époque de Shakespeare, il
était question de pardon ou de clémence lorsqu’il s’agissait de I'absolution d’un crime, en
général un meurtre ou un assassinat, et c’est uniquement le prince ou le monarque qui

avait le droit d’accorder une telle absolution du crime commis 107 :

« pardon/clémence (A) Les pardons absolvaient un criminel de la punition. lls étaient

typiquement donnés a ceux qui tuaient accidentellement (voir meurtre/homicide). »

Les tribunaux — méme ceux jugeant en équité — ne pouvaient ni accorder le pardon ni la
clémence a un accusé, malgré la tentative des jurés d’atténuer les peines jugées parfois

trop séveéres 108 :

105 | ouise Halper, « Measure For Measure: Law, Prerogative, Subversion », Cardozo Studies in Law and
Literature, Vol. 13, No. 2, Fall 2001, pp. 221-264. En ligne:
https://www.jstor.org/stable/10.1525/1al.1.2001.13.2.221, p. 230.

106 op.cit. p.110-111.

107 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.252: “pardon/clemency (A) Pardons absolved a convicted criminal
from punishment. They were, for instance typically given to those who Killed accidentally (see under
murder/homicide)’.

108 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.252: “pardon/clemency (...) No special pleading was possible in
criminal law; a defendant must plead the general issue, guilty or not guilty (...) Juries were so likely to find
means to minimize or forgive crimes, either at presentment or at trial, that some contemporaries of

71



« Les jurés étaient si enclins a minimiser ou pardonner les crimes, soit a la présentation,
Soit au proces, que certains contemporains de Shakespeare sentirent le besoin d’insister
sur le fait que la clémence était le fait du prince. lls étaient contre 'usurpation d’une
prérogative royale a octroyer le pardon. Malgré certaines affirmations contraires, la
juridiction d’équité de la Cour de Chancellerie ne pouvait offrir de « pardon » pour les
crimes. Le roi, ou plus rarement le parlement, accordait les pardons, et I'implication de la
Chancellerie était purement administrative, exergcant sa fonction de secrétaire général de

la couronne. »
On lit également sur la spécificité de la notion du « pardon »10° ;

« L’équité anglaise a I'’époque de Shakespeare n'offrait pas de pardon pour les crimes.
C’est uniquement en exergant une de ses fonctions administratives en tant que secrétaire
royal que le département de la Chancellery pouvait accorder des pardons. Certains

contemporains de Shakespeare insistaient que la clémence était le fait du prince. »

Si le pardon était le fait du prince, cela signifie que le doge ne pouvait ni pardonner
Antonio d’avoir violé son obligation, ni tempérer la pénalité trop sévére prévue dans le
contrat entre Shylock et Antonio. Venise étant une république et non une monarchie, le
doge de Venise se devait de respecter les frontieres de la loi, et ne pouvait aller au-dela
de la loi méme si son application devait mener a une situation injuste. Portia tente de
persuader Shylock d’étre miséricordieux car la loi — ou la pénalité prévue au contrat qui

tient lieu de loi — ne peut étre tempérée sans son accord. Ce n’est notamment pas le cas

Shakespeare felt a need to insist that clemency was a function ‘only proper’ to the prince’ (...) Their
objection was against usurpation of the royal prerogative power to grant pardon. Despite some claims to
the contrary, the equity jurisdiction of the Court of Chancery could not offer ‘pardon’ for crimes. The king or
more rarely parliament issued pardons, and Chancery’s involvement was entirely administrative, exercising
its function as a general secretariat to the crown”.

109 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p. 114 : “Neither did English equity in Shakespeare’s time offer free
‘pardon for crimes. Only in exercising one of its administrative functions as a royal secretariat did the
multifaceted Chancellor’s department have to do with issuing pardons. Several contemporaries of
Shakespeare saw clemency as a function only proper to the Prince {(...)”

72



dans Mesure pour Mesure, ou le duc a le pouvoir de tempérer la loi et d’accorder la

miséricorde, étant donné qu'’il est le monarque et qu’il a les pleins pouvoirs 119 :

« L’action [dans Mesure pour Mesure] tout au long de la piece établit que le duc est un
prince qui légifere et que son autorité est absolue. Lui ou ses députés fonctionnent comme
étant la loi. Il ne gouverne pas par des moyens que lui aurait accordé une cour de justice
(...) Bien entendu, un bon roi ajustera ses actions en égard avec la loi. Mais il n’y est pas

lié sinon par sa bonne volonté. »

Philippe Raynaud rappelle que le role prédominant de Portia qui implore la miséricorde
de Shylock s’explique par le fait que le doge est impuissant pour tempérer la loi par
I’équité ou pour accorder lui-méme la miséricorde étant donné la forme du régime qui

prévaut a Venise'!! :

« L’intervention décisive de Portia dans Le Marchand de Venise est due a I'échec du doge,
qui vient lui-méme de l'impossibilité de recourir a I'équité dans le régime républicain de
Venise. A Venise, en effet, aucune autorité n’a le moyen de modifier un « décret »
(decree), cest-a-dire de faire une exception : I'équité est donc impossible et la seule

alternative est entre la miséricorde et le respect de la lettre du contrat et de la loi. »

[l faut néanmoins rappeler qu’a I'’époque de Shakespeare, des tribunaux avaient été créés
avec la prérogative de pouvoir juger en équité, notamment lorsque I'application de la loi
menait a une situation injuste et que « les dommages civils (...) pouvaient suffire au
dédommagement du créancier. Ce dernier se contentait dans ces conditions d’exiger
‘équitable relief of the bond'’s penalty’ 112 . » Spécificité du droit anglais, la question s’est
néanmoins posée pour Le Marchand de Venise de savoir pourquoi Antonio n’a pas eu

recours aux tribunaux jugeant en équité pour se sauver de I'application de la pénalité

110 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Constance Jordan,
p.3 : “The action [in MM] throughout the play establishes that the Duke is a prince-legislator and his authority
is absolute; he (or his deputy) functions as the law; he does not govern by means provided by the institution
of a court of law (...) [Admittedly] a good king will frame all his actions to be according to the Law; yet he is
not bound thereto but of his good will”.

111 Ph, Raynaud, Cours sur Shakespeare et le Droit, op.cit.

12 F. Ost, op.cit., p.110-111.

73



excessive. L’omission de toute mention de I'équité et des tribunaux jugeant en équité du

Marchand de Venise a été remarquée par les critiques de Shakespeare 113 :

« MM [Mesure pour Mesure] et Le Marchand de Venise sont des piéces dans lesquelles
le theme supposé “équité/loi” a fait couler beaucoup d’encre, bien qu’aucune d’entre elles
ne contienne dallusion a la Chancellerie ou a d’autres tribunaux d’équité, ni a aucune
représentation explicite des principes ou procédures d’équité. Le rapport entre Le
Marchand de Venise et la notion d’équité est rendue complexe, a cause de l'absence dans
cette piece de toute référence a un tempérament équitable d’une obligation conditionnelle
injuste, tempérament admis et en vogue du temps de Shakespeare. Malgré de
nombreuses lectures qui trouvent les concepts d’équité d’une importance cruciale pour la
piéce, ce qui est remarquable d’un point de vue légal est qu'aucun tempérament équitable
dans le contrat de Shylock n’est mentionné durant la scene de son proces ou ailleurs {(...)

Aucune raison pour cette omission n’est convenable. »

L’équité, notion distincte de la miséricorde, se définit, selon une conception moderne du
droit par “le principe modérateur du droit objectif (lois, reglements administratifs) selon
lequel chacun peut prétendre a un traitement juste, égalitaire et raisonnable’'4. De cette
idée que la loi était parfois trop sévere et qu’il fallait la tempérer, sont nés dans
’Angleterre de Shakespeare des tribunaux distincts des tribunaux de droit commun,

qualifiés de « Courts of the King’s conscience » (les tribunaux de la conscience du roi)''®

’

113 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.113: “MM and MV are playtexts in which a supposed ‘equity versus law
theme has been much discussed, although neither contains any allusion to Chancery or to other equity
courts, nor any explicit representation of equity principles or procedures. The relation of equity with MV is
made complex, however, because of the absence in that play of any reflection of the equitable relief from
an unfair conditional (‘double’) bond that was available and well known to be in Shakespeare’s time (see
under bond). Despite very numerous readings that find concepts of equity crucially relevant to the play,
what is most notable legally is that no equitable relief from Shylock’s bond is mentioned during the trial
scene or elsewhere (this is noted in: Pollock, 1914, p. 175; Windolph, 1956, p. 55; Denning, 1986, p.30 ;
Sokol, 1992; Holmer, 1995, pp 212-13, 327-9; White, R.S., 1996, p. 164). No single reason for this omission
has been agreed ».

114 hitps://www.dictionnaire-juridique.com/definition/equite.php.

115 ’expression apparait a plus d’une reprise ; voir sur ce point, ainsi que sur I’étendue de I'atténuation de
la loi par le juge de I'équité, Rebecca Lemon, op.cit., p.556-7: “Specifically, as William Lambarde and
Christopher St German both explore, the court of Chancery allowed a judge, according to his conscience,
to free a petitioner trapped by the letter of the law: Chancery, Lambard writes, ‘doth so cancell and shut up
the rigour of the generall Law, that it shall not breake forth to the hurt of some one singular Case and
person. Lambarde’s claim, that equity can ‘cancel’ and ‘shut up’ the general law might sound like reckless

74



et qui avaient pour fonction de juger en équité, lorsque les conséquences de I'application

de la loi étaient trop rigoureuses 16 :

« La pensée juridique médiévale semble ne pas avoir considéré la common law et I'équité
comme des corps de régles distincts (...) A partir du 16eme siecle, une base théorique
distincte fut proposée pour I'équité. Le point de vue général de I'époque semblait admettre
que toute regle générale doit mener a une situation d’injustice dans certains cas, et donc
que l'application de la loi positive est sujette a un certain pouvoir de dispense dans l'intérét
de la haute justice (...) ; Selon S.F.C Milsom, I'unique innovation anglaise fut d’instituer

les systemes d’équité et de common law comme des entités de droit séparées (...) »

Il est intéressant de noter que I'époque de Shakespeare a connu plus d’une catégorie de
tribunaux et le systeme judiciaire anglais avait effectué une séparation entre trois
principaux types de tribunaux : les tribunaux qui jugeaient en droit ou les tribunaux de
common law , les tribunaux ecclésiastiques, et ceux qui jugeaient en équité que I'on vient
d’évoquer, dits également « Courts of Chancery » ou Cour de la Chancellerie. L’époque
de Shakespeare était une époque qualifiée de « litigious »'17 ou « litigieuse » et a connu
un grand nombre de procés. La multiplicité des tribunaux, auxquels différentes
prérogatives étaient attribuées a créé une situation de rivalité ou de concurrence entre
ces différentes sortes de tribunaux, et les tribunaux jugeant en équité semblent avoir été

parmi les plus influents 118 :

suspension of legal precedent. But J.H Baker explains the process this way: ‘The chancellor [in the equity
court] came not to destroy law, but to fulfill it by ordering what conscience demanded. In doing so, he did
no thwart the common law, because the law did not forbid the conscientious result. Thus judges were not
to deviate significantly from positive law but instead temper it in extraordinary cases.”

116 B.J Sokol and Mary Sokol, op.cit., p. 113: “Medieval legal thinking appears not to have considered that
common law and equity were separate bodies of rule (Post, 1983, pp 83-4). But by the sixteenth century a
distinct theoretical basis was propounded for equity. The generally accepted view was that ‘any general
rule must work injustice in particular cases, and therefore that the application of positive law should be
subject to some dispensing power in the interest of higher justice’ (...); according to S.F.C. Milsom, the
unique English innovation was the institution of a system of equity and a system of common law as separate
bodies of rule (Milsom, 1981, pp 88-91).”

117 B.J et Mary Sokol, op.cit. Introduction, p.1.

118 Paul Raffield, « The Trials of Shakespeare: Courtroom Drama and Early Modern English Law », Law
and Humanities, Vol. 8, No. 1, 2014, pp. 53-76. En ligne:
https://www.academia.edu/31466576/The Trials of Shakespeare Courtroom Drama and Early Moder
n_English Law, p.53: “The Elizabethan era was a litigious age, and by the 1590s the two principal courts

75



« L'ere élisabéthaine était une époque litigieuse, et a partir des années 1590, les deux
principaux tribunaux de common law, la Cour du King’s Bench et la Cour des Common
Pleas, se faisaient concurrence, surtout depuis I'essor du droit des contrats commerciaux.
Il s’agissait d'une rivalité entre les cours au sein d’une méme juridiction, celles de droit
commun. Le principal facteur de complication dans le systeme juridique anglais pendant
cette période était la compétence déclarée d'autres cours pour se prononcer sur des
actions en justice. Celles qui étaient de loin les plus influentes (a la fois en termes

juridiques et politiques) étaient les tribunaux ecclésiastiques et la Cour de Chancellerie. »

Les tribunaux ecclésiastiques quant a eux ont connu un essor important durant cette
période, ce qui a contribué a attiser la rivalité avec les autres tribunaux surtout que ces

tribunaux ecclésiastiques appliquaient un droit étranger, a savoir le droit civil romain 19 :

« La principale source de mécontentement face aux litiges de plus en plus nombreux dont
étaient saisis les tribunaux ecclésiastiques (spécialement ceux de la Cour de High
Commission) était le fondement de ces institutions dans une juridiction étrangere : le doit

civil. »120

of common law—the Court of King’s Bench and the Court of Common Pleas—were competing with each
other for business, especially in the burgeoning area of contract law. Theirs was a rivalry played out
between courts within the same jurisdiction, that of the common law. The major complicating factor in the
English juridical process during this period was the professed competence of alternative courts to determine
legal actions. By far the most influential of these (both in juridical and political terms) were the ecclesiastical
courts and the Court of Chancery’.

119 Sur Iintroduction du droit romano-germanique en Angleterre, v. par ex. Rebecca Lemon, op.cit., p.557:
“Civil law training and practice flourished after Henry VIllI’s split with Rome, as ecclesiastical courts turned
from canon law (the ecclesiastical law of the Catholic Church) to civil law instead”. Pour un apercu rapide
de la différence entre le droit civil et le droit anglo-saxon, v. par exemple, Rebecca Lemon, op.cit. p.557:
“Practised throughout continental Europe, civil law emerged out of written Roman traditions, and was
codified by the emperor Justinian in the monumental Corpus Juris Civilis. Unlike the common law, then,
civil law was written and international. It relied not on judicial precedent but on code for its legal authority”.
V. également, sur le désir de certains d’introduire le droit romano-germanique en Angleterre, Joel Wickwire,
« Providence and Law in Shakespeare » (article non daté). En
ligne:https://www.academia.edu/35177547/Providence and Law in Shakespeare. p.1: “...) Julia Briggs
writes, ‘the philosopher and jurist Francis Bacon fought a lifelong battle for the adoption of the rational,
codified system of Roman law in England, but was defeated by the respect for common law (Briggs, pg.
4)”.

120 P. Raffield, « The Trials of Shakespeare: Courtroom Drama and Early Modern English Law », op.cit.,
p.54: “The primary source of discontent with the expansive claims of the ecclesiastical courts (especially
those of the Court of High Commission) was the foundation of these institutions in a foreign jurisdiction: the
civil law”.

76



Face a cette concurrence entre les différents tribunaux, et l'influence des tribunaux
jugeant en équité, les critiques se sont demandé si 'omission de ces tribunaux de la piece
était délibérée par Shakespeare, qui aurait ainsi pris une position indirecte par rapport a

ce débat 121 :

« Une des questions essentielles par rapport au Marchand de Venise est si la loi
représentée dans les pieces considére la possibilité de ne pas exiger la pénalité a Antonio,

ou un recours en équiteé, et sinon, pourquoi. »

Francois Ost rappelle que Mark Andrews — auteur du célébre article Law versus Equity
in the Merchant of Venice en 1965 — fait partie des juristes qui ont mis en relief cette
question de savoir si « Shakespeare prendrait part au débat qui agitait son époque et
plaiderait pour l'intervention des cours d’équité (...). »'?> La conjoncture politique de
I’époque permet de comprendre l'importance de cette question : en effet, la raison
véritable pour laquelle les tribunaux jugeant en équité ont été créés n’est pas purement
juridique et dans le seul et unique souci de rendre une bonne justice lorsque la loi était
trop rigoureuse. |l s’agissait pour le roi — a travers la création de ces tribunaux jugeant en
équité — de s’octroyer des prérogatives supplémentaires et de renforcer son pouvoir. Il

suffit de relire ce que le roi Jacques 1¢" a affirmé au sujet des tribunaux jugeant en équité,

Rappelons a ce titre que c’est que la loi civile d’'inspiration romaine qui semble inspirer la loi qui s’applique
au proces entre Shylock et Antonio dans Le Marchand de Venise. On aurait pu se demander d’un point de
vue purement processuel siles tribunaux qui auraient dd juger de I'affaire n’auraient pas di étre les
tribunaux ecclésiastiques. Or cette question est dénuée d'importance tout d’abord parce que le proces a
lieu a Venise et non en Angleterre, et surtout parce qu’on peut supposer que Shakespeare ne tenait pas a
faire une application exacte de la loi vénitienne de I’époque ou méme de la loi anglaise de I’époque ; le
droit évoqué dans la piece est certainement en partie le résultat de I'imagination littéraire de Shakespeare,
ce qui ne nie pas son exactitude par rapport au droit positif de I'’époque. En effet, dans son article précité,
Richard A. Posner imagine que le jugement de Shylock ferait I’'objet d’un recours en appel et que lui, I'auteur
de l'article, serait le juge qui doit se prononcer sur I'appel. Voici ce que Posner dit par rapport au droit qu’il
appliquerait dans la procédure d’appel (op.cit., p. 2): "La loi que j'applique dans mon opinion judiciaire est
la loi décrite dans la piéce, qui est un amalgame de la loi anglaise de la fin du 16eme siécle et de la loi
vénitienne imaginée." (“The law that | apply in my judicial opinion is the law described in the play, which is
an amalgam of late sixteenth- century English law and imaginary Venetian law”.)

121 B.J et Mary Sokol, op.cit. p.40: “A crucial question about MV is whether the law represented in the play
considers non-enforcement or equitable relief for Antonio and if it does not, why”.

122 op.cit., p.110-111.

77



pour comprendre que ces tribunaux ont été créés pour permettre au roi d’exercer son

pouvoir tout en échappant a I'autorité de la loi 123 :

« En résumé, le pouvoir du roi était en dehors de la loi, comme Jacques 1° I'a lui-méme
écrit : ‘Je ne suis soumis qu’a l'autorité divine’. Selon Jacques 1¢, la ‘prérogative absolue’
de la couronne ne pouvait faire I'objet de discussions de la part d’avocats, ni était-il admis
qu’elle soit remise en question’. La prérogative du roi de créer des tribunaux a donné
corps a ce pouvoir dont il jouissait, a savoir les tribunaux jugeant en équité qui ont octroyé
‘un droit qui prend en compte toutes les circonstances particulieres de l'acte juridique,
tempéré a son tour par la miséricorde’ selon les mots du savant Tudor, Christopher St.

Germain. »

Les tribunaux de common law limitaient le pouvoir du roi en soumettant la résolution des
litiges a I'autorité de la loi ; c’est pour se libérer des frontiéres de la loi dans I'exercice par
le prince de l'autorité judicaire que les tribunaux jugeant en équité ont donc été créés.
Ces tribunaux constituaient des « alternatives discrétionnaires au jugement de droit
commun (...) L’équité, dit le Chancelier Nottingham, est une dispense arbitraire
administrée par le Chancelier au nom du roi en tant que confiance spéciale confiée au roi

et dont le pouvoir est absolu et illimité. » 124

Cette dualité des tribunaux qui reflétait un conflit politique entre le roi et le parlement a
mené a un rapport parfois difficile entre les deux juridictions. Les tribunaux jugeant en
équité, forts du soutien du monarque, pouvaient aller pour asseoir leur pouvoir, jusqu'a

interdire a d’autres tribunaux de juger d’une affaire, et se réserver la prérogative de

123 | ouise Halper, op.cit., p.230: “In short, the king’s power was outside the law and, as James himself
wrote: “I have only God to answer to”. According to James, the “absolute prerogative” of the crown was “no
Subject for the tongue of a Lawyer, nor... lawful to be disputed”. It was the king’s prerogative to create
courts which would embody this power - the courts of equity which provided “a right wiseness that
considereth all the particular circumstances of the deed, the which also is tempered with the sweetness of
mercy,” in the words of the Tudor jurisprude, Christopher St. German”.

124 | ouise Halper, op.cit., p. 230: “These courts (...) all posed discretionary alternatives to common-law
adjudication. Indeed, the jurisdiction of equity courts had doubled during Elizabeth’s reign and increased
by half again in James’ first ten years on the throne. Equity, said Chancellor Nottingham, is an arbitrary
dispensation administered by the chancellor in the King’s name as a special trust committed to the king,
the power of which court is absolute and unlimited”.

78



résoudre certains litiges. Ceci a mené a augmenter leur influence notamment a travers le
grand nombre de litiges dont ils se sont saisis, et qui aurait doublé durant la deuxiéme
partie du seizieme siécle. Cependant, cette prérogative que les tribunaux jugeant en
équité se sont réservés était souvent arbitraire, et traduisait en réalité I'élargissement de

I'autorité judiciaire et du pouvoir du roi 125 ;

« La réforme des Cours de Chancellerie est intervenue a un moment critique de I'histoire
judiciaire. Le nombre de cas dont était saisie la Cour de Chancellerie avait plus que doublé
dans les années 1550 a 1595. L’injonction du Chancellor pour prévenir les parties de
paraitre devant d’autres tribunaux, et de voir leurs affaires transférées a la Cour de
Chancellerie, devenait de plus en plus fréquente, sans qu’il y ait une intention claire et

certaine qui justifierait une telle décision. »

Le nombre de tribunaux jugeant en équité s’est par ailleurs élargi, et au moins deux autres
tribunaux ont été investis de cette prérogative, la Court of Requests et la Star Chamber
126 Cette rivalité entre les tribunaux de common law et les tribunaux jugeant en équité a
donné lieu a une controverse juridique importante. En effet, on s’est demandé si les
tribunaux jugeant en équité pouvaient étre considérés comme ayant une suprématie sur
les tribunaux de droit commun. L'importance de la question résidait notamment dans
I’étendue des pouvoirs du roi : pouvait-il aller jusqu'a rendre obsolete une décision rendue

par les juges de la common law, et imposer sa propre décision dans l'affaire ?

«Le conflit a été élargi a la question générale concernant la ‘suprématie’ des Cours de
Chancellerie et King’s Bench (...) Les personnes favorables aux Cours de Chancellerie

arguaient que la Chancellerie était la cour ou le roi exergait son pouvoir, que c’était la cour

125 | ouis A. Knafla, Law and Politics in Jacobean England, Cambridge, Cambridge University Press, 1977,
p.158: “Chancery reform came at a critical period in the history of the court. The number of cases that came
before the Chancery had more than doubled in the years 1550 to 1595. The Chancellor’s injunction to
prevent parties from appearing in other courts, and to have their causes transferred to the Court of
Chancery, was being used more frequently and without a clearly fixed intent”. V. les pages 159 a 181 sur
le rapport entre la common law et les tribunaux jugeant en équité.

126 Louise Halper, op.cit., p. 230: “These courts began with Chancery and came to include the Court of
Requests, the Star Chamber made up on the King’s Council, Exchequer and other “quasi-administrative
courts ... Indeed, the jurisdiction of equity courts had doubled during Elizabeth’s reign and increased by
half again in James’ first ten years on the throne”.

79



la plus importante, et que résoudre le litige entre les parties en lui donnant une solution

équitable était un droit ‘coutumier ancien’ du roi. »'27

Ces affirmations montrent qu’il semble que les tribunaux jugeant en équité pouvaient
émettre I'injonction de leur transférer les affaires dont étaient saisis les tribunaux de droit
commun. Cependant, il n’est pas clair si, une fois une décision rendue par les tribunaux
de droit commun, elle pouvait faire I'objet d’une révision par les tribunaux jugeant en
équité, afin de tempérer le jugement rendu par les tribunaux de droit commun en
application d’une loi jugée trop sévere. Il s’agit en effet de deux situations différentes d’un
point de vue processuel : réviser un jugement déja rendu n’est pas équivalent a juger une
affaire en cours, avant la cléture de I'affaire. Par ailleurs, si les tribunaux jugeant en équité
pouvaient aller jusqu'a modifier une décision rendue par les tribunaux de droit commun,
cela signifie gqu’ils agissaient comme des tribunaux « supérieurs », ou comme des
tribunaux de « second degré » qui auraient donc une suprématie sur les tribunaux de
droit commun et un droit de révision des décisions rendues par eux. Francois Ost
considere notamment que les tribunaux jugeant en équité possédaient la prérogative

d’effectuer une révision des jugements rendus par les tribunaux de common law 128 :

« Dans un deuxiéme sens, plus technique, I'équité s’entend de la justice rendue par la
Chancery Court, sous l'autorité du Chancellor, dans le but de tempérer la rigueur des

décisions des cours de common law. »

La question reste ouverte, mais en tout état de cause, la rivalité entre les différentes
juridictions de I'époque ainsi que I'augmentation importante des cas de transfert des
affaires devant les tribunaux jugeant en équité, créait une situation d’instabilité judiciaire.
Il est important de noter aussi que les tribunaux jugeant en équité ne rendaient pas

toujours des décisions justes et satisfaisantes. Ces tribunaux pouvaient parfois aller

127 |, Knafla, op.cit., p.159-160: “(...) The dispute was enlarged to general statements regarding the
‘supremacy’ of the courts of Chancery and King’s Bench (...) Penned by the hands of ‘Chancery-men’, they
argued that the Chancery was the King’s prerogative court, the highest court in the realm; and that giving
equitable relief to parties after verdict at common law was an ‘ancient customary’ right’”.

128 op.cit., p.110-111.

80



jusqu'a abuser du pouvoir qui leur était donné d’aller au-dela de la loi pour tempérer ses
exces, au point ou ces tribunaux sont devenus synonyme de la tyrannie exercée par le

roi dans le domaine de la justice 12 :

« La Cour la plus notoire du pays, la Star Chamber, avait originairement servi, comme la
Cour de Chancellerie, d'une cour jugeant en équité. Cependant, a partir de la période
moderne, la Star Chamber est devenue associée a I'exercice de prérogatives souveraines
au-dessus de la loi, au point ou le mot Star Chamber est devenu synonyme de pouvoir

tyrannique, et ses jugements rendus par caprice de souveraineté. »

Ce n’est qu’au moment ou le conflit politique entre le roi et le parlement a pris fin que

les tribunaux jugeant en équité ont cessé d’exister 130 ;

« La révolution a mis un terme a la distinction entre l'autorité de la loi et les prérogatives
du roi. Le Commonwealth a aboli les tribunaux de Star Chamber et a transformé les Cours
de Chancellerie en une commission (...) alors que la cour jugeant en équité a
volontairement réduit son pouvoir de discrétion et a conformé la majorité de sa

jurisprudence aux tribunaux de common law. »

La controverse était donc importante, et Le Marchand de Venise illustre un cas type ou
les parties auraient saisis les tribunaux jugeant en équité dans I’Angleterre de
Shakespeare. En omettant de faire mention des tribunaux jugeant en équité dans une
piece ou le conflit tourne autour du tempérament d’une loi trop sévére, Shakespeare
aurait-il pris parti par rapport au conflit qui existait en Angleterre entre les différents

tribunaux ? Un article de B.J Sokol et Mary Sokol intitulé “Shakespeare and the English

129 R. Lemon, op.cit., p.556, footnote 6: “The country’s most notorious court, the Star Chamber, had
originally served like Chancery as an equity court. By the early modern period, however, Star Chamber
became associated instead with the exercise of sovereign prerogative over and above the law to the point
that Star Chamber is a term synonymous with tyrannical rule and jugdements delivered through sovereign
caprice”.

130 L. Halper, op.cit., p. 251: “The distinction between law and prerogative was ended by revolution. The
Commonwealth abolished the Star Chamber and turned Chancery into a Commission (...) while the court
of equity voluntarily curbed its own discretion and conformed much of its jurisprudence to the courts of
common law”.

81



Equity Jurisdiction — The Merchant of Venice and the Two Texts of King Lear” 13! confirme
qu’en réalité, Shakespeare ne cherche pas dans Le Marchand de Venise a évoquer les

failles du systéme judiciaire de I’époque ni la rivalité entre les différents tribunaux.

Cet article se base sur la chronologie des événements pour démontrer que l'intention de
Shakespeare dans Le Marchand de Venise n’aurait logiquement pas pu porter sur une
critique des juridictions anglaises de I'’époque et du conflit entre les juridictions de droit
commun et celles jugeant en équité. En effet, a travers une étude détaillée, l'article
parvient a démontrer que Le Marchand de Venise a été écrit avant la crise de rivalité qui
a éclaté entre les tribunaux de droit commun et les tribunaux jugeant en équité. Dés lors,
il est impossible de considérer que Le Marchand de Venise avait pour but d’adresser ou
de traiter, méme implicitement, ce conflit entre les juridictions. Cet article compare Le
Marchand de Venise au Roi Lear, piéce qui a succédé au Marchand de Venise et qui a
été écrite et publiée en pleine crise entre les tribunaux de common law et d’équité. Selon
cet article, Shakespeare aurait fait exprés de ne pas mentionner ces tribunaux dans Le
Roi Learjustement pour éviter d’évoquer un sujet controversé. Il est donc difficile de croire
que Shakespeare aurait omis de mentionner ces tribunaux dans Le Roi Lear alors que la
crise entre les différentes juridictions était a son apogée, et que dans Le Marchand de
Venise, écrite avant Le Roi Lear, donc avant I'éclatement du conflit, Shakespeare aurait

cherché a prendre une position par rapport a ce conflit.

En somme, Le Marchand de Venise ne semble pas s’intéresser aux tribunaux jugeant en
équité, ni au conflit entre les différentes juridictions de I'époque et c’est pour cela

qu’Antonio n’a pas eu recours a ces tribunaux pour tempérer la pénalité.

Il est intéressant de noter a ce titre que le conflit entre les différentes juridictions a eu des
conséquences sur les regles de compétence dont devaient se soucier les parties au

moment d’intenter leur proces. Ces conséquences se sont manifestées dans plusieurs

131 The Review of English Studies, New Series, Vol. 50, No. 200, November 1999, pp. 417-439. En ligne:
http://www.jstor.org/stable/517390.

82



domaines du droit, y compris dans le domaine contractuel, chacun de ces tribunaux ayant
une compétence différente pour connaitre des demandes qui leur étaient présentées. En
effet, une méme demande en matiére contractuelle ne pouvait étre introduite a la fois
devant les tribunaux jugeant en droit et ceux jugeant en équité ; il semble que les
tribunaux jugeant en droit traitaient principalement des demandes de compensation ou
de dommages-intéréts en cas de violation d’un contrat par une des parties
contractantes et que les tribunaux jugeant en équité traitaient quant a eux des demandes
d’exécution en nature du contrat, c’est-a-dire des demandes qui tendaient a obtenir

autant que possible I'exécution de I'obligation principale du contrat.

En appliquant ce principe au Marchand de Venise, il semble que la demande de Shylock
qui tend a I'exécution de la pénalité pour violation par Antonio de son obligation principale
de rembourser le prét a 'échéance, aurait été présentée devant les tribunaux jugeant en
droit. Par contre, Bassanio et Portia ayant proposé de rembourser le prét a Shylock,
majoré d’un certain montant qui aurait largement couvert les intéréts moratoires, une telle
demande aurait pu étre qualifiée d’'une demande d’exécution en nature du contrat de prét,

et aurait pu étre présentée devant les tribunaux jugeant en équité 132 :

« L action intentée par Shylock est une action pour violation du contrat. La dette d’Antonio
est fondée sur un document officiel, et toute demande subséquente formulée par Shylock
aurait été entendue par une cour jugeant en common law, spécifiquement la Cour des
Common Pleas ; pourtant il faut noter que si un demandeur a demandé I'exécution d’une
obligation contractuelle (plutét que des dommages-intéréts pour violation du contrat), alors

la réparation aurait été décidée par la Cour de Chancellerie. »

132 Paul Raffield, « The Trials of Shakespeare: Courtroom Drama and Early Modern English Law », op.cit.,
p. 56: “Shylock’s is an action for breach of contract. Antonio’s debt is founded on a document under seal,
and any subsequent cause of Shylock’s would have been heard in a court of common law, specifically the
Court of Common Pleas; although it must be noted that if a plaintiff sought specific performance of a
contractual term (rather than damages for breach of contract), then the remedy lay in the Court of
Chancery”.

83



Le fait que Shakespeare ait mis en scéne un seul proces, contenant toutes ces
demandes, présentées devant le méme doge, est déja un indice incontournable qu’il ne
s’agissait pas dans cette piéce de mettre en scéne la rivalité entre les différents tribunaux
de I’époque. Ceci confirme I'analyse de B.J et Mary Sokol, que Shakespeare ne cherchait
pas a renvoyer une image du conflit qui existait dans le systéme judiciaire anglais de son

époque entre les tribunaux de droit commun et ceux jugeant en équité.

Par ailleurs, comme l'affirme P. Raffield, la piece représente un exemple d’absence
d’équité, il est donc difficile de comparer — comme certaines critiques l'auraient fait —
I'intervention de Portia et son opposition a I'argumentation légaliste de Shylock, au conflit

entre les tribunaux de droit commun et les tribunaux jugeant en équité 33 :

« Dans Le Marchand de Venise, l'introduction de Portia (déguisée en Balthasar) au proces
d’Antonio, et principalement sa méditation sur « la qualité de la miséricorde » (4.1.180), a
eu tendance a jeter dans la boue les venelles juridiques d'aprés certaines critiques,
démontrant ce que Dennis R Klinck décrit comme ‘une faille apparente entre la subjectivité
de la conscience et la nécessaire objectivité de la loi’. Il est incorrect de dire que la
participation de Portia au proces représente un conflit entre les tribunaux de droit commun
et ceux d’équité dans I’Angleterre élisabéthaine. En effet, Gary Watt va jusqu’a plaider
que Le Marchand de Venise n’est pas un exemple d’équité. C’est au contraire un exemple
d’absence d’équité (...) Bien sir, EFJ Tucker a raison d’affirmer que dans I’Acte 4, scene
1 du Marchand de Venise, rien qui ressemble de loin a ce procés n'a jamais eu lieu a

Westminster Hall :14 La salle d’audience dans Le Marchand de Venise est un hybride

133 Paul Raffield, « The Trials of Shakespeare: Courtroom Drama and Early Modern English Law », op. cit.
p.56: “In The Merchant of Venice, the introduction of Portia (disguised as Balthazar) into the trial of Antonio,
and especially her meditation on ‘The quality of mercy’ (4.1.180), has tended to muddy the juridical waters
for some critics, demonstrating what Dennis R Klinck describes as ‘the apparent rift between the subjectivity
of conscience and the necessary objectivity of law’. It is incorrect to state that Portia’s participation in the
trial represents ‘a conflict between the courts of law and of equity (chancery) in Elizabethan England’.
Indeed, Gary Watt goes so far as to argue that ‘The Merchant of Venice is not a study in equity; it is a study
in the absence of equity’ (...) Of course, EFJ Tucker is correct to state of Act 4, Scene 1 of The Merchant
of Venice that ‘nothing remotely resembling this trial ever took place at Westminster Hall’:14 the courtroom
in The Merchant is an imaginary hybrid, which draws upon aspects of both the Court of Common Pleas and
the Court of Chancery”.

84



imaginaire qui tire des legons des deux cours de justice, celle des Common Pleas et celle

de la Chancellerie. »

Le tribunal saisi de I'affaire opposant Shylock a Antonio n’est donc pas un tribunal jugeant
en équité, et le doge, lié par sa fonction de juge dans la république de Venise, est tenu
de trouver la solution au litige sans dépasser les frontieres de la loi, c’est-a-dire de la
pénalité prévue au contrat de prét. Ceci explique que Portia reconnait dans un premier
temps que la demande de Shylock est en conformité avec la pénalité prévue au contrat
de prét. Portia et Shylock sont d’accord sur une chose, si Shylock refuse la miséricorde,

le contrat doit étre appliqué :

SHYLOCK.- « Jai informé Votre Grace de mes intentions
Et jai fait le serment, par notre saint sabbat,

D’avoir mon d et le dédit de mon contrat.

Si vous le refusez, que le péril menace

Votre charte et les libertés de votre ville | »134

(MV 4.1.34-38)

PORTIA. — (a Antonio) « Reconnaissez-vous ce contrat ?
ANTONIO. — Oui.

PORTIA. — Il faut donc que le Juif soit miséricordieux. »135
(MV 4.1.176-8)

Portia introduit la miséricorde comme seul moyen de sauver la vie d’Antonio. Son
monologue sur la miséricorde, parmi les plus célébres de la piéce, oppose la miséricorde

a la justice. Portia met les deux notions face a face, sous entendant que I'une exclut

134 Texte original en anglais: “I have possessed your grace of what | purpose, / And by our holy Sabbath
have | sworn / To have the due and / If you deny it, let the danger light / Upon your charter and your city’s
freedom.”

135 Texte original en anglais: "Portia. Do you confess the bond? | Antonio. — | do. | Portia. — Then must the
Jew be merciful.”

85



lautre et que si justice doit étre rendue, elle irait nécessairement a I'encontre de la

miséricorde 136 :

PORTIA. — « (...) Donc, Juif, quoique tu réclames justice, considere
Que si justice suivait son cours, nul d’entre nous

Ne serait sauvé (...) Jai parlé de la sorte

Pour atténuer la justice de ta demande,

Car si tu la poursuis, cette cour rigoureuse

De Venise devra condamner ce marchand. »

(MV 4.1.191-9)

Si Shylock refuse la miséricorde, Antonio devra mourir. Voila I'’équation que pose Portia.
Soit Shylock fait preuve de posséder des qualités divines, car « la miséricorde peut
sembler supérieure a la justice comme I'amour (agapé) est supérieur a la loi »'3, soit
Antonio périra. L’approche de Portia est donc radicale : Antonio doit mourir en vertu du
contrat, ou bien le contrat est a mettre de cbété et a remplacer par une notion praeter

legem, qui reléve de I'ordre du divin.

En effet, Portia semble poser la miséricorde non comme un tempérament a une loi trop
sévere, mais sa tirade va manifestement plus loin, et pose la miséricorde comme une
alternative a I'application de la loi. Il s’agit donc moins d’'une notion qui viendrait tempérer
la loi trop rigoureuse, et plus d’une notion qui viendrait remplacer la loi et la justice,

comme I'amour remplacerait la justice.

Cette recherche de Portia — qui serait dans I'apparence louable, car condamner a mort
un emprunteur pour avoir tardé a rembourser le prét est en effet excessif — souléve

néanmoins une premiere question du point de vue de la sécurité juridique et de la

136 Texte original en anglais: “Therefore, Jew, / Though justice be thy plea, consider this, - / That in the
course of justice, none of us / Should see salvation (...) / | have spoke thus much, / To mitigate the justice
of thy plea, / Which if thou follow, this strict court of Venice / Must needs give sentence ‘gainst the merchant
there.”

137 Philippe Raynaud, « L’équité Shakespearienne », Institut Michel Villey, folio 49, 2011, pp.47-57. En
ligne : https://www.droitphilosophie.com/upload/files/pdf/14108048723Villey 1a266Raynaud.pdf, p.49.

86



prévisibilité des parties en matiére contractuelle. En effet, quelle serait la valeur de la loi
ou du contrat conclu entre les parties si lors de la survenance d’un litige, il s’agit — afin de
résoudre le litige — de persuader le demandeur de se désister de son droit d’appliquer la
loi ou d’exécuter le contrat ? Portia a raison de considérer que la demande de Shylock
d’obtenir 'exécution de la pénalité est « étrange »'3. Or I’étrangeté de la demande de
Shylock, qui s’explique surtout par son insistance a tuer Antonio plutét que de recouvrir
'argent prété, ne doit pas s’étendre a considérer qu’il est étrange a un demandeur de
solliciter du juge I'exécution du contrat. Shylock a bien raison lorsqu’il affirme au début
du procés qu’il ne commet aucun tort lorsqu’il sollicite I'exécution du contrat : “What
judgment shall | dread, doing no wrong ?”%° (« Quel jugement craindrai-je, n‘ayant rien
fait de mal ? »). Décourager un demandeur d’intenter une action en justice contre son

débiteur défaillant signifierait 'encourager a se faire justice soi-méme.

Demander a Shylock de se désister de son droit souleve par ailleurs une autre
controverse juridique. Le juge doit étre en mesure de trancher lui-méme le litige, il s’agit
de son imperium, pouvoir associé a sa fonction de juge et symbolisé par le glaive, a c6té
de la balance qui symbolise I'équité et la justice. La premiere approche adoptée par le
doge et par Portia, a savoir de solliciter la bonne conscience du demandeur pour résoudre
le litige, s’apparente a un désistement de la part du doge de son pouvoir de trancher le
litige. Ce désistement par le doge de son imperium a pour conséquence de faire de
Shylock a la fois le demandeur et le vrai juge du procés. En effet, dans cette approche
adoptée au début du proces par Portia et le doge, c’est la décision de Shylock de
renoncer ou non au proces qui serait en mesure de mettre fin au litige. C’est le début de
la ruse de Portia, octroyer en premier lieu un pouvoir démesuré a Shylock, pouvoir qui se
retournera finalement contre lui, comme si, en refusant la miséricorde, Shylock aurait raté
'opportunité que les Vénitiens lui aurait offerte pour leur ressembler. Cette opportunité

ratée, Shylock subira une punition sévere.

138 MV 4.1. 172: “Of a strange nature is the suit you follow”.
139 MV 4.1.88.

87



Comme R. Lemon I'a bien rappelé, du moment que les citoyens vénitiens accusaient
Shylock de transgresser 'hnumain et la loi biblique, il était certain qu’ils n’allaient pas lui
accorder sa demande d’obtenir I'exécution du contrat '40. C’est bien la stratégie de
Portia : puisque Shylock refuse de se montrer miséricordieux, il ne pourra pas espérer
obtenir I'exécution de son contrat. Le doge avait déja annoncé ce piege, lorsqu'il
demande a Shylock comment il pourrait espérer que I'on soit miséricordieux avec lui, si
lui ne sait pas faire preuve de miséricorde « How shalt thou hope for mercy, rendering

none ? » (« Quel espoir de miséricorde sans qu’on la fasse ? ») 141

Lorsque Shylock, a la fin du proceés, réalisant qu’il a été pris au piege finit par se désister
de sa demande d’exécuter la pénalité et demande qu’on lui donne le triple du montant du
prét « | take this offer then ; pay the bond thrice, and let the Christian go », (« Alors, je
prends cette offre, Payez trois fois mon du et que le chrétien soit libre »)'4? Portia refuse
cette demande : « Soft | The Jew shall have all justice : - soft | — no haste : - He shall
have nothing but the penalty» («Doucement, le Juif aura toute la justice. Doucement, pas
de héate. Il n‘aura rien que la pénalité»)'43 ou encore, un peu plus loin «He hath refus’d it
in the open court: He shall have merely justice, and his bond». (« il I'a refusé devant la
cour, publiquement. Il aura seulement la justice et son contrat.»)'44 Shylock est puni
d’avoir refusé de se montrer miséricordieux envers Antonio, non seulement sa demande
d’exécuter la pénalité est refusée, mais en plus il est dépouillé de son droit d’obtenir le
remboursement de I'argent prété. Cette punition de Shylock résulte directement de
l'introduction par Portia de la notion de miséricorde au début du procés, la punition de
Shylock s’expliquant par une approche moralisante des Vénitiens a I’égard de l'usurier
juif. La vie d’Antonio pouvait-elle étre sauvée sans avoir recours a la notion de

miséricorde ?

140 V. supra, p. 67
41 MV 4.1.87.

142 MV 4.1.313.
143 MV 4.1.315-6.
144 MV 4.1.331-3.

88



lll) Les alternatives juridiques a la miséricorde

Lors du déroulement du proces, plusieurs propositions sont faites a Shylock d’accepter
le remboursement du prét avec des intéréts de retard s’élevant au double ou méme au
triple du montant du prét. C’est Bassanio qui est le premier a proposer cette solution, en
présence du doge, a condition que Shylock se désiste de sa demande d’extraire la livre

de chair au plus prés du cceur d’Antonio 4% :

PORTIA. — « N’est-il pas en mesure de rembourser la dette ?
BASSANIO. — Sij, je I'offre pour lui, ici en cette cour,

Et méme deux fois cette somme. Et si cela ne suffit pas,

Je fais serment d’en payer le décuple

Et mets en gage mes mains, ma téte, mon cceur. »

(MV 4.1.202-205)

Shylock refuse cette proposition sans aucun motif 1égitime, et réitére avec obstination sa
demande d’obtenir 'exécution de la pénalité. Le doge ne réagit pas a ce refus de la part
de Shylock. Portia plus tard, déguisée en « civil doctor », propose a Shylock le triple de

la somme du prét 146:

PORTIA. — « Shylock, on t'offre le triple de ton argent. »
(MV 4.1.221)

Shylock refuse une deuxieme fois, toujours sans motif I€gitime, et le doge s’abstient de
nouveau de réagir au refus injustifié et abusif de Shylock. Le doge ou Portia auraient-ils
pu contraindre Shylock a se faire rembourser le montant du prét, et se désister de sa
demande de tuer Antonio ? Lorsque Bassanio réitére sa proposition devant Portia et lui

demande d’obliger Shylock a se plier a cette proposition « curb this cruel devil of his will »

145Texte original en anglais: “Portia. — Is he not able to discharge the money. / Bassanio. — Yes, here |
tender it for him in the court; / Yea twice the sum: if that will not suffice, / | will be bound to pay it ten times
o’er, / On forfeit of my hands, my head, my heart.”

146Texte original en anglais: “Portia. — Shylock, there’s thrice thy money offer'd thee.”

89



(« Et empéchez ce que veut ce farouche démon ») %7, Portia justifie I'impossibilité de
contraindre Shylock a prendre I'argent par le fait qu’il s’agirait d’'une modification du

contrat a laquelle elle ne peut se livrer 148 ;

« Cela n’est pas possible. Nul pouvoir a Venise
Ne peut changer un décret une fois ratifie.

Ce serait enregistré en tant que précedent,

Et bien des abus, se fondant sur cet exemple,
Envahiraient I'Etat. Cela ne peut se faire. »
(MV 4.1.212-216)

Il n’est pas sdr que la réponse de Portia soit correcte d’un point de vue juridique. On sait
déja qu’elle tend un piége a Shylock et qu’elle ne souhaite donc pas en réalité que le
proces soit cléturé par une décision simple de condamnation de Shylock a prendre son
argent. L’obligation principale d’Antonio était de rembourser le prét a Shylock, et
contraindre Shylock a prendre son argent n’aurait pas en soi constitué une modification
du contrat, comme le prétend Portia, mais au contraire, une telle condamnation aurait été
conforme au but principal du contrat de prét. La question s’est posée dans les analyses
de la piece, et certaines opinions ont considéré que cette alternative était effectivement

légalement possible 4° :

« Indépendamment de I'ordre public, d’autres bases légales existaient pour rendre une
décision plausible. Portia aurait pu refuser le recours en équité au motif que Shylock
disposait d’'un recours juridique en dommages et intéréts, surtout qu’on lui offrait en plus

du principal, des intéréts. Le simple fait de donner le principal plus les intéréts devrait a

147 MV 4.1.211.

148 Texte original en anglais: “It must not be. There is no power in Venice can alter a decree established: /
“Twill be recorded for a precedent, | And many an error, by the same example, | Will rush into the state. It
cannot be.”

149 D, Kornstein, op. cit. p.76: “Quite apart from public policy, other independent legal grounds exist for
plausible rulings. Portia could have refused the equitable remedy of specific performance on the ground
that Shylock had an adequate remedy at law for damages, especially because he had been offered more
than principal and interest. Indeed, mere tender of the principal plus interest could by itself suffice to rule
against Shylock. Repayment was, after all, the only legitimate purpose of the contract”.

90



lui seul suffire a condamner Shylock. Le remboursement était, aprés tout, le seul but du

contrat. »

Cependant, la suite du texte de D. Kornstein explique que c’est une solution qui selon

plusieurs commentateurs, n’aurait pas été conforme au droit de I'époque %0 :

« Tout le monde n’est pas d’accord avec ces objections légales au procés de Shylock.
Plusieurs avocats qui ont commenté la piece sont arrivés a la conclusion que l'obligation
d’Antonio est inconditionnelle et automatique. lls soutiennent que la common law anglaise
et le droit civil romain, tous deux empécheraient une offre en liquide en audience publique
de sauver Antonio si Shylock insistait sur la pénalité. D’autres soutiennent que le droit civil

romain aurait pu appliquer la pénalité de Shylock contre Antonio. »

En effet, la possibilité de cette alternative ne fait pas 'unanimité — certains considérent
que la pénalité était considérée comme un droit acquis lorsque le débiteur faisait défaut,
ce qui signifie que le créancier pouvait également demander le remboursement du prét,

ou bien I'exécution de la pénalité, toutes deux étant a pied d’égalité 15 :

« Il n'est pas non plus juste de forcer un préteur a accepter de l'argent a la place de la
chair du débiteur : I'argent était nécessaire au moment ou le contrat arrivait a terme (peut-
étre pour acheter une propriété qui ne se trouve plus sur le marché). Aucun tribunal ne
devrait arbitrairement décider de I'étendue de la perte du préteur a cause du défaut de

paiement du deébiteur. L’obligation et I'obligation seule, devrait définir la pénalité. »

150 op.cit. p.72: “Not everyone agrees with such legal objections to Shylock’s suit. Several lawyers who
have written on the play have concluded that Antonio’s obligation is unconditional and automatic. They
argue that English common law and Roman civil law would prevent event the cash tender in open court
from rescuing Antonio if Shylock were to insist on the penalty. Others contend that Roman law might have
enforced Shylock’s penalty against Antonio.”

151 William Chester Jordan, « Approaches to the Court Scene in The Bond Story: Equity and Mercy or
Reason and Nature », Shakespeare Quarterly, Vol. 33, No.1, Spring 1982, pp. 49-59. En ligne:
https://www.jstor.org/stable/2870336, p. 6: Nor is it fair to force a lender to accept money instead of the
debtor's flesh: money was needed at the time the bond was due (perhaps to buy a piece of property no
longer on the market). No court should arbitrarily decide the extent of the lender's loss because of the
debtor's default. The bond-and the bond alone-should define the penalty.”

91



La controverse ne semble pas avoir été tranchée et la question demeure donc ouverte. Il
est d’ailleurs commun en pratique qu’un prét ne soit pas remboursé a I'’échéance, et qu’il
y ait un retard dans le paiement, et il n’est pas rare que le juge donne un délai de grace
au débiteur pour exécuter son obligation de rembourser le prét au préteur. Le fait que
Bassanio et Portia aient proposé a Shylock de lui payer le double ou le triple du montant
du prét montre qu’il s’agissait bien d’une pratique commune méme a I'époque de
Shakespeare de rembourser le montant du prét majoré d’un certain montant en cas de

retard dans le paiement.

Certains considerent que Shakespeare n’a pas fait usage de cette possibilité parce
qu’ « une telle issue aurait banalisé le conflit ; elle 'aurait transformé en contentieux
ordinaire, justiciable d’une raison commune, alors qu’il s’agit ici, de toute évidence, d’un
différend, justiciable de la poetic justice. »'%? |l est peut-étre vrai que si Shylock aurait
accepté le remboursement du prét ou qu’il aurait été contraint a I'accepter par le doge, la
piece n’‘aurait pas eu le méme effet, le jugement rendu contre Shylock étant, comme le
dit René Girard, la pierre angulaire de la piéce. Mais c’est justement en évaluant les
autres alternatives possibles et leur plausibilité que la portée du jugement rendu contre

Shylock devient plus claire.

Obliger Shylock a se faire rembourser le montant du prét, majoré des intéréts de retard
n’était par ailleurs pas la seule alternative possible. Il était également possible que le
doge ou Portia fassent une interprétation du contrat qui soit un peu moins large que celle
proposée par Shylock ; en effet, le contrat ne stipule pas que la livre de chair pouvait étre
extraite « au plus pres du cceur d’Antonio », comme le prétend Shylock. Le contrat stipule
que la livre de chair pouvait étre extraite du corps d’Antonio, dans la partie qui convient

a Shylock, sans préciser la proximité par rapport au ceeur d’Antonio. Rappelons en effet

152 F. Ost., op.cit. p.109.

92



la scéne de négociation du contrat dans laquelle I'accord a été conclu et la pénalité

consentie 153 :

SHYLOCK. — « (...) Qu'on fixe la pénalité a juste une livre
De votre blanche chair qui sera coupée et prise

Dans la partie de votre corps qui me convient. »

(MV 1.3.135-143)

Il'y a bien une différence entre la lettre du contrat et l'interprétation proposée par Shylock,

qui aurait dénaturé la lettre de la pénalité prévue au contrat 154 :

SHYLOCK. — « Oui, sa poitrine.

C’est ce que dit le contrat, n’est-ce pas vrai, noble juge ?

« Au plus prés de son cceur » - ce sont les propres termes ».
(MV 4.1.247-250)

Le doge ou Portia auraient pu au moins rappeler la lettre du contrat, surtout qu’un écrit
existait (rappelons que le contrat a méme été notari€)'®®. L’existence de I'écrit ou de
I'instrumentum a pour utilité principale de faciliter la preuve. Certes la pénalité stipule que
Shylock pouvait extraire la livre de chair de la partie du corps d’Antonio qui lui convient,
et cela aurait pu étre interprété comme comprenant n'importe quelle partie du corps, y
compris a proximité du coeur. Cependant I’expression « livre de chair » aurait pu donner
un indice dans linterprétation: une livre ou en anglais « a pound », signifie
nécessairement une trés petite partie du corps d’Antonio, voire méme une partie
symbolique de la chair d’Antonio. Rappelons d’ailleurs que Shylock a affirmé lors des

négociations que cette livre de chair n’était qu’une simple « plaisanterie. » 156

153 Texte original en anglais: “Shylock. — This kindness will | show. / Go with me to a notary, seal me there
/ Your single bond, and—in a merry sport— / If you repay me not on such a day, / In such a place, such
sum or sums as are / Expressed in the condition, let the forfeit / Be nominated for an equal pound / Of your
fair flesh, to be cut off and taken / In what part of your body pleaseth me.”

154 Texte original en anglais: “Ay, his breast. / So says the bond, doth it not, noble judge? / “Nearest his
heart” — those are the very words.”

155 MV 2.1.163-8.

156 MV 1.3.135-143.

93



Les négociations sont tout aussi valables que I'écrit pour élucider la volonté des parties.
Bassanio, présent lors des négociations du contrat de prét, et ayant méme participé
activement a la négociation avec Shylock, pouvait par exemple rappeler que pour
Shylock, la pénalité ne représentait qu’une plaisanterie, il est donc inconcevable
qu’Antonio ait prévu que la plaisanterie d’extraire une livre insignifiante de sa chair
meénerait éventuellement a sa mort en cas de défaut de paiement a I’échéance : Antonio
n’a donc pas donné son consentement a ce que sa vie soit 6tée s’il ne parvenait pas a
rembourser le prét. En d’autres termes, le doge ou Portia auraient pu, par une recherche
de lintention des parties, considérer que la livre de chair, pénalité symbolique qualifiée
de « plaisanterie » par le créancier au moment de la conclusion du contrat, ne pouvait se
transformer au moment de son exécution en condamnation a mort du débiteur défaillant.
Le doge ou Portia auraient donc pu considérer que Shylock était en droit d’extraire la livre
de chair du corps d’Antonio sans pour autant que cela porte atteinte a la vie de dernier.
Une telle interprétation du contrat aurait été davantage en conformité avec la lettre de la
pénalité et la volonté des parties au moment des négociations et de la conclusion du

contrat.

Portia ne reléve pas cette dénaturation par Shylock de la pénalité, mais affirme que
Shylock a raison et que le contrat stipule que la pénalité peut étre extraite du plus prés
du cceur d’Antonio %7 ;

PORTIA. — «Laissez-moi, je vous prie, regarder le contrat

SHYLOCK. - Le voici, trés révérend docteur, le voici (...)

PORTIA. — Eh bien ! Le contrat est échu,

Et ainsi, légalement, le Juif peut exiger

Une livre de chair qui sera par lui coupée

Au plus prées du cceur du marchand (...)

(MV 4.1.219-227)

157 Texte original en anglais: “Portia. — | pray you, let me look upon the bond. / Shylock. Here ‘t is, most
reverend doctor; here it is (...) / Portia. Why, this bond is forfeit, / and lawfully by this the Jew may claim /
A pound of flesh, to be by him cut off / Nearest the merchant’s heart (...)”

94



Portia ne se contente pas de faire cette affirmation une premiere fois mais va jusqu'a
demander a Antonio de se préparer pour que Shylock puisse prendre son dd, et répéte

gue la demande de Shylock est juste et doit étre exécutée 158 :

PORTIA. — « Et donc, découvrez votre sein.

SHYLOCK. — Oui, sa poitrine. C’est ce que dit le contrat, n’est-ce pas vrai, noble juge ?
‘Au plus pres de son cceur’ — ce sont les propres termes.

PORTIA. — C’est cela. Pour peser cette chair, y a-t-il une balance ? »

(MV 4.1.247-250)

Plutét que de poser I’équation en termes radicaux, soit le contrat et la mort d’Antonio, soit
la miséricorde de Shylock et la vie d’Antonio, Portia aurait pu « adapter » I'application de
la pénalité, selon I'idée avancée par Lambarde'®, pour préserver la vie d’Antonio et
rembourser le prét de Shylock. Si le doge était tenu d’appliquer la loi, cela ne signifie pas
qu’il devait appliquer la lettre de la loi. Le célébre adage prévoit que « la lettre tue et
l'esprit libere », ce qui suppose que le juge doit chercher I'esprit du texte pour faire
prévaloir la justice et qu’une application superficielle conforme a la lettre de la loi serait
insuffisante pour aboutir a une résolution satisfaisante du litige. Chercher I'esprit du texte
suppose que Portia ou le doge auraient di garder a I'esprit la notion de I'équité, sans
perdre de vue la lettre du contrat, I'équité n’ayant pas toujours vocation a remplacer la
loi, mais a donner au juge une direction dans la résolution du litige. Une application plus
adaptée de la pénalité par le doge et Portia devait faire appel a un exercice inhérent a
une bonne résolution d’un conflit, celui de l'interprétation de la loi et du contrat. Si une
interprétation plus juste du contrat avait été retenue, et que Shylock avait été contraint
d’accepter le remboursement du prét, ou d’extraire une livre de chair du corps d’Antonio
sans lui Oter la vie, les Vénitiens n’auraient pas eu besoin de le supplier d’étre

miséricordieux. La radicalité de I'approche adoptée par Portia et le doge serait donc

158 Texte original en anglais: “Portia. — Therefore, lay bare your bosom. / Shylock. Ay, his breast! So says
the bond: - doth it not, noble judge? Nearest his heart: those are the very words. / Portia. It is so. Are there
balance here to weigh the flesh?”

159 V. supra, p.70-1.

95



également dd au fait qu’ils n‘ont pas cherché a interpréter la loi. La question de I'étendue
des pouvoirs du doge est importante dans Le Marchand de Venise et I'idée que javance
ici serait que le doge se devait d’avoir recours a son pouvoir d’interprétation de la pénalité

litigieuse pour aboutir a une meilleure résolution du litige.

L’interprétation, notion qui n’est pas propre au droit (Allan Bloom par exemple considére
que « c’est la tache de l'interprétation de rendre éloquent ce qu’on ne fait que ressentir
et de préciser la portée plus vaste des personnages et de I'action» 1%0) est néanmoins
fondamentale dans le domaine juridique. C’est Montesquieu qui aurait développé
'importance de ce pouvoir du juge, en affirmant que le pouvoir d’interprétation permet de

délimiter la réelle étendue du pouvoir judiciaire au sein d’'un systeme politique.

Le travail de l'interprétation par le juge commence par la reconnaissance par celui-Ci
gu’une regle déterminée doit étre appliquée au litige, ce qui suppose une qualification
préalable des faits. Comme dirait Allan Bloom, cette régle de base que le juge identifie
est ce qui constitue la « connaissance certaine » par le juge, et qui lui permettrait de
résoudre le litige : « [Le juge] doit avoir une connaissance qu'il croit certaine, sans quoi il
ne pourrait juger les autres hommes en conscience. Les juges tirent cette connaissance
du droit. »8' Si le devoir de juger en conscience commence par I'application d’une regle
de droit que le juge est censé connaitre, ce devoir ne se limite pas a une connaissance
de la loi. Montesquieu a évoqué l'idée selon laquelle le juge qui interpréte la loi ne doit
étre autre que « la bouche de la loi », expression devenue célébre depuis, mais qui
restreint considérablement le pouvoir d’interprétation du juge. Pour Montesquieu cette
nécessité de restreindre le pouvoir du juge d’interpréter la loi aurait pour justification deux
notions cruciales dans le droit : la premiére c’est la notion de prévisibilité des parties,
prévisibilité qui est d’autant plus importante en matiere contractuelle ou les parties
concluent un contrat dans le but de pouvoir prévoir la maniere dont un litige éventuel

serait résolu, et la deuxiéme c’est linterdiction pour le juge d’émettre des opinions

160 op. cit., p. 68.
161 op. cit., p. 92.

96



personnelles afin de préserver son impartialité et sa neutralité dans la résolution du

litige 62 :

« Mais, si les tribunaux ne doivent pas étre fixes, les jugements doivent I'étre a un tel
point, qu’ils ne soient jamais qu’un texte précis de la loi. S’ils étaient une opinion
particuliere du juge, on vivrait dans la société, sans savoir précisément les engagements
que l'on y contracte (...) Mais, les juges de la nation ne sont, comme nous avons dit, que
la bouche qui prononce les paroles de la loi ; des étres inanimés qui n’en peuvent modérer

ni la force ni la rigueur. »

Le juge «inanimé » de Montesquieu correspond bien a lI'image du doge dans Le
Marchand de Venise qui n’intervient d’ailleurs que tres rarement dans le proces.
Heureusement que depuis Montesquieu, le pouvoir d’interprétation du juge a connu une
importante évolution et on areconnu au juge, en dehors des regles impératives ou d’ordre
public, un assez large pouvoir d’interpréter les lois. D’ailleurs I'arbitrage, mode alternatif
de résolution des litiges, devenu aujourd’hui le mode principal de résolution des litiges en
matiere contractuelle lorsque les enjeux sont importants, est né de cette idée que le juge
n’est pas un simple automate qui applique la loi, mais que les parties, pour augmenter
leurs chances de parvenir a un jugement équilibré, peuvent choisir un juge privé, ce qui
leur permettrait de mieux prévoir le travail et la profondeur de l'investissement du juge

dans le cadre d’un litige éventuel.

Il'y a une différence non négligeable entre l'interprétation par le juge d’un texte de loi ou
de la convention des parties, et le fait pour le juge de donner une opinion personnelle
basée sur ses propres convictions. La crainte de Montesquieu que les décisions de
justice seraient trop imprévisibles ou cas ou le juge cesserait d’étre « la bouche de la loi »
n’est pas tout a fait justifiée. Cette crainte semble sous-entendre que si le juge interpréte
la loi, ses convictions ou ses opinions personnelles pourraient s’infiltrer dans son

interprétation et donc dans la résolution du litige. Dans un tel cas, la résolution du litige

162 Montesquieu, De I’Esprit des lois (1748), Paris, Gallimard, coll. Folio-Essais, 2 vol., 1995, vol.1, p.330-
337.

97



deviendrait en effet conditionnée par une opinion subjective du juge et porterait au moins
atteinte au principe de prévisibilité des parties mais aussi a celui de I'impartialité du juge.
Mais interpréter la regle n’équivaut pas a donner une opinion personnelle sur I'affaire dont
le juge est saisi, et le systeme anglo-saxon ou les juges créent la loi a travers la
jurisprudence, connu sous le nom de « case law », représente probablement un exemple

important de I'importance du pouvoir d’interprétation des juges.

Un des critéres principaux qui permet de distinguer entre la situation ou le juge se serait
livré a une interprétation de la loi, et la situation ou il se serait contenté de donner son
opinion personnelle, c’est la motivation du jugement. Le juge qui rend une décision doit
expliquer comment il y est parvenu, 'acheminement de son raisonnement et la conformité
a la loi de la solution retenue doivent transparaitre dans le jugement rendu. La motivation
du jugement est devenue aujourd’hui une condition essentielle pour qu’un jugement soit
conforme aux conditions de légalité, et si elle fait défaut, le jugement pourrait étre censuré
par la Cour de cassation '63. S'il est vrai comme le dit Allan Bloom que le juge doit tirer
sa connaissance du droit'®* pour pouvoir résoudre le litige, cette connaissance doit
également s’étendre aux faits du litige. Il s’agirait cependant moins d’'une connaissance
des faits, et plus d’'une analyse des faits afin de pouvoir passer a leur qualification exacte.
En motivant sa décision, le juge montre aux parties la qualification retenue des faits de
I'affaire et comment la loi s’y applique. Cette motivation permet aux parties, surtout a la
partie perdante, de suivre le raisonnement qui a permis au juge de rendre son jugement

ou sa décision.

Le travail d’interprétation de la loi et son corollaire, celui de la motivation du jugement,
permettent de donner une explication possible a la question de savoir pourquoi le droit a
échoué dans Le Marchand de Venise a consacrer une solution juste du litige opposant

Shylock a Antonio. S’il est vrai que le doge ne peut dépasser les frontieres de la régle

163 V. par ex. Art. 455 du Code de Procédure Civile francais qui dispose expressément que le juge doit
motiver sa décision.
164\, supra, p.96.

98



écrite, il a néanmoins refusé de se livrer a une interprétation de la regle de droit ;
Shakespeare aurait donc fait une application fidéle de cette idée que le juge n’est qu’un
automate qui appliquerait la régle de maniere littérale. En d’autres termes, celui qui jouit
du pouvoir d’interpréter la loi et qui aurait pu avoir une marge de manceuvre en
interprétant la pénalité, s’est satisfait d’'une interprétation excessivement littérale et
restreinte du texte. Il faut préciser que ce n’est pas Shylock qui fait une interprétation
littérale de la pénalité, mais au contraire, c’est a une interprétation trop large que Shylock
se livre, en vertu de laquelle il considere que la pénalité qu’il avait décrit de
« plaisanterie » serait a méme de lui permettre de tuer Antonio. C’est Portia qui se livre
a l'interprétation la plus littérale de la pénalité, en considérant qu’extraire une livre de
chair ne signifie pas faire couler le sang du débiteur. La pénalité pour elle devait
également prévoir littéralement que le sang d’Antonio doit couler. Sans que cette

éventualité ne soit prévue dans la lettre du contrat, Portia considére qu’elle en est exclue.

L’usage restreint ou I'absence totale d’'usage par le doge de son pouvoir d’interprétation
du contrat et de la pénalité litigieuse signifie que le doge aurait choisi de faire abstraction
de ce pouvoir, ce qui implique que le doge n’avait pas pour souci de « bien juger »
I'affaire. Pour aboutir a un jugement équilibré, le juge ne peut uniquement étre la bouche
de la loi, et appliquer les connaissances qu’il a de la loi, il doit nécessairement vouloir
bien juger. La personne du juge est donc aussi importante que le texte de loi dont il doit
faire application, il est difficile de concevoir un juge « robotique » qui appliquerait la lettre
de la loi, et qui serait a méme de rendre un jugement équitable. S’il est vrai que « les lois
dépendent de la fragilité humaine »1%%, c’est justement cette fragilité que le juge doit étre
a méme de percevoir et y remédier grace a la recherche par lui de la clef qui permet de
dénouer le conflit, cette recherche devant parfois faire appel a son imagination et a son

sens de la justice.

165 A. Bloom et Harry V. Jaffa, op. cit., p.61.

99



Si le cheminement du raisonnement qui dépouille Shylock de sa demande d’éter la vie a
Antonio, et lui refuse tout remboursement du prét, apparait dans le jugement rendu par
Portia, le reste du jugement condamnant Shylock n’est néanmoins pas motivé. Cette
absence de motivation permet de percevoir que le jugement dérivera vers une
consécration de la conviction personnelle du juge, par opposition a un raisonnement
objectif qui prend en compte la loi des parties et son interprétation la plus exacte et la
plus raisonnable. Portia ne serait donc pas aussi héroique qu’on le croirait a la premiere
lecture de la piéce, et c’est «la notion que Portia ne serait peut-étre pas I’'héroine qu’elle
apparait étre, qui devient cruciale pour comprendre et interpréter la piece de maniere

générale, et plus particulierement, d’'un point de vue juridique. » 166

IV)  Un raisonnement erroné menant a un jugement injuste et

surabondant

Face au refus de la part de Shylock de faire preuve de miséricorde, Portia fait une
interprétation erronée de la pénalité, considérant que Shylock est en droit d’extraire une
livre de chair au plus prés du cceur d’Antonio sans néanmoins faire couler le sang

d’Antonio, car la pénalité ne prévoit pas que Shylock peut verser le sang d’Antonio 67 ;

PORTIA. — « Prépare-toi donc a découper la chair.

Ne verse pas de sang, n'en coupe ni plus ni moins,
Mais juste une livre de chair, Si tu prends plus ou moins
Qu’exactement une livre, que ce ne soit méme pas plus
Que ce qui l'allege ou l'alourdit du poids

D’une fraction de la vingtiéme partie d’un unique

Pauvre scrupule — méme si la balance penche

166 D. Kornstein, op.cit., p.77: “The notion that Portia may not be the heroine she appears to be becomes a
crucial aid to interpreting the play as a whole and its legal meaning in particular.”

167 Texte original en anglais: “Portia. — Therefore prepare thee to cut off the flesh. / Shed thou no blood, nor
cut thou less nor more / But just a pound of flesh. If thou takest more / Or less than a just pound, be it but
so much / As makes it light or heavy in the substance / Or the division of the twentieth part / Of one poor
scruple—nay, if the scale do turn / But in the estimation of a hair, / Thou diest and all thy goods are
confiscate”.

100



Ne serait-ce que de la valeur d’un cheveu,
Tu meurs et tous tes biens sont confisqués. »
(MV 4.1.318-326)

Cette interprétation a souvent été qualifiée d’« hyper littérale », faisant écho a
l'intransigeance de Shylock qui s’est attaché a I'application de la pénalité. En plus d’étre
trop attachée a la lettre du contrat, cette interprétation de Portia est entachée d’erreur :
si 'on reconnait qu’extraire une livre de chair du corps du débiteur défaillant était une
pénalité licite a I'époque, on est des lors obligé de reconnaitre comme licite tout ce qu’elle

implique comme conséquences, notamment faire couler le sang du débiteur.

Il est impossible de distinguer entre I'extraction de la livre de chair et sa conséquence
évidente, a savoir celle de verser le sang du débiteur défaillant. Une telle distinction est
artificielle et crée un paradoxe entre la reconnaissance de la licéité de la clause d’une
part et considérer d’autre part que ses conséquences soient illicites. Or Portia n’a jamais
prétendu que cette pénalité était illicite ; elle a admis sa licéité dés le début du proces et
de ce fait les conséquences pratiques de cette pénalité ne pouvaient en étre détachées
car elles constitueraient une partie intégrante de la pénalité. Ce paradoxe n’apparait
cependant pas suffisamment important pour pousser Portia a réévaluer son interprétation
de la pénalité, qu’elle formule d’autant plus a la maniere d’'une menace plutét qu’une
sanction de la violation d’une régle de droit: si Shylock osait faire couler le sang
d’Antonio, il serait condamné a mort et dépouillé de tous ses biens. Certaines opinions
ont affirmé que la pénalité aurait pu étre « neutralisée » par Portia, car elle serait contraire
a l'ordre public ; or ces affirmations ne semblent pas étre satisfaisantes, et cette
alternative peu plausible en raison du fait que comme nous I'avons déja vu, la pénalité

prévue au contrat semblait étre licite 168 :

168 D. Kornstein, op. cit. p.70: “Portia’s legalistic and hypertechnical ‘flesh-but-no-blood’ construction is
probably unnecessary. There are alternative rationales for denying Shylock’s suit. Instead of resting her
decision on interpreting the text of the bond, Portia could explicitly rely on public policy. Rather than
ingeniously quibbling about the wording of the contract, Portia could have forthrightly addressed whether
the bond was legal in the first place. It may be more accurate to understand Portia’s ruling as in fact based
on public policy, though explained by her in terms of construing contract provisions”.

101



« La construction légaliste et hyper-technique de Portia, chair oui sang non, n’est
probablement pas nécessaire. Il existe des alternatives pour refuser de donner suite a la
demande de Shylock. Au lieu de baser sa décision sur l'interprétation du contrat, Portia
pouvait se baser sur la notion de l'ordre public. Plutét que de chicaner sur les termes du
contrat, Portia aurait pu se demander si les termes du contrat étaient légaux en premier
lieu. Il est peut-étre plus juste de comprendre le jugement de Portia comme un fait basé

sur l'ordre public, méme si elle tente de I'expliquer en termes d’interprétation du contrat. »

Shylock ne s’oppose pas a cette menace, ni a 'argumentation erronée de Portia ; malgré
son attitude de combattant tenace durant le proces, il semble se résigner a l'interprétation
de Portia. Les critiques se sont posés la question de savoir pourquoi Shylock renonce a

se défendre a la fin du procés 16° :

« Suis-je le seul a me demander pourquoi apparemment il n’est pas donné a Shylock de
contester la lecture faite par Portia du contrat, d’insister sur le fait que tout le monde sait
que le sang est implicitement entendu dans la pénalité, et n'est pas un éléement séparé

qui rend la pénalité impossible a accomplir ? »

La seule réaction de Shylock est de demander a Portia de maniere complétement
résignée si la loi prévoit effectivement cela: « Is that the law ? » (« Est-ce bien la
loi ? »)170 On a souvent considéré que l'interprétation de Portia faisait écho au légalisme
de Shylock durant le procés. Or Shylock n’a pas réellement été légaliste, il a néanmoins
demandé I'application d’une pénalité dont la sévérité n’était pas déclarée dans le contrat.
Son affirmation qu’il serait « assoiffé de loi » « I crave the law »,'7! confirme que C’est la
regle qu’il souhaitait appliquer, mais il ne s’est pas livré a une interprétation aussi littérale

que celle de Portia. Il est néanmoins surprenant que l'interprétation de Portia de lui

169 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Stanley Cavell,
p.4: “Am | alone in wondering why apparently it is not given to Shylock to contest this reading, say, to insist
that everyone knows blood must be implied in the bond and not be understood as a separate element
meant to make the bond effectively unachievable?”

170 MV 4.1.308.

171 MV 4.1. 200-1.

102



interdire, sous peine de mort, de faire couler une goutte de sang, n’ait soulevé aucune
réaction de sa part. C’est un moment clef de la piece et du proces, Shylock semble
réaliser qu’il est désormais trop tard pour retourner les choses en sa faveur, il tente
désespérément de sauver ce qu’il peut du montant qu’il a prété ; mais méme cette

demande lui est refusée 172 :

SHYLOCK. — « Donnez-moi le principal et laissez-moi partir.
PORTIA. — Il I'a refusé devant la cour, publiquement.

Il aura seulement la justice et son contrat.

SHYLOCK. — Ne puis-je avoir seulement mon principal ?
PORTIA. — Tu n’auras rien que la pénalité.

A prendre a tes risques et périls, Juif. »

Portia aurait d0 accepter la requéte de Shylock d’obtenir le remboursement du prét,
Shylock était en effet en droit de renoncer a I'application de la pénalité au cours du procés

et de demander le remboursement de son prét 173 ;

« Mais tout comme Shylock avait le droit de choisir entre le remboursement du montant
du prét et I'exécution de la pénalité, il était également en droit de renoncer a I'exécution
de la pénalité s’il n’avait pas d’autre moyen d’obtenir 'exécution du contrat avec un certain

degré de précision, et éviter de mettre sa propre vie en danger. »

Le refus de Portia d’accorder a Shylock ce qu’elle lui avait pourtant proposé durant le
proceés semble étre abusif : elle considére a tort que Shylock ne pouvait plus renoncer a
application de la pénalité, argument erroné d’un point de vue juridique et dont la
connotation s’apparente a une attitude de vengeance plutét que celle d’'un raisonnement

juridique. Shylock est donc mis dans une situation impossible ou I'exécution de la pénalité

172Texte original en anglais: “Shylock. — Give me my principal, and let me go. / Portia. — He hath refused it
in the open court. / He shall have merely justice and his bond. / Shylock. — Shall | not have barely my
principal? / Portia. — Thou shalt have nothing but the forfeiture / To be so taken at thy peril, Jew.”

173 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre de Charles Fried, “Opinion
of Fried, J., Concurring in the Judgment”, part lll, chap.8, p.6: “But just as Shylock was entitled to make his
election between the money and the penalty, so was he entitled to forgo the penalty if he could see no way
fo exact it with the requisite degree of precision and thereby avoid endangering his own life”.

103



le sanctionnerait de la peine de mort, et ou le remboursement du prét lui est refusé. Cette
situation impossible le réduit au silence, et c’est a ce moment que la suite du jugement
qui est rendu contre lui est proclamée par Portia. Une fois tombé dans le piege de Portia,
Shylock est désormais en proie a la punition des Vénitiens. Il est d’ailleurs utile de

reprendre le jugement rendu contre Shylock 174 :

PORTIA. — « Reste, Juif.

La justice a encore prise sur toi autrement.

Il est prescrit dans les lois de Venise,

Que s'il peut étre prouvé qu’un étranger,

Par tentatives directes ou indirectes.

Attente a la vie d’un citoyen quel qu'il soit.

Celui qui sera victime de ses machinations

Saisira la moitié de ses biens ; I'autre moitié
Partira dans le trésor privé de I'Etat.

Et la vie du délinquant dépend de la miséricorde
Du seul doge, dont la voix 'emporte sur toutes les autres —
Dans cette situation, je dis que tu te trouves,

Car il apparait bien de maniére évidente
Qu’indirectement, et directement aussi,

Tu as ourdi un complot contre la vie méme

Du défendeur, et tu as encouru la peine

Que je viens d’indiquer.

A genoux, donc ! Demande miséricorde au doge. »
(MV 4.1.341-357)

174Texte original en anglais: “Portia. — Tarry, Jew. / The law hath yet another hold on you. / It is enacted in
the laws of Venice, / If it be proved against an alien / That by direct or indirect attempts / He seek the life of
any citizen, / The party ‘gainst the which he doth contrive / Shall seize one half his goods. The other half /
Comes to the privy coffer of the state, / And the offender’s life lies in the mercy / Of the Duke only 'gainst
all other voice. / In which predicament | say thou stand’st, / For it appears by manifest proceeding / That
indirectly—and directly too— / Thou hast contrived against the very life / Of the defendant, and thou hast
incurred / The danger formerly by me rehearsed. / Down, therefore, and beg mercy of the Duke.”

104



Ce jugement est en réalité une persécution de Shylock : ce dernier a donné un prét qui
ne lui a pas été remboursé, il est par ailleurs dépouillé de tous ses biens, dont la moitié
serait payée a Antonio, et condamné a mort sur la base d’une loi qui interdirait a un
étranger de comploter contre la vie d’'un Vénitien. La loi supposée contre les étrangers
dont Portia prétend faire application pour condamner Shylock a mort (d’ailleurs la
nationalité de Shylock n’est pas mentionnée dans la piece, il semble que son
appartenance a la religion juive suffit pour le qualifier d’étranger aux yeux des Vénitiens).
Il s’agit d’une loi qui semble avoir été inventée par Shakespeare, pour faire notamment
écho aux appels formulés a son époque, d’appliquer aux étrangers des regles différentes

(probablement plus sévéres) que celles appliquées aux citoyens de I'Etat 175 :

« Par ailleurs, la loi vénitienne qui opére une discrimination contre les étrangers que Portia
invoque dans Le Marchand de Venise a été introduite par Shakespeare pour une raison
de fiction, alors qu’en réalité, les appels pour appliquer des lois contre les étrangers
faisaient beaucoup de bruit a I'époque de Shakespeare (...) Ce derier a de cette maniéere
exploré des questions d’actualité dans MV, et ce, en inventant une loi fictive contre les

étrangers dans des termes qui faisaient I'objet de discussions a son époque. »

C’est le doge qui décide, dans sa seule intervention durant le proces, de pardonner
Shylock, dans une attitude moralisante, comme pour donner une bonne lecon a Shylock

de ce qu’est la miséricorde qu’il aurait refusée a Antonio 176 :

LE DOGE. — « Pour que tu voies la difféerence de notre état d’esprit,
Je te fais grace de la vie avant méme ta demande »
(MV 4.1.362-3)

175 B.J Sokol et Mary Sokol, op.cit., p.351: “Similarly, the Venetian statute discriminating against aliens
expounded by Portia in MV was posited by Shakespeare for a fictional locale, while in actuality calls for
anti-alien laws were clamorous in his own time and place (...) Shakespeare explored live issues in MV in
this way, and by inventing a fictional anti-alien statute along lines that were argued for in his time”.

176 Texte original en anglais: “That thou shalt see the difference of our spirit. / | pardon thee thy life before
thou ask forit (...)”

105



L’effet que cette loi opéere sur le jugement rendu est d’accentuer son injustice. La
persécution de Shylock devient d’autant plus visible lorsqu’on évalue la situation
d’Antonio a la suite du jugement rendu a la fin du procés : Antonio a emprunté de I'argent
qu’il n’a pas été contraint de rembourser, ne supportant ainsi aucune perte sous quelque
forme que ce soit. Shakespeare nous informe d’ailleurs par la suite qu’Antonio a recouvré
les pertes qu’il avait subies dans son commerce et qui avaient causé sa faillite et
impossibilité pour lui de rembourser le prét a Shylock. Non seulement Antonio sort
indemne du proces, mais il lui est en plus donné le pouvoir de décider du sort des biens
de Shylock. Dans une humiliation ultime de ce dernier, Antonio décide que la moitié des
biens de Shylock, censée lui revenir selon le jugement de Portia, soit donnée a Lorenzo

et Jessica, et que Shylock se convertisse au christianisme 177 :

ANTONIO. — « Qu’il plaise a monseigneur le doge et a la cour
De Ilui remettre 'amende sur la moitié de ses biens,
Jy suis disposé, pourvu qu’il me laisse

L autre moitié dont je serai dépositaire

Et que je remettrai a sa mort au gentilhomme

Qui lui a recemment volé sa fille.

A deux conditions de plus : qu’a cause de cette faveur
Il se fasse chrétien sur-le-champ ; et I'autre condition,
Qu’en cette cour, ici, il fasse enregistrer

Le don qu'il fait de tout ce qu’il aura a sa mort

A son fils Lorenzo et a sa fille. »

(MV 4.1.374-383)

La saisie des biens de Shylock revét une importance capitale, si 'on considére la place
fondamentale qu’occupait le droit de propriété a 'époque de Shakespeare, comparable

d’ailleurs a celle qui lui est donnée aujourd’hui dans les pays qui reconnaissent a ce droit

177 Texte original en anglais: “So please my lord the duke, and all the court, / To quite the fine for one half
of his goods; / | am content, so he will let me have / The other half in use, to render it, / Upon his death,
unto the gentleman / That lately stole his daughter; / Two things provided more, - that for this favour, / He
presently become a Christian; / The other, that he do record a gift, / Here in the court, of all he dies
possess’d, / Unto his son Lorenzo, and his daughter”.

106



une valeur constitutionnelle 178, car « ‘protéger [les droits de propriété] était le souci
principal de la common law. » Méme le roi ne pouvait se permettre de porter atteinte au
droit de propriété, dont la protection émanait principalement de [linstitution

parlementaire 179 :

« L’existence de ces droits [de propriété] constituait désormais non seulement un écran
contre les demandeurs usurpateurs, mais également contre le roi lui-méme, et de la sorte,
ont été posées les limites des prérogatives du roi, et ce par le Parlement, ou du moins,
c’est limpression sous laquelle étaient les membres du Parlement. Nicholas Fuller,
membre du Parlement, a dit en 1610 : selon les lois de I’Angleterre, les sujets ont un droit
de propriété sur leur terre et leurs biens si bien que le roi ne peut, sans leur consentement,
prendre part a ces droits de maniére légale, sans une intervention du Parlement. Les lois
de la common law octroient au roi des prérogatives de maniéere a ce quelles n‘empietent
pas sur I'héritage de la personne. Et un avocat a écrit que ‘les prérogatives du roi ne
peuvent pas porter un préjudice a la propriété d’une personne — que le roi ne peut pas
octroyer le pouvoir a une personne pour qu'elle agisse contrairement aux régles de la
common law ou de la loi écrite, et que la prérogative du roi ne doit pas étre étendue de

maniéere a ce qu’il puisse porter atteinte a un individu. »

Le fait d’avoir obligé Shylock a léguer ses biens est donc une décision qui revét une
gravité particuliere. Shylock réalise la gravité de cet acte, et compare l'aliénation de ses

biens a une condamnation a mort 180 :

178 | ouise Halper, op.cit., p.231: “As Margaret Judson says, ‘To protect [property rights] was the principal
concern of the common law”.

179 L ouise Halper, op.cit., p. 231: “The existence of those rights [property rights] came to be not only a shield
against usurping claimants, but against the king himself, and thus described the boundaries of the king’s
prerogative, boundaries that were policed by parliament, or at least so its members believed. Nicholas
Fuller, a member of parliament, said in 1610: By the laws of England the subjects have such property in
their land and goods as that without their consent the King can take no part thereof from them lawfully
without act of parliament. The common laws do so measure the King’s prerogative as it shall not tend to
take away or prejudice the inheritance of the subject. And a lawyer wrote in his commonplace book that the
'king’s prerogative cannot prejudice the property of the subject - that the king cannot grant power to any
person to act contrary to common or statute law that the king’s prerogative shall not be extended to the
injury of any subject’.

180 Texte original en anglais: “Nay, take my life and all; pardon not that; / You take my house, when you do
take the prop / That doth sustain my house; you take my life. / When you do take the means whereby | live.”

107



SHYLOCK. — « Non, prenez tout et ma vie, ne me graciez pas ainsi.
Vous prenez ma maison quand vous prenez l'étai

Qui soutient ma maison ; et vous prenez ma vie

En prenant les ressources qui me permettent de vivre. »

(MV 4.1.368-371)

Par ailleurs, le jugement n’a pas simplement décidé de dépouiller Shylock de ses biens,

mais I'a également contraint de Iéguer une partie de ses biens a sa mort a sa fille Jessica

et son conjoint Lorenzo. Déja, le jugement a quelque chose de pervers lorsqu'il

mentionne le terme « gift » alors qu’il s’agit d’'une contrainte ; Portia demande au greffier

de dresser le legs, « a deed of gift »'®" (« Un acte de donation »). Aux termes du

jugement, cette « gratification » serait exécutée a la mort de Shylock, ce qui la rapproche

davantage d’un testament. L’ambiguité de la qualification juridique de cette condamnation

de Shylock de « lIéguer » ses biens au moment de son déces souléve plusieurs questions

d’un point de vue juridique :

La premiére serait de savoir pourquoi la signature de Shylock, partie perdante au
proces, serait requise pour l'efficacité de cette partie du jugement. La contrainte
qui lui est imposée de donner son accord n’est autre qu’une forme d’abus exercé
contre Shylock : un jugement est rendu contre lui, et Iimperium du juge signifie
que le jugement devrait s’exécuter méme sans le consentement de la partie
perdante. |l n’y a aucune justification juridique a cette injonction qui lui est faite de
donner son accord pour que la condamnation le dépouillant de ses biens prenne

effet.

Sous « will/testament », B.J. et Mary Sokol affirment en outre que la signature du
testateur n’était pas une condition de validité du testament, le testament pouvant
notamment étre effectué oralement. Si méme en dehors d’une condamnation

judiciaire, le testament ne requiert pas la signature du testateur, la contrainte

181 MV 4.1.388.

108



imposée a Shylock de signer le legs dans le jugement rendu contre lui apparait

d’autant plus injustifiée et dénuée de toute logique légale 182 :

« A condition que le testateur soit en pleine capacité, un testament valide aurait
pu étre fait oralement ou a I'écrit (I'écrit est exigé pour les testaments a partir de
1540). Il n’y avait pas d’exigence que le testament soit rédigé ou signé par le
testateur en personne, méme si en pratique les testateurs parfois signaient, ou
méme scellaient leurs testaments. Les testaments étaient rédigés par des locaux,

des notaires ou souvent le prétre local. »

- Une interprétation possible de l'injonction faite a Shylock de signer I'acte
testamentaire serait de considérer que le doge et Portia auraient tout simplement
obligé Shylock a Iéguer ses biens, sans que cela fasse partie du jugement rendu
contre lui. Il est en effet difficile de concilier la force obligatoire du jugement, avec
I'obligation faite a la partie perdante de donner son consentement a la teneur du
jugement. Or, obliger le testateur a Iéguer ses biens pose la question de la validité
du testament fait sous contrainte. Le testament irrégulier, méme s’il était signé par
le testateur pouvait étre attaqué devant les tribunaux compétents jusqu’au moment

du déceés du testateur 183 :

« Comme c’est le cas aujourd’hui, un testament méme signé aurait pu étre
révoqué a n’importe quel moment jusqu'au déces, ce qui justifie I'expression

‘dernier testament’. »

En plus de l'illicéité apparente de ce volet du jugement rendu contre Shylock, contraindre
ce dernier a léguer une partie de ses biens a Jessica et Lorenzo est une décision qui

semble surabondante. Jessica, en sa qualité d’héritieére, aurait en tout cas hérité des deux

182 op.cit., p.410: “Provided a testator was sound in mind, a valid will could be made orally or in writing
(writing was required for wills of land after 1540). There was no requirement for a will to be written or signed
by the testator in person, although in practice testators did sometimes sign, mark or seal their wills. Wills
were drafted by local literate people, notaries, or often the local priest”.

183 op.cit., p.411: “As today, a will once executed could still be revoked any time up to the date of death,

i)

So explaining the descriptions ‘last will and testament’.

109



tiers au moins de la masse successorale appartenant a Shylock aprés son décés. En

effet, B.J et Mary Sokol affirment sous « will/testament » 184:

« Les tribunaux ecclésiastiques reconnaissaient la coutume selon laquelle un testateur
avait la liberté de disposer librement du tiers de sa propriété (les deux tiers restants étaient

réservés a sa femme et ses enfants). »

B.J et Mary Sokol mentionnent cependant que cette réserve héréditaire était parfois
négligée par les tribunaux de I'’époque. Ce qui est d’autant plus important a noter c’est
que Jessica étant devenue une femme mariée, le principe de la « couverture »
s’appliquerait a elle, aux termes duquel tous les biens dont elle aurait hérité seraient

devenus la propriété de son mari 85 :

« Dans le droit, une femme non mariée était connue sous I'appellation feme sole’. Elle
pouvait acheter, détenir et aliéner un bien, conclure des contrats sous son propre nom.
Mais une fois mariée, elle devenait une ‘feme covert’, ce qui avait des conséquences sur
son droit de propriété dans les relations contractuelles et dans le droit pénal (...) La femme
mariée n’était pas ‘morte’ légalement, comme un membre d’un ordre religieux, et elle
n’était pas dépouillée de sa capacité juridique, mais elle était dépouillée de la capacité

d’étre propriétaire de biens en son nom. Une propriété personnelle qui lui appartenait,

184 op.cit., p.412: “These [the Church courts] recognized the custom which allowed a testator freedom to
dispose as he wished of one third of his property (the remaining two thirds was reserved for the use of his
wife and children)’.

185 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.221: “In law, an unmarried woman was known as a ‘feme sole’. She could
purchase, hold and alienate property, and enter into contracts in her own name. But once married she
became a ‘feme covert’, which had consequences on property rights, in contractual relations, and in criminal
law. A wife could enter into contracts as the agent of her husband. She could not sue or be sued in her own
name. Yet the principle of ‘one person’ was not wholly consistent: she was not liable for her husband’s
debts, neither was she liable for his crimes (...) The wife was subject to the husband’s guardianship and
authority, for he was her baron or lord (...) There was no concept of community of ownership of property
between husband and wife in England in Shakespeare’s time, although such a system of community did
exist in some other parts of Western Europe, and may have existed to a certain extent in England in the
earlier Middle Ages. On marriage a woman had no legal interest in any matrimonial property. Therefore the
legal status of a married woman differed considerably from that of an unmarried woman. The married
woman was not dead in law, like a member of a religious order, and she did not suffer from a general lack
of legal capacity, but she lacked the capacity to own property in her own name. Any personal property she
owned vested absolutely in her husband, and he could deal with it as he wished. This included money,
furniture, jewelry, and clothing.”

110



revenait de maniére absolue a son mari, et il pouvait en disposer a sa guise. Ceci

comprenait I'argent, les meubles, les bijoux et les habits. »

C’est donc en réalité Lorenzo qui serait le principal bénéficiaire du legs. Il est difficile de
concevoir que Shylock aurait librement consenti a ce que Lorenzo bénéficie du legs,
surtout que Shylock a été victime d’un vol commis par Jessica lors de son union avec
Lorenzo. Ceci confirme que le consentement de Shylock au moment de signer le legs est
vicié, et que s'’il n’avait pas subi la contrainte du doge et de Portia, il n’aurait certainement

pas consenti a léguer ses biens a Jessica et Lorenzo.

En somme, avoir obligé Shylock a signer I'instrument a travers lequel il aurait légué une
partie de ses biens a sa fille et son mari souléeve des questions quant a la licéité et a
I'intérét d’un tel jugement. Shylock aurait pu attaquer cette partie du jugement par la suite,
I'injonction qui lui a été faite de signer l'instrument du legs aurait pu en effet lui servir
d’argument solide pour établir qu’il s’agissait d’'un testament et non d’'un jugement, et que
son consentement n’était pas libre au moment de la signature. Mais la suite du jugement
le condamnant a se convertir au christianisme I'anéantit complétement'®. Shylock
comprend que le combat est lourdement perdu, il accepte la teneur du jugement, et

demande qu’on lui envoie le legs pour le signer a I'abri des regards 187 :

« Permettez-moi, je vous prie, de m’en aller d’ici. Je ne me sens pas bien. Vous ferez
suivre l'acte et je le signerai. »
(MV 4.1.588-391)

186 Dans son ouvrage The Occult Philosophy in the Elizabethan Age, New York, Routledge Classics, 2001,
Frances Yates donne un sens au jugement contraignant Shylock de se convertir au christianisme qui va
au-dela de sa simple humiliation, et qui évoquerait le probléme qui s’était posé a I’époque de Shakespeare
relatif & la conversion des juifs par la kabbale chrétienne, faisant ainsi écho aux travaux d’un kabbaliste
Vénitien reconnu de I'’époque: “The Merchant of Venice is believed to allude to the contemporary issue of
the conversion of the Jews by Christian Cabala, and to echo the work on universal harmony by the Cabalist
Friar of Venice, Francesco Giorgi.” p.90.

187 Texte original en anglais: “I pray you, give me leave to go from hence. | am not well. Send the deed
after me. And I will sign it.”

111



Shylock se soumet au jugement et accepte sa persécution, son silence est troublant, on
aurait voulu qu’il intente un recours pour invoquer les violations de la loi, ainsi que la
dénaturation du contrat par Portia dans l'interprétation qu’elle a retenue de la pénalité.
Non seulement Shylock n’a aucune intention d’attaquer le jugement rendu, mais en plus
il accepte de maniere inconditionnelle d’obéir a l'injustice qui lui a été infligée, or
'obéissance a une loi injuste est une attitude de résignation qui fragilise ce que
Tocqueville appelle « la souveraineté du genre humain »: « Quand donc je refuse d’obéir
a une loi injuste, je ne dénie point a la majorité le droit de commander ; j'en appelle

seulement de la souveraineté du peuple a la souveraineté du genre humain. » 188

Il est difficile de dire qu’a travers ce jugement, justice ait été rendue, et 'impression que
nous avons a la fin de la piece lorsqu’on réalise l'injustice infligée a Shylock, c’est que le
conflit est maintenu, et I'apaisement qu’un jugement juste et équitable aurait pu favoriser,
est absent. Allan Bloom affirme a juste titre que « [Portia] n’a rien fait sur le fond pour
résoudre les problemes qui ont mené a la guerre entre Shylock et Antonio. Aussi ne sont-

ils pas résolus. On peut seulement se hater de retourner a Belmont pour les oublier. »18°

Certaines analyses de la piece ont a juste titre qualifié le jugement rendu contre Shylock
d’inéquitable, et certains ont considéré que c’est la loi vénitienne qui aurait poussé Portia

a rendre un tel jugement'® :

«La société vénitienne est capable de tout : alors que la loi de la ville garantit I'équite
devant la loi, une spécificité qui aurait attiré les étrangers a Venise, sa législation serait

également capable de rendre cette qualité incertaine, si ce n’est méme fictive. »

Je ne pense pas que ce soit la loi vénitienne, ou la pénalité et le contrat de prét, qui

auraient justifié le jugement persécuteur rendu par Portia et le doge contre Shylock. C’est

188 Tocqueville, De la démocratie en Amérique (1835-1840), Paris, Flammarion, coll. GF, 2010, p. 91.

189 Allan Bloom et Harry V. Jaffa, op. cit. p.62.

190 James Shapiro, cité par R. Lemon, op.cit., p.566: “Venetian society is able to have it both ways : while
the city’s charter guarantees equity before the law, a feature that has attracted foreigners to Venice, its
retains legislation that renders this equality provisional, if not fictional”.

112



davantage l'interprétation du contrat qui a été retenue par Portia et le doge, qui a mené
a ce jugement contre Shylock. Comme nous I'avons déja démontré, cette méme loi ou ce
méme contrat, interprété(e) autrement, aurait pu mener a une solution plus satisfaisante
du litige et aurait permis de rétablir une situation bien plus équitable pour les parties au
proces. La piece pose donc une question fondamentale sur la possibilité pour une
république comme celle de Venise, d’instaurer la justice lorsque celle-ci pourrait entraver

les intéréts de la classe dominante.

Cette question a par ailleurs ouvert la voie aux analystes des piéces de Shakespeare de
se demander quel serait selon Shakespeare le meilleur régime politique : une lecture
possible du Marchand de Venise nous dit que pour Shakespeare, un régime républicain
comme celui de Venise ne permet pas au juge d’aller au-dela de la loi pour la tempérer
grace a I'équité et que ceci pourrait mener a une solution injuste du conflit. Par contre,
dans un régime monarchique comme dans Mesure pour Mesure, le monarque peut
tempérer la loi par I'équité et aboutir a une meilleure résolution du conflit. La différence
entre les solutions préconisées par Shakespeare dans ces deux pieces et ce qu’on aurait
pu en déduire sur la position prise par Shakespeare quant au régime politique qu’il

préconise a été notamment résumée par Philippe Raynaud °' :

« La condition de I'équité est donc la souveraineté du prince ; le modéle de I'équité
shakespearienne est platonicien et impérial : c’est comme Roi que le juge peut s affranchir
de la loi et la lese-majesté royale reste a ses yeux, sinon le seul crime impardonnable, du
moins le moins aisément pardonnable. Des pieces comme Le Marchand de Venise et
Mesure pour Mesure montrent que I'équité et la miséricorde n’ont pas de place dans les
Républiques, et qu’elles n’existent vraiment que dans les monarchies — ou elles sont aussi

un moyen de renforcer le pouvoir du monarque. »

Allan Bloom affirme également ce qui suit 192 :

191 « L’équité Shakespearienne », op. cit., p.55.
192 Bloom et Jaffa, op.cit., p.151.

113



« On s’accorde généralement a dire que Shakespeare considérait la monarchie comme

la meilleure forme de gouvernement possible. »

Allan Bloom tempére cependant cette affirmation dans le dernier paragraphe de son
ouvrage portant sur La pensée politique de Shakespeare ou il affrme que c’est en théorie

que la monarchie serait un meilleur régime 193 :

« Jai dit auparavant que, selon Shakespeare, la monarchie est la meilleure forme de
gouvernement. On pourrait a présent nuancer cela en disant qu’elle est la meilleure forme
seulement en un sens théorique, et en disant plutét que la compréhension de la
monarchie, en tant que condition indispensable a la compréhension de la vie politique, est
la condition de toute la perfection réelle qui puisse entrer dans le champ de la vie humaine.
La compréhension de la monarchie est la condition de la compréhension de la véritable
relation du politique a 'humain et de I'humain au divin. Et certainement, un tel savoir n’a

jamais été aussi nécessaire. »

Frances Yates explique cependant que si la conception de Shakespeare d’'une bonne
gouvernance est intimement lié a I'imaginaire de 'Empire, cette conception ne résulte
pas d’'une conviction de la part de Shakespeare que le régime monarchique serait
meilleur que la république. Yates considére que ce dont la majorité des études qui
émettent une telle affirmation ignorent ou ne mentionnent pas, c’est la propagande que
la reine Elizabeth et aprés elle, le roi Jacques 1¢, auraient diffusée dans le but de
renforcer le pouvoir du monarque, propagande qui aurait sans doute influencé I'ceuvre

de Shakespeare 194 :

« La conception shakespearienne de la société est liee a sa croyance en la monarchie en
tant que principe dordre, canal divin pour maintenir sur la terre un ordre juste
correspondant a la divine loi du cosmos ; c’est un des aspects les plus visibles et les

moins contestables de sa conception de l'existence. Que son idée de la monarchie

193 op. cit., p.186.

194 Frances Yates, Shakespeare’s Last Plays, A New Approach, London and New York, Routledge and
Kegan Paul, 1975. Trad., Les dernieres piéces de Shakespeare, une approche nouvelle, Paris, Belin,
1993, p. 49.

114



s’étende au-dela du point de vue étroitement national jusqu'a de vastes vues d’ordre, ou
de désordre, spirituel, universel, voila qui est fortement suggéré par les images auxquelles
il recourt. C’est pourquoi il est naturel et légitime de parler de ‘theme impérial’ en relation
avec Shakespeare ; The Imperial Theme est de fait le titre d’'un ouvrage fameux de G.
Wilson Knight, qui examine dans I'ceuvre de Shakespeare les représentations de la
royauté, la majesté divine et cosmique dont il investit la charge royale, et les descriptions
saisissantes qu’il fait, lorsquelle vient a faillir, de la chute dans le chaos et la confusion —
tempéte et désordre dans le cosmos, tempéte et désordre dans I'Etat. Les études sur
Shakespeare, en revanche, sont moins informées, semble-t-il du fait que cet imaginaire
de I'Empire, avec son caractere sacré, était le fondement de la propagande Tudor, et du
symbolisme utilisé pour la reine Elizabeth 17, ses portraits et les grands spectacles. Ces
images d’un Empire universellement pur ou impur, ont surgi dans la propagande du temps
de Shakespeare, et en relation avec la réforme de I'Eglise. Et I'un des éléments essentiels
de la propagande Tudor pour la réforme de I'Eglise consistait a évoquer [histoire
britannique, la légende arthurienne et la chevalerie dont la mission était de répandre dans
le monde entier un ordre spirituel de pureté (...) Shakespeare s’était mesuré a de telles
conceptions sa vie durant, tantét avec espoir, tantét avec désespoir, dans ses tragédies

et histoires. »

Je suis plutdét de 'avis de Louise Halper, selon qui « le vrai probleme que pose la regle
de droit pour Shakespeare ne vient pas de sa conviction que la monarchie était
supérieure au parlementarisme, mais de la croyance que la loi n’est finalement qu’un outil
de pouvoir, au moins aussi arbitraire et corrompu que tous les autres outils. »'% C’est ce
que Shakespeare semble illustrer dans Le Marchand de Venise ; une régle de droit,
prévoyant une pénalité certes excessive, doit étre interprétée et appliquée par une classe
dominante qui tient en priorité a protéger ses propres intéréts. Le pouvoir judiciaire réussit
a manipuler la loi de maniére a satisfaire ses propres aspirations, mettant ainsi en péril

la bonne résolution du conflit et la consécration de la justice.

195L. Halper, op.cit., p.248: “Shakespeare’s quarrel with the rule of law did not stem from a conviction that
monarchy was superior to parliamentary rule, but from a belief that law was merely a tool of power, at least
as arbitrary and corrupt as any other”.

115



Une des plus belles descriptions de la tyrannie de la classe dominante a travers le
controle qu’elle exerce sur toutes les institutions de I'Etat a été faite par Tocqueville dans
son ouvrage intitulé De la démocratie en Amérique. Si I'Etat dans toutes ses institutions,
législative, exécutive et judiciaire était controlé par la majorité, qui Iégifere en fonction de
ses propres intéréts et qui contrdle les organes qui veillent a 'exécution de ces lois, il est
difficile de concevoir que la justice puisse étre réalisée et que les personnes ayant des
intéréts contraires a ceux de la majorité (comme Shylock) puissent espérer que leur

demande pourtant juste, puisse étre satisfaite 1% :

« Lorsqu’un homme ou un parti souffre d’une injustice aux USA, déja qui voulez-vous qu'il
S’adresse ? a lI'opinion publique ? c’est elle qui forme la majorité ; au corps législatif ? il
représente la majorité et lui obéit aveuglement ; au pouvoir exécutif ? il est nommé par la
majorité et lui sert d’instrument passif ; a la force publique ? la force publique n’est autre
chose que la majorité sous les armes ; au jury ? le jury, c’est la majorité revétue du droit
de prononcer des arréts : les juges eux-mémes, dans certains Etats, sont élus par la
majorité. Quelque inique ou déraisonnable que soit la mesure qui vous frappe, il faut donc
vous y soumettre. Supposez au contraire, un corps législatif composé de telle maniéere
qu’il représente la majorité, sans étre nécessairement l'esclave de ses passions ; un
pouvoir exécutif qui ait une force qui lui soit propre, et une puissance judiciaire
indépendante des deux autres pouvoirs; vous aurez encore un gouvernement

démocratique, mais il n’y aura presque plus de chances pour la tyrannie. »

Le meilleur régime semble donc étre une illusion plutét qu’un régime qui ait existé ou qui
pourrait exister : « Si nous devions supposer qu’un tel régime [monarchique] est le
meilleur auquel la vie humaine puisse prétendre, nous devrions dire, néanmoins, que le

meilleur régime est, dans un sens deécisif, une illusion. »197

196 Tocqueville, op.cit., p. 92-93.
197 Bloom et Jaffa, op.cit. p. 178.

116



Chapitre 2 — Mesure pour Mesure

« Le crime, outre sa victime immédiate, attaque le souverain; il l'attaque personnellement
puisque la loi vaut comme la volonté du souverain; il I'attaque physiquement puisque la
force de la loi, c'est la force du prince. Car ‘pour qu'une loi puisse étre en vigueur dans ce
royaume, il fallait nécessairement qu'elle fit émanée directement du souverain, ou du moins

qu'elle fat confirmée par le sceau de son autorité’. »198

Mesure pour Mesure a été jouée pour la premiére fois en 1604, aprés une fermeture des

théatres pendant plus d’une année suite a la pandémie de la peste.

La piece se déroule a Vienne, ou le duc Vincentio décide soudainement de se retirer de
la vie publique et de ne plus gouverner. |l est insatisfait des résultats de son laxisme a
faire appliquer la loi dans la cité, et décide de se faire remplacer par Angelo, un homme

qgu’il semble considérer comme bien plus strict et donc plus apte a gouverner que lui.

Aussitét arrivé au pouvoir, Angelo ressuscite une loi désuete interdisant la fornication et
condamne a mort un jeune homme, Claudio pour avoir couché avec sa fiancée, Juliette,
avant le mariage. Bien que Claudio ait toutes les intentions d’épouser Juliette, Angelo est
intransigeant a I’égard de Claudio, et insiste pour faire appliquer une loi pourtant restée

lettre morte pendant quatorze années sous le regne du duc Vincentio.

La sceur de Claudio, Isabelle, est novice dans un couvent et apprend la nouvelle grace a
Lucio, un fantaisiste, qui la convainc de plaider la cause de Claudio devant Angelo pour
sauver la vie de son frére. Malgré I'imploration d’lsabelle, Angelo ne plie pas mais

développe par contre un sentiment de désir envers Isabelle et lui propose un troc : la vie

198 Michel Foucault, Surveiller et punir, Paris, Gallimard, 1975, p.58.

117



de son frere contre sa virginité. Isabelle refuse de céder et préfére laisser périr son frére

que de coucher avec Angelo.

Le duc, absent en apparence, se déguise en moine et suit la séquence des évenements.
Il intervient sous son déguisement et apporte de 'aide a Isabelle pour tendre un piege a
Angelo et sauver la vie de Claudio. Par un jeu de déguisement que le duc met en place,
Marianne, I'ex fiancée d’Angelo, se fait passer pour Isabelle et couche avec Angelo. Ce
dernier croit qu’il s’agit d’Isabelle qui se serait pliée a sa demande pour sauver son frere,
et malgré cela, ordonne I'exécution de la peine de mort a I'égard de Claudio. Le duc
intervient de nouveau, et par un jeu habile faisant passer un autre prisonnier mort en
prison d’une maladie pour Claudio, fait croire a Angelo que conformément aux ordres de

ce dernier, la peine de mort a été exécutée a I'’égard de Claudio.

Le duc décide alors de reprendre le pouvoir, et dans la derniére scéne qui s’apparente a
un proces, le duc condamne Angelo a épouser Marianne, pour avoir couché avec elle,
méme sans le savoir. Claudio est également contraint d’épouser Juliette, condamnation
heureuse puisqu’il s’agissait de leur intention initiale. Lucio, qui tout au long de la piece
critique le duc pour avoir déserté la cité, subit quant a lui la sentence la plus lourde : il est
condamné par le duc a épouser une prostituée, ce qui équivaut pour Lucio a étre
condamné au fouet et a la peine de mort. Isabelle, quant a elle, accepte d’épouser le duc

qui a demandé sa main.

Il est intéressant de se pencher sur les décisions prises par le duc dans sa capacité de
gouverneur de la cité, de tenter d’en percevoir la portée d’'un point de vue juridique, a
commencer par la décision du duc de quitter Vienne jusqu'a la scéne finale du proces,

qui marque le retour du duc a la gouvernance de Vienne.

118



Premiére Partie : La décision du duc de quitter Vienne et le

choix de son délégué

1) La décision du duc de quitter la gouvernance de Vienne : une
décision controversée

La piece débute par la décision soudaine du duc Vincentio d’abandonner la gouvernance
de la cité de Vienne. Seul Lucio est critique par rapport a cette décision importante et

prise de maniére hative par le duc, sans aucun préavis ni justification claire 1% :

LUCIO. — « Le duc étrangement s’en est allé d’ici,
Laissant maint gentilhomme — comme moi — dans l'attente
Et I'espoir d’'une campagne ; maintenant on apprend,

Par ceux qui savent tout des rouages de I'Etat,

Que ses propos étaient a distance infinie

De son dessein sincere.»

(MM 1.4.48-54)

Je peux comprendre la déception de Lucio. Comment celui qui gouverne décide-t-il de
partir de maniere soudaine sans raison apparente, et sans préciser quelle serait la durée
de son absence ? Le duc se contente de faire circuler une rumeur que son départ serait
dd a un voyage urgent qu’il doit faire en Pologne, sans aucune explication
supplémentaire. Le duc se contente d’expliquer a Angelo qu’il est dans une situation de
grande urgence, et qu’Angelo doit impérativement le remplacer et I'urgence extréme

justifierait selon lui que le peuple ne soit pas mis au courant de son départ 2% :

LE DUC. — « L'urgence de notre départ est de si pressante nature

Qu’elle 'emporte sur tout et qu’elle laisse en suspens

199 Texte original en anglais: “Lucio. — The Duke is very strangely gone from hence; / Bore many gentlemen,
myself being one, / In hand and hope of action: but we do learn / By those that know the very nerves of
state, / His givings-out were of an infinite distance / From his true-meant design’”.

200 Texte original en anglais : “Duke. — Our haste from hence is of so quick condition / That it prefers itself

and leaves unquestion’d / Matters of needful value”.

119



Des questions de réelle importance. »
(MM 1.1.53-55)

Ce n’est que plus tard que I'on comprend pourquoi le duc a décidé de partir. Les lois de
la cité étant trop rigides, le duc aurait été laxiste dans leur application pendant quatorze
longues années. Le duc est insatisfait des résultats de ce laxisme se traduisant
notamment par un exces de liberté dans la cité. Il choisit Angelo, qui selon ses propres
termes est bien plus rigide que lui pour imposer I'application de la loi et rétablir 'ordre a

Vienne 201 :

LE DUC. — « Nos statuts rigoureux et nos lois incisives,
Mors et freins nécessaires aux herbes indociles,

Nous les avons depuis quatorze ans laissé filer (...)

FRERE THOMAS. — Il incombait a Votre Grace
De libérer a votre heure cette justice entravée ;
Et elle aurait paru plus terrible chez vous

Que chez le seigneur Angelo.

LE DUC. — Trop terrible je le crains.

Puisque j'avais péché en laissant les gens libres,
Ce serait tyrannie de frapper et harceler

Qui agit selon mes ordres (...) »

(MM 1.3.19-37)

Le duc considere qu’il serait « tyrannique » d’imposer I'application de la loi aprés toutes
ces années de négligence ; il décide de sacrifier son pouvoir — du moins de maniere
momentanée — et de se faire remplacer par un autre gouverneur qui réussirait davantage

selon le duc a limiter les excés dans I'exercice des libertés a Vienne. Il ne s’agit

201 Texte original en anglais : “Duke. — « We have strict statutes and most biting laws, / The needful bits
and curbs to headstrong weeds, / Which for this fourteen years we have let slip (...) Friar Thomas — It rested
in your grace / To unloose this tied-up justice when you pleased: / And it in you more dreadful would have
seem’d/ Than in Lord Angelo. Duke. — | do fear, too dreadful: / Sith ‘twas my fault to give the people scope,
/ "Twould be my tyranny to strike and gall them / For what | bit them do (...)»

120



probablement pas de la seule raison qui pousse le duc a quitter Vienne. On devine
rapidement que le duc est assez habile pour s’abstenir de prendre une telle décision a
moins que I'importance des enjeux la justifie. Le duc était probablement conscient du fait
que la non application de la loi pendant toutes ces années aurait un impact négatif sur
I'autorité de son pouvoir et gu’une situation pareille pourrait donc mettre éventuellement

son regne en péril ; il fallait donc y remédier.

Ce dont le duc se plaint n’est pas une situation propre a Mesure pour Mesure. Dans un
contexte plus contemporain, cet écart entre, d’'une part le texte de loi, et d’autre part son
application, a notamment été évoqué par Simone Veil dans son discours devant

I’Assemblée Nationale, a la veille de 'adoption de la loi sur I'IVG 202 ;

« Lorsque l'écart entre l'infraction commise et celle qui est poursuivie est tel qu’il n’y a
plus a proprement parler de répression, c’est le respect des citoyens pour la loi et donc

I'autorité de I'Etat qui est mise en cause. »

La décision du duc de changer le statu quo est donc justifiable, mais néanmoins radicale.
Du moment que le duc incarne l'autorité absolue, et qu’il réunit entre ses mains les pleins
pouvoirs, il posséderait de ce fait les attributs divins pour gouverner la cité de Vienne 203,
Sa gouvernance de Vienne ayant été insatisfaisante, le duc aurait pu avoir recours a une
solution moins brutale pour corriger sa négligence. La situation du monarque trop
indulgent dans l'application des lois et la maniere dont il devrait remédier a une telle
situation et aux conséquences qu’elle implique, a été évoquée notamment par

Montesquieu dans son ouvrage « De I'Esprit des lois ». Montesquieu donne des solutions

202Djscours de Simone Veil du 26 novembre 1974 devant I’Assemblée Nationale en France, soumettant le
projet de loi sur I'lVG.

203 William W. Lawrence, « Measure for Measure and Lucio », Shakespeare Quarterly, Vol.9, No. 4, Fall
1958, pp. 443-453. En ligne: https://www.jstor.org/stable/2867127, p.446: “Critics often discern in him [duke
Vincentio] the incarnation of justice, mercy, piety, and so forth, without considering sufficiently whether he
always acts in accordance with these qualities. Since he embodies the absolute power in the city, he may
naturally be compared to a divinity presiding over the destinies of all men (V.i.37 ff.). But when we try to
interpret the action consistently as revealing his beneficent activities, we get some very queer results. A
case can indeed be made by picking our selected passages, but we must see how well it stands up in
relation to the play as a whole”.

121



auxquelles le monarque pourrait avoir recours dans une situation pareille, afin de
préserver I'autorité de son pouvoir : au lieu de déserter la cité, de nommer un délégué
dont la bienveillance est douteuse, trait de caractere d’Angelo dont le duc était d’ailleurs
au courant, le duc aurait pu recourir a des solutions moins drastiques, telles que corriger
la négligence dont il a fait preuve jusque-la (quitte a perdre 'amour de son peuple) ou

changer de conseil si telle était la cause de la non-application des lois 204 :

« Car il est clair que dans une monarchie, ou celui qui fait exécuter les lois se juge au-
dessus des lois, on a besoin de moins de vertu que dans un gouvernement populaire, ou
celui qui fait exécuter les lois sent qu'il y est soumis lui-méme, et qu’il en portera le poids.
Il est clair encore que le monarque qui, par mauvais conseil ou par négligence, cesse de
faire exécuter les lois, peut aisément réparer le mal : il n'a qu’a changer de conseil, ou se

corriger de cette négligence méme.»

Mais le duc ne livre pas un diagnostic clair de la raison pour laquelle il aurait laissé la
situation aboutir a ce laxisme et ce relachement dans I'application des lois. D’ailleurs un
des conseillers du duc, Escalus, semble symboliser I'indulgence poussée et « tend,
virtuellement, a faire de la tentation une excuse pour tous les pécheurs. »?%5 Le duc ne
semble remettre en cause ni ses propres actes et la gestion par lui du pouvoir durant les
quatorze derniéres années, ni le conseil qu’il recoit des personnes qui I'entourent,
notamment Escalus. Le duc se contente de trouver une solution a une situation qui s’est
pourtant posée a cause de sa maniere de gouverner la cité, et 'absence de recherche
par le duc des causes qui auraient mené a ce laxisme dans I'application des lois pendant

toutes ces années n’est pas rassurante pour I'avenir de la gouvernance de Vienne.

La décision du duc d’abandonner la cité a largement été négligée par la majorité des
analyses de la piece, le duc ayant été souvent comparé a un monarque semi-divin qui
aurait réussi a la fin de la piéce a rendre un jugement équitable et juste, rétablissant ainsi

I'ordre et la paix a Vienne. Certaines analyses et adaptations de la piéce ont néanmoins

204 Montesquieu, op.cit., vol. 1, p.116.
205 Philippe Raynaud, op.cit., p. 54.

122



constaté le départ brutal du duc. Louise Schleiner dans son article intitulé Providential
Improvisation in Measure for Measure 2%, fait référence a certaines critiques qui auraient
décrit le duc de maniére satirique, comme étant « loin d’étre dieu, un étre désagréable et
bruyant, qui fuit la responsabilité dans un monde minable et salace, dont il ne trouve
aucun autre moyen pour gouverner qu'a travers des trucages hors normes. »?%7 Louise
Schleiner évoque d’ailleurs une adaptation de la piece qui débute par « un duc habité par
des pensées sadiques de religieuses pendues, puis prononce sa premiere réeplique
concernant la nature du gouvernement dans une distraction agitée, et décide de fuir son
régne ducal effrayé par sa propre sexualité. »?%® Nous sommes bien loin de la figure
paternelle du duc qui finit par sauver la cité de Vienne du régne corrompu d’Angelo. Une
telle interprétation permet de voir que les agissements du duc deés le début de la piece
ont interpellé quelques lecteurs qui ont vu en lui une image plus nuancée et moins portée
a la divinité que les analyses classiques de la piece: le duc s’apparente-t-il a une image

semi-divine ou a celle d’un « pauvre homme sur le point de s’effondrer » ? 209

La dégradation de I'image du duc — tout comme l'assimilation du duc a un demi-dieu —
seraient toutes deux exagérées. Comparer le duc a un homme sur le point de s’effondrer
fait completement fi de I'habileté avec laquelle le duc maitrise sous son déguisement les
événements qui font suite a son départ, ainsi qu’a la scéne culminante de la piéce, c’est-
a-dire la scene finale du proces, avec le retour du duc qui rétablit la justice et 'ordre a

Vienne. Néanmoins, il est vrai que le début, ainsi que le déroulement des événements de

206 |ouise Schleiner, « Providential Improvisation in Measure for Measure », PMLA, Journal of Modern
Language Association of America, Vol. 97, No.2, March 1982, pp.227-236. En ligne:
https://www.jstor.org/stable/462189.

207 Louise Schleiner, op.cit., p. 227: “(...) a return of the pendulum brought us back to the dark, satiric
Measure of Clifford Leech and A.P Rossiter, whose still-productive strain of criticism says that the duke, far
from being God, is an unpleasant busybody, who flees responsibility in a world of salacious seediness that
he can cope with only through incredible tricks”.

208 op.cit., p. 227: “Perhaps these tendencies have reached their apogee in such productions as that of a
recent Ashland Shakespeare Festival, where the opening curtain revealed the duke rapt in sadistic
fantasies of hanging, twisting nuns, then pronouncing his lines about the nature of governance in frenzied
distraction and fleeing his ducal rule for fear of his own sexuality”.

209 op.cit., p. 227: “Is this the black-robed, red-crossed, fatherly figure we used to see? No other
Shakespeare play has left us in doubt whether the hero is God or a poor man on the verge of nervous
collapse’.

123



Mesure pour Mesure ne laissent pas a priori transparaitre une image rassurante de celui
qui gouverne la cité et qui est responsable d’en préserver I'ordre et la paix. Mais mise a
part cette représentation de la piece évoquée par Louise Schleiner, la majorité des
analyses de la piece associent le duc a I'image du divin, qui incarne la justice et la
miséricorde, sans pour autant relever les différentes actions plus nuancées du duc tout

au long de la piéce jusqu’au moment ou le duc rend le jugement au dernier acte.

Louise Schleiner rappelle que la premiere action du duc, a savoir sa décision de quitter
Vienne et de se faire remplacer par un délégué aurait pour source des paraboles
bibliques. On retrouve dans la Bible plusieurs références a un maitre qui s’absente, sans
qu’il soit dans I'obligation de justifier les raisons de son absence ni la destination de son
départ, et qui désigne des servants pour le remplacer. Les servants sont alors mis a
I’épreuve et seront récompensés au retour du maitre, chacun a hauteur de ce qu’il mérite
et des actes qu'il aurait entrepris durant 'absence du maitre 219. Selon L. Schleiner, Le
duc fait allusion a ces paraboles en désignant Angelo au titre de délégué. L’affirmation
du duc a Angelo que les vertus qui le caractérisent lui auraient été données par la Nature
pour qu’il en fasse usage, sous-entend une mise a I’épreuve d’Angelo par le duc durant

I’'absence de ce dernier 211 :

« Le ciel nous traite ainsi que nous traitons les torches,

210 op.cit., p.227: “The duke’s decision to delegate his rule and disappear — and this derivation received
hardly any notice — the duke’s decision has at its primary model the parables of the synoptic gospels that
state or imply that a man planning a journey or absence called in servants and gave them responsibilities.
These are the parables of the wicked vineyard tenants (e.g., Matt.xxi.33-43); the wicked steward (e.g.
Matt.xxiv.45-51); the traveler and his doorkeeper (Mark xiii.33.37); the master absent at a wedding (Luke
Xii.35-39(1 and the talents or pounds (e.g. Luke xix.11.27). A departing ruler or land owner gives
responsibility to servants, who will be called to an accounting on his return, for which they are to be
constantly ready. The master’s destination or motives abroad are of no importance; the servants are to be
tested and later rewarded”.

211 |, Schleiner, op.cit., p. 228: “In his commission to Angelo, after his gospel analogy ‘Heaven doth with us
as we with torches do, / Not light them for themselves’ (Matt.v.14-16), the duke alludes to the talents or
pounds parable:...’nor Nature never lends / The smallest scrupule of her excellence, / But like a thrifty
goddess, she determines / Herself the glory of a creditor, / Both thanks and use’. The testing master, lending
different amounts to the servants according to each one’s capacity and expecting a corresponding return
with interest, is here figured as the goddess Natura, perhaps on the assumption that the testing aspect of
God is imply part of the nature of creation”.

124



Que nous n’allumons pas pour leur plaisir ; si nos vertus

Ne sortaient pas de nous, il serait bien égal

Que nous n’en eussions pas. L’ame n’est touchée noblement
Que par nobles questions : jamais nature ne préte

La plus petite parcelle de son excellence

Sans déterminer, telle une déesse économe,

Elle-méme la splendeur de chaque créancier

Par mercis et profits. »?1?

(MM 1.1.32-40)

L’article de L. Schleiner démontre que malgré les trucages auxquels le duc a recours dés
le début de la piece, il porterait néanmoins en lui tout au long de la piéce I'image d’un
maitre providentiel qui met ses servants a I'épreuve, dans le but de chercher et de
discerner les bons actes pour les récompenser, et de corriger les actes de ceux qui
s’averent étre indignes de le remplacer 2'3. Le duc lui-méme qualifie ses pouvoirs de
« hidden power » ou « pouvoir secret »'* et Angelo reconnait a la fin de la piece le
pouvoir discret du duc de discerner les actes de ses serviteurs méme durant son

absence?'5 :

ANGELO. — « O redouté seigneur,

Je serais plus fautif encore que n’est ma faute

212 Texte original en anglais: “Heaven doth with us as we with torches do, / Not light them for themselves;
for if our virtues / Did not go forth of us, twere all alike / As if we had them not. / Spirits are not finely touch'd /
But to fine issues; nor nature never lends / The smallest scruple of her excellence / But, like a thrifty
goddess, she determines / Herself the glory of a creditor, / Both thanks and use.”

213 |, Schleiner, op.cit., p. 228: “Commitment to searching out and supporting the right and the good is his
[the duke’s] leading trait, as the gossip’s flippancy is Lucio’s, lofty idealism Isabella’s” (...) the duke, though
perhaps not totally consistent, is the testing master from beginning to end (...) Thus the simple king of the
earlier story becomes the unseen testing master, attempting to watch providentially. The duke must be
present and his role must expand midway in the action, since he must first test and observe, then devise a
remedy for the failures, as a teacher seeing the whole class has flunked a test must devise a new
pedagogical strategy and new tests”.

214 MM 5.1.376.

215 Texte original en anglais: “Angelo. — O my dread lord, / | should be guiltier than my guiltiness / To think
I can be indiscernible, / When | perceive your grace, like power divine, / Hath looked upon my passes.
Then, good prince, / No longer session hold upon my shame, / But let my trial be mine own confession. /
Immediate sentence then, and sequent death, / Is all the grace | beg”.

125



Si je croyais que je peux rester indiscernable,

Quand je constate que Votre grace, telle la puissance divine,
Assistait a mes dévoiements (...) »

(MM 5.1.351-8)

Le choix par le duc de I'habit du moine comme dissimulation fait d’ailleurs écho a la
source biblique que L. Schleiner évoque. A. Bloom rappelle a ce titre que « Shakespeare,
a la suite de Machiavel comme d’ailleurs de toute la tradition classique, désapprouve le
gouvernement des prétres », mais que « le déguisement du duc lui permet d’étre
omniscient comme un dieu et de manipuler et de modérer la toute-puissance de son
lieutenant. »2'® A. Bloom suggere que la surveillance d’Angelo par le duc dissimulé sous
I'habit du moine suppose une surveillance du pouvoir du monarque par I'Eglise et les
prétres et que cela aurait permis par la suite une résolution plus juste et équitable de la
situation qui s’est créée suite a l'arrivée d’Angelo au pouvoir. La dissimulation du duc
sous son habit de moine représente donc pour A. Bloom une forme d’intervention de la
divinité dans I'exercice du pouvoir terrestre pour satisfaire ses insuffisances se traduisant
notamment par une injustice dans la résolution des litiges. D’'un autre c6té, le duc pour
A. Bloom fait office d’'un moine qui « agit de fagcon menteuse et malhonnéte ».2'” J’avoue

que ce n’est pourtant pas I'image d’un dieu ni d’'un scélérat que le duc m’a inspirée.

En réalité, cet habit de moine octroie au duc certains pouvoirs, notamment celui de se
faire entendre, ce qui lui permet de mener a terme son dessein de sauver Claudio en
ordonnant aux différents personnages d’accomplir certaines actions. Il va méme jusqu'a
prétendre qu’il est investi d’'une mission par le pape lorsqu’il s’adresse au prévét pour
sauver Claudio de la peine de mort qu’Angelo a ordonné d’exécuter. Cet habit lui est donc
surtout utile, le duc sait que s’il veut manipuler le pouvoir quand la situation le requiert, il
est obligé de représenter une figure d’autorité, et la piece montre I'importance de l'autorité

religieuse pour diriger I'action des gens et influencer le cours des événements.

216 Allan Bloom, Love and Friendship, New York, Simon and Schuster, 1994. Trad. L'amour et L’'amitié,
Paris, Les Belles Lettres, 2018, p. 390.
217 op.cit., p.389.

126



Je suis donc davantage de l'avis de L. Schleiner, selon qui, malgré les nombreuses
sources bibliques de la piéce, le duc dans Mesure pour Mesure ne s’apparente en réalité
ni a dieu ni a un gouvernant hypocrite. Il s’agit d’'une figure plus nuancée et plus ludique
d’'un gouvernant qui tente d’imiter les actions divines et qui tantét réussit la tache, tant6t
y échoue, et par son habileté, parvient a mener son échec vers une résolution positive

de l'intrigue 218 :

« Alors que Mesure pour Mesure n'est pas une piece sans défaut ni la plus grande des
pieces de Shakespeare, je pense que le personnage du duc et son rdle sont
soigneusement élaborés, de maniére a ce que les allusions bibliques et théologiques de
la piece évoquent en effet un paralléle entre le duc et Dieu, comme un maitre qui met a
I'épreuve, un rédempteur et un juge, mais que ces attributs fonctionnent de maniere
comique, afin de montrer que le duc n’est pas dieu, mais un gouvernant qui tente d’imiter
Dieu dans son gouvernement, parfois avec succes et parfois avec des résultats comiques.
Sa quéte de connaissance de soi, son amour du retrait de la vie active et son sens de la
modération (I11.ii.232-37), son talent pour l'intrigue, et ses efforts pour améliorer le sens
de la moralité de ses sujets le distinguent de maniére claire du reste des personnages, et
ne devrait pas le réduire a un hypocrite ou un névrotique. Il ne devrait pas non plus étre
élevé au rang de la divinité. Pourquoi la piece devrait-elle étre soit sombre soit sensuelle ?
Il s’agit d’'une comédie, d’un gouvernant bien intentionné qui imite de maniere chimérique
le Dieu du nouveau testament dans sa maniere de gouverner (...) Les metteurs en scene

devraient étre capables de nous donner un duc sous cette image-la, qui tente de connaitre

218 L. Schleiner, op.cit. p.235: “While not regarding Measure for Measure as flawless or as one
Shakespeare’s greatest plays, | believe the duke’s character and role are carefully worked out, that the
play’s biblical and theological allusions do indeed evoke a parallel between the duke and God, as testing
master, redeemer, and judge, but that they function comically, to point up that he is not God but a ruler
attempting imitation dei in his government, with partly successful and sometimes humourous results. His
quest for self-knowledge, his love of retirement and temperance (ll1.ii.232-37), his talent for intrigue, and
his efforts to bring moral improvement to his subjects clearly set him off from the other characters, and
should not be seen as hypocritical or neurotic. Neither should he be elevated to divinity. Why must the play
be either dark or sensatious? Let it be a comedy of a well-intentioned ruler with the rather quixotic notion
of actually imitating the New Testament God in his government (...) Directors should be able to give us
such a duke, who is leaning to know his subjects as he has tried to know himself, a duke who is human,
sometimes a butt of humor, inclined to meddling and theatricality, sensitive to slander, yet self-aware,
resourceful, charitable and judge of character. Such a measure approach might give us more of the richness
of this much maligned and distorted play”.

127



ses sujets et de se connaitre lui-méme, un duc qui est humain, parfois tres drdle, qui a un
penchant vers la manipulation et la théétralité, sensible au point de la calomnie, et
pourtant conscient de lui-méme, a des ressources, charitable et juge de caractéere. Une
telle approche pourrait donner bien plus de richesse a cette piece pleine de malignité et

de distorsions. »

La personne du duc dans Mesure pour Mesure est donc plus complexe qu’elle ne le
parait. Il ne s’agit pas simplement — comme certains critiques l'auraient affirmé — d’un
personnage créé par Shakespeare et qui, contrairement aux pieces historiques, n’a
jamais réellement existé. Ceci signifierait selon ces critiques que les actions du duc
seraient purement fictives et donc une analyse des décisions prises par lui dans la piéce
serait artificielle et sans grande importance. Cependant, il n’en reste pas moins que le
duc créé par Shakespeare représente le pouvoir, et cette raison suffit pour que ses

décisions méritent d’étre étudiées de pres 21° :

« Dans cette piéce, le duc n’est pas au sens ordinaire un personnage, uniquement [quelle

découverte !], et encore moins d’un fantoche. Il s’agit du pouvoir. »

Cela sans perdre de vue le fait qu’il s’agit en effet d'une comédie, que le duc qui quitte
Vienne, n’abandonne pas complétement la cité, et se dissimule sous I’habit du moine non
seulement pour se comporter en image divine et manipuler de prés ou de loin I'exercice
du pouvoir par son remplagcant, mais aussi pour contribuer a créer une intrigue dans une
ambiance ludique d’une piéce qui finit joyeusement. Il est loin de ressembler au cas
qu’Allan Bloom évoque dans L'amour et 'amitié, rapporté dans Le Prince de Machiavel.

Dans ledit ouvrage, Machiavel relate I'histoire de César Borgia qui aurait désigné Remy

219 William W. Lawrence, op.cit. p.447: “As we all know, Shakespeare’s extraordinary power in creating
characters that seem like living human beings has often led critics to treat them as if they were historical
personages. For example, it has been debated whether the Duke knew, when he abdicated that Angelo
has deserted and slandered Mariana. But such speculation is fruitless; the Duke has no existence outside
the lines of the play, and all we are told is that in the beginning, although he does not, apparently, quite
trust Angelo, he gives him the supreme power in the city (since the plot demans it), but later on that he
knows of the discreditable incident in Angelo’s past (in accordance with making the bedtrick plausible). Mr.
Middleton Murry has questioned my statement that the Duke is essentially a puppet in the hands of the
dramatist. ‘In this play the ‘sky duke’is not in any ordinary sense a character [quite an admission!], but still
less is he a puppet. He is a power’ (...)".

128



d’Orque pour le remplacer dans I'exercice du pouvoir en Romagne. Une fois sa mission
accomplie, Remy d’Orque est lourdement puni, il est coupé en deux par César sur une
place publique 22°. Malgré ses erreurs graves dans la gestion du pouvoir, Angelo n’est
pas si lourdement puni, la scéne du procés annoncgant le retour du duc dans la
gouvernance de Vienne, montre ce dernier sous son vrai visage, un homme capable de
contenir une situation conflictuelle qui s’est propagée dans la cité (le duc émet trois
jugements a la fois a la fin de la piece) sans qu'il lui soit nécessaire d’avoir recours a un
exces de violence. Il est néanmoins important avant d’en arriver a la fin de la piece, de
voir le déroulement des événements et les moments critiques qui se sont posés suite au

départ du duc.

)] Le choix par le duc de son délégué : un choix douteux

La deuxieme décision que le duc prend suivant son départ est le choix de son délégué.
La personne du délégué que le duc choisit est un moment crucial de la piece, car c’est
avec la prise du pouvoir par ce délégué que les évenements de la piece prennent leur
tournure tragique. Le choix d’Angelo n’est en effet pas aussi évident que le duc le prétend
au début du premier acte. Dans un premier temps, le duc informe Escalus qu’il aurait
choisi Angelo pour suppléer a son absence, sans néanmoins expliquer les éléments

justifiant son choix d’Angelo 221 :

« Je dis, faites comparaitre Angelo devant nous.

De quelle fagon croyez-vous qu’il nous représentera ? —
Car il vous faut savoir qu'avec ferveur spéciale

Nous I'avons choisi pour suppléer notre absence.

Lui prétant nos terreurs, le vétant de notre amour,

Et confiant a sa délégation tous les organes

De notre propre puissance. »

220 A, Bloom, op.cit., p. 390.

221 Texte original en anglais: “/ say bid come before us, Angelo. / What figure of us think you he will bear ?
— / For you must know we have with special soul / Elected him our absence to supply, / Lent him our
terror, dressed him with our love, / And given his deputation all the organs / Of our own power”.

129



(MM 1.1.18-21)

C’est un peu plus tard, lorsqu’il s’adresse a Angelo pour partager avec lui sa décision de
s’absenter que le duc donne une justification peu élaborée du choix de son délégué ; il

qualifie Angelo d’'un homme d’une grande vertu qu’il se doit de partager avec les

autres 222 :

« Ton existence possede un certain caractere.

Qui a I'observateur peut toute ton histoire
Pleinement révéler. Ta personne et tes dons

Ne sont point tiens en propre au point de gaspiller
Ta personne sur tes vertus, tes vertus sur toi (...) »
(MM 1.1.27-31)

Il faudra attendre la troisieme scéne du premier acte pour comprendre que le duc ne voit
pas chez Angelo uniquement des « qualités » qui lui permettent d’étre un bon
gouverneur. En effet, le duc ne tarde pas a attribuer a Angelo les termes propres au

puritanisme et ira méme jusqu'a le traiter d’inhumain a cause de sa rigidité excessive :

« J'ai donc remis aux mains du seigneur Angelo —
Homme de discipline et de ferme abstinence —
Mon pouvoir absolu, ma place ici a Vienne »%23
(MM 1.3.11-12)

« Le seigneur Angelo est austére,
Se méfie de la malveillance, répugne a avoir
Que du sang coule en lui, ou que son appétit

Vise pain plutét que pierre. Ainsi donc nous verrons

222 Texte original en anglais: “There is a kind of character in thy life, / That to the observer doth thy history
/ Fully unfold. Thyself and thy belongings / Are not thine own so proper as to waste / Thyself upon thy

virtues, they on thee (...)".
223 Texte original en anglais: “I have delivered to Lord Angelo — / A man of stricture and firm abstinence —

/ My absolute power and place here in Vienna (...)”

130



S'ils sont ce qu'ils paraissent, jusqu’ou le pouvoir corrompt »224
(MM 1.3.50-4)

Par ailleurs, un évenement qui aura lieu un peu plus loin dans la piece montre que le duc
était au courant — avant la désignation d’Angelo pour le remplacer — de certains actes
reprochables commis par ce dernier. L’événement dont il s’agit nous est raconté au
troisieme acte : le duc déguisé en moine, tend un piége a Angelo qui demande a Isabelle
de perdre sa virginité en contrepartie de la liberté de son frére Claudio. Le duc demande
a une autre femme, Marianne de se déguiser et de faire croire a Angelo que c’est elle
Isabelle. On comprend que Marianne s’était fiancée a Angelo, et que ce dernier aurait

rompu les fiancailles de maniere brutale et injuste, pour une affaire de dot 225 :

LE DUC. — « N'avez-vous point entendu parler de Marianne, la sceur de Fréderic, le
vaillant soldat qui se perdit en mer ? (...)

C’est elle que devait épouser notre Angelo, elle avait prété serment de fiancailles, la date
du mariage était fixée (...) Il la quitta en larmes, dont il ne sécha pas une par ses
consolations ; il ravala tout rond ses engagements, prétendant découvrir en elle le
déshonneur ; bref, il la livra a ses propres lamentations, qu’elle continue par amour pour
lui ; quant a lui, de marbre face a ces larmes, il en est inondé, mais ne fléchit point.»

(MM 3.1.200-217)

Lorsqu’il eut choisi Angelo pour le remplacer, le duc était au courant de cette histoire, et

de l'injustice dont Angelo avait fait preuve a I'’égard de Marianne. Le duc a donc décidé

224 Texte original en anglais: “Lord Angelo is precise; / Stands at a guard with envy; scarce confesses / That
his blood flows, or that his appetite / Is more to bread than stone : hence shall we see, / If power change
purpose, what our seemers be”.

225 Texte original en anglais: Duke — Have you not heard speak of Mariana, the sister of / Frederick the
great soldier who miscarried at sea? /Isabella. — | have heard of the lady, and good words went with her
name. / Duke. — She should this Angelo have / married; was affianced / to her by oath, and the nuptial
appointed: between / which time of the contract and limit of the / solemnity, her brother Frederick was
wrecked at sea, / having in that perished vessel the dowry of his/ sister. But mark how heavily this befell to
the / poor gentlewoman: there she lost a noble and / renowned brother, in his love toward her ever most /
kind and natural; with him, the portion and sinew of / her fortune, her marriage-dowry; with both, her /
combinate husband, this well-seeming Angelo. / Isabella — Can this be so? did Angelo so leave her? / Duke
— Left her in her tears, and dried not one of them / with his comfort; swallowed his vows whole, / pretending
in her discoveries of dishonour: in few, / bestowed her on her own lamentation, which she yet / wears for
his sake; and he, a marble to her tears, / is washed with them, but relents not.”

131



de se faire remplacer par un homme gqu’il savait étre plus proche du puritanisme que de
la modération, et a I'’égard duquel il possédait des connaissances personnelles,
notamment sur la maniere injuste et brutale avec laquelle il a agi avec sa fiancée. Le duc
aurait donc décidé de mettre Angelo a I’épreuve et de lui donner le pouvoir, pour voir s'il
« est ce qu’il parait, et jusqu’ou le pouvoir corrompt »2%6 | ’affirmation de Constance
Jordan que le duc en choisissant Angelo a cru faire le bon choix n’est donc pas tout a fait

correcte 227 :

« Apparemment confiant dans la discrétion d’Escalus et dans le jugement d’Angelo, le duc
semble croire qu’il aurait garanti non seulement que des reformes aient lieu, mais
également qu’il serait lui-méme exempté des critiques du public. Comme il le dit a son
confident, le Frere Thomas :

‘Puisque j'avais péché en laissant les gens libres,

Ce serait tyrannie de frapper et harceler

Qui agit selon mes ordres ...

[Angelo] il pourra sous I'abri de mon nom, frapper fort’. (1.3.35-37, 41) »

Comme l'affirme A. Bloom a juste titre, « Le duc sait sirement, avant de le nommer, quel
genre d’homme est Angelo. Il indique déja Escalus, qui est plus humain en ce qu’il se
souvient dans son grand dge des désirs de sa jeunesse, qu'il a envie de voir comment
Angelo va se comporter. »*?® Son choix a probablement porté sur Angelo pour réaffirmer

son propre pouvoir, une fois que ce pouvoir qu’il délegue a Angelo aura corrompu ce

226 MM 1.3.50-4.

227 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Constance Jordan,
p.2: “Apparently confident of Escalus’s discretion and Angelo’s judgment, the Duke seems to believe that
he has guaranteed not only reform but also his own exemption from public criticism. As he tells his confidant
Friar Thomas: / Sith ‘twas my fault to give the people scope, / ‘Twould be my tyranny to strike and gall them
/ for what | bid them do / [Angelo] may, in the ambush of my name, strike home. (1.3.35-37, 41).”

228 A, Bloom, L'amour et l'amitié, op. cit., p. 391. Bloom rappelle également que le duc "savait déja
quTAngelo] est bien pire que Claudio. Celui-ci a simplement repoussé le mariage public jusqu'a ce que la
dot arrive, mais il est resté fidéle, si c’est le mot, a Juliette, tandis qu’Angelo a plaqué Mariana des que
celle-ci eut perdu sa dot."

132



dernier. Asseoir le pouvoir du duc comme celui d’'un bon monarque de la cité semble

donc étre le but principal du jeu auquel se préte le duc?? :

« Le duc endosse le raisonnement de Jacques 1er et adopte la ruse machiavélienne en

désignant un second pour exécuter une loi terrible.»

Le choix par le gouverneur de la personne de son délégué ou de son successeur était
d’ailleurs une question débattue a I'époque de Shakespeare. Un traité important a ce
sujet a été rédigé par Henry Swinburne « A treatise of Testaments and Last Wills » dans
lequel Swinburne se demande si le prince aurait ou non le droit de choisir librement son
successeur, ou s'’il devrait choisir celui qu’il estime étre le plus adapté pour gouverner. La
réponse que donne Swinburne a la fin de son traité est inattendue, et pourtant proche de

la réalité 230 :

« (...) a la fin, [cette question] sera décidée et réglée par le coup mort des canons incivils

et martiaux, plutét que par une regle de droit civil ou canonique. »23

La question pour Swinburne ne se résout pas par I'application d’'une regle de loi, mais
par un combat armé. Pourtant, dans Mesure pour Mesure, le duc prend la décision de
choisir un délégué avec un semblant de désinvolture, laissant entendre d’un cété que la
décision n’est pas d’une tres grande importance, et de I'autre qu’Angelo est doté de tant
de qualités qu’il mériterait de gouverner Vienne. A part ce semblant de désinvolture qui

cache probablement le jeu auquel se préte le duc, le fait qu’il ait pu se faire remplacer

229 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Constance Jordan
p. 2: “The Duke endorses James’s reasoning and adopts Machiavelli’s ruse of appointing a second to
execute a dreadful law’.

230 B.J et Mary Sokol, op.cit. p. 107: « Election (A) In political uses ‘election’ means the choosing of a leader,
as opposed to following a pattern of succession fixed by customary rules of law such as primogeniture.
Some early medieval traditions of English kingship also allowed for election, as noted under inheritance.
After much debate, on whether or not it is lawful for a king ‘fo make his heire whomsoever he shall thinke
good, or leave his kingdome to whome hee will’ (on which point canon law and the Bible seem to
contradict), Henry Swinburne’s important legal treatise on wills concludes realistically that such a question
is likely ‘in the end to be decided and ruled by the dead stroke of uncivill and martial cannons, rather than
by any rule of civill or canon law’ (Swinburne, 1590, leaves 66-7)".

231 %(...) in the end, [this question] will be decided and ruled by the dead stroke of uncivill and martial
cannons, rather than by any rule of civill or canon lawe.

133



puis reprendre le pouvoir a la fin de la piece, de maniere plutot paisible, sans que le
passage de son pouvoir ne crée une situation d’instabilité telle que celle décrite par
Swinburne, est un indice important de I’habileté du duc dans la gestion du pouvoir qu'il

détient.

A la suite de son départ, le duc continue — sous son déguisement de moine — de surveiller
la gouvernance de la cité par Angelo. C’est ainsi qu’il met Angelo et le reste des
protagonistes a I’épreuve, afin d’évaluer leurs actes, et de les rétribuer en conséquence

durant la scéne du proces, a la fin de la piece.

Le fait pour le duc d’avoir gardé un ceil omniprésent sur la gouvernance qu’il a pourtant
léguée a Angelo a été soulevée par certaines analyses de la piece : il s’agit en effet d’un
paradoxe entre d’'un cbté laisser a quelqu'un d’autre le soin de gérer la cité, tout en
manipulant I’exercice du pouvoir d’un autre c6té. Cette manipulation du pouvoir est une
question qui a été évoquée et débattue a I'’époque de Shakespeare, Jacques 1€ ayant
été attiré par I'image d’'un monarque qui posséderait une telle autorité, comparable a celle
du duc dans Mesure pour Mesure. B.J et Mary Sokol voient dans la manipulation du
pouvoir par le duc une facon plutét exagérée de contrdler le pouvoir, qui ne serait pas

nécessairement favorable au duc 232 :

«Dans MM, il y a une image importante du duc Vincentio, chef d’Etat qui délégue son
autorité a des officiers de rang inferieur en qualité de députés, tout en retenant un pouvoir

de supervision et de manipulation. La piece commence par Vincentio donnant

232 B.J et Mary Sokol, Justices/justicers, p. 181-182: « In MM, there is a central image of the head of state
Duke Vincentio delegating his judicial authority to lower ranking officers acting as his deputies, yet retaining
supervisory and manipulative powers. The play begins with Vincentio giving a ‘commission’ (1.1.13) to
dispense justice and to act as the duke’s full deputy to Angelo (1.1.44-7). Vincentio then withdraws, but
actually remains in disguise to oversee, and eventually correct, the work of his justices. The image of such
a controlling role for a head of state might have been highly gratifying to King James, whose public
statements were often in favour of independent English common law, but whose personal views were
probably different. On a memorable occasion in 1608, through the agency of Archbishop Bancroft, James
informed the assembled judges of England that, as they were actually the delegates of the Crown, James
could decide a crucial jurisdictional dispute himself (...) However, whether Vincentio’s covert surveillance
over and eventual manipulation of the judiciary is presented in a way that entirely favours the Duke of
Vienna’s behavior is open to question.”

134



« mandement 233 » (1.1.13) a Angelo pour rendre la justice a sa place et agir en tant que
son député (1.1.44-7). Vincentio se retire par la suite, mais en réalité se déguise pour
observer de loin, et éventuellement corriger I'exercice du pouvoir par ses subordonnés.
L’image d’un chef d’Etat dont le contréle est aussi envahissant aurait di probablement
plaire au roi Jacques 1¢, dont les discours publics étaient souvent en faveur de la loi
anglaise de common law, mais dont les opinions personnelles étaient probablement
différentes. Dans une occasion mémorable en 1608, a travers I'’Archevéque Bancroft,
Jacques 1¢ a informé l'assemblée des juges d’Angleterre que, méme s’ils occupaient la
fonction de délégués de la couronne, Jacques 1¢" pouvait lui-méme décider sur les
disputes de juridiction cruciales (...) Cependant, la question de savoir si la surveillance de
la part de Vincentio et éventuellement sa manipulation du pouvoir judiciaire est présente
de maniere qui serait totalement favorable au duc de Vienne reste une question

controversée. »

Le seul personnage de la piece a avoir percu cette manipulation du pouvoir par le duc
c’est Lucio, lorsqu’il qualifie le duc (déguisé en moine) de « meddling friar »*3* (« moine
manipulateur »). Ce n’est pas le seul et unigue moment de vérité que Lucio dévoile, il
s’agit d’'un personnage perspicace et le fait qu’il ait été sanctionné a la fin de la piéce
principalement pour avoir formulé ces vérités est intéressant et note, comme le dit
Philippe Raynaud, que le crime de lese-majesté est impardonnable pour le prince3®.
Cependant, comme I'affirme L. Schleiner, il reste difficile pour certains lecteurs et lectrices
d’accepter qu’une sanction ait été prononcée a I'’égard de Lucio, qui a fait preuve
d’humanité a I’égard de Claudio et d’Isabelle dés le début de la piece, tout comme il est

difficile d’accepter le bannissement de Falstaff dans Henri V 236 :

« Le mariage de Lucio avec Kate Keepdown est accepté comme étant une justice

rétributive, et dans un effet de drame, la dégradation d’un grand menteur, et pourtant,

233 “Commission” en anglais dans le texte original.

234 MM 5.1.127.

235 op.cit., p.55.

236 |. Schleiner., op.cit., p. 234: « Lucio’s marriage to Kate Keepdown is fitting as retributive justice, and
dramatically as deflation of a glorious liar, though it pains some people just as Falstaff’s banishment does”.

135



cette sanction, tout comme le bannissement de Falstaff fait de la peine a certains

lecteurs. »

La décision du duc de quitter la cité et de se faire remplacer par Angelo constituent les
événements avec lesquels débute la piece. L’arrestation de Claudio suivra et la réalité du
regne d’Angelo va rapidement se dévoiler, nécessitant I'intervention du duc sous son
déguisement a plus d’une reprise, jusqu'a ce que le duc reprenne le pouvoir a la fin de la

piece.

Deuxiéme Partie : La gouvernance de Vienne par Angelo et la

reprise du pouvoir par le duc

1) La loi ressuscitée par Angelo et la controverse de son application

Angelo prend le pouvoir et édicte une nouvelle reglementation prévoyant la fermeture des
maisons closes a Vienne. Il fait également ressusciter une loi tombée en désuétude sur
linterdiction de la fornication ; c’est la liberté sexuelle qu’il s’acharne de contréler et
Claudio est la premiere proie qui servira d’exemple pour montrer le nouvel ordre

qu’Angelo compte établir.

La nouvelle réglementation sur les maisons closes souléve plusieurs questions car elle
prévoit qu’elle ne s’applique pas sur tout le territoire de Vienne, mais uniquement sur une
partie du territoire, dans les faubourgs de Vienne, a I'exception des villes 2%7. Or si le
principe de la territorialité de la loi suppose que le champ d’application d’'une loi est limité
a un espace territorial, la loi doit cependant s’appliquer en principe sur la totalité de ce
territoire. Angelo s’attaque donc aux libertés privées et il semble que le rétablissement

de l'ordre qui aurait poussé le duc a renoncer de maniere temporaire a la gouvernance

237 MM, 1.2.67-71: “Pompey. — You have not heard of the proclamation, have you? / Mistress Overdone. —
What proclamation, man?/Pompey. — All houses in the suburbs of Vienna must be plucked down. / Mistress
Overdone. — And what shall become of those in the city? / Pompey. — They shall stand for seed: they had
gone down too, but that a wise burgher put in for them”.

136



de Vienne, passerait pour Angelo d’abord par la limitation des libertés sexuelles et la
fermeture des maisons closes. C’est Lucio qui exprime des doutes par rapport a la
possibilité pour la loi de limiter les désirs en la comparant a I’élimination des besoins les

plus naturels, comme le boire et le manger 2% :

LUCIO. — « Un peu plus d’indulgence pour la luxure ne lui ferait pas de mal. Il est plutét
trop acharné de ce cété, moine.

LE DUC. — Ce vice est trop répandu, il faut de la sévérité pour nous en guérir.

LUCIO. — Oui, en vérité, ce vice fait partie d’une grande famille et possede une belle
parentéle. Mais il est impossible de l'extirper complétement, tant qu'on naura pas
supprimer le boire et le manger. On dit de cet Angelo qu'il n’a pas été congu par un homme
et une femme, selon le processus normal de la création. »

(MM 3.1.325-331)

En plus de cette nouvelle reglementation sur les maisons closes dont I'application semble
contrevenir au principe élémentaire d’égalité de tous devant la loi, Angelo fait ressusciter
une loi désuéte interdisant la fornication, fait arréter Claudio pour avoir commis un acte
de fornication avec Juliette, sa fiancée, et le condamne a mort. Claudio n’a pas droit a un
proces, il est directement accusé, arrété et la sentence proclamée, avec une exécution

prévue dans les plus brefs délais.

La premiére question qui se pose est celle de savoir si la loi que fait ressusciter Angelo
est claire et sans aucune ambiguité comme Angelo le laisse entendre. Selon cette loi, la
fornication est le fait de consommer le mariage avant sa conclusion officielle. Or une des
questions importantes serait de savoir si Claudio et Juliette étaient ou non mariés au

moment ou ils auraient consommeé leur liaison. Aux termes des lois en vigueur a I'’époque

238 Texte original en anglais: “Lucio. — A little more lenity to lechery would do no harm in him: something
foo crabbed that way, friar. / Duke Vincentio. — It is too general a vice, and severity must cure it. / Lucio. —
Yes, in good sooth, the vice is of a great kindred; it is well allied: but it is impossible to extirp it quite, friar,
till eating and drinking be put down. They say this Angelo was not made by man and woman after this
downright way of creation: is it true, think you?”

137



de Shakespeare, un accord oral entre les futurs époux — méme privé et sans célébration

publique — suffisait pour considérer un contrat de mariage régulierement formé 239 :

« Brievement, les lois qui régissaient la formation du contrat de mariage et qui étaient en
vigueur a I'époque de Shakespeare avaient été établies par le Pape Alexandre Ill au
12eme siecle. Aux termes de ces regles, un accord oral et privé de se marier
immédiatement ou dans le futur (per verba de praesenti ou per verba de future) créait
automatiquement un contrat de mariage valide, et interdisait ainsi tout contrat de mariage
avec toute autre personne, et le contrat praesenti ne requerrait aucune autre étape pour

conférer le statut marital au couple. »

Il est intéressant de retenir que, selon ce qui précéde, une promesse future de mariage
équivalait a un mariage : une telle promesse donnait le droit a I'un des futurs époux de
demander son exécution devant les tribunaux ecclésiastiques, notamment au cas ou
lautre partie se rétractait. Cette régle ne manquait cependant pas d’ambiguité et son
exécution a soulevé des conflits qui ont été soumis aux tribunaux ecclésiastiques. En
effet, la formule ou les mots qu’il fallait employer pour conclure le mariage n’ayant pas
fait 'objet d’un consensus, il était parfois difficile de déterminer si un mariage ou une

promesse de mariage étaient passés 240 :

« La raison pour laquelle un grand nombre de conflits dans I’Angleterre du Moyen-Age et
de I'époque Tudor concernait les contrats de mariage tient au fait qu’il n’existait aucun
consensus quant a la formule ou les mots a employer pour qu’un contrat de mariage soit
valide, ainsi qu aux difficultés qui entouraient l'interprétation des mots utilisés dans les cas

litigieux . »

239 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 289-290: “Briefly, the rules of marriage formation established in the twelfth
century by Pope Alexander Il were still in force in Shakespeare’s England. These held that even a private
and verbal agreement to marry either immediately or in the future (per verba de praesenti or per verba de
future) would immediately create a valid marriage, prohibiting marriage with any other person, and the
praesenti contracts needed no further steps to confer full married status (...)”

240 B.J et Mary Sokol, op.cit, p.290: The reason for the large numbers of cases in the middle ages and early
Tudor England concerning marriage contracts can be found in the lack of any agreed formula of words for
entering into a valid contract, and in the difficulties surrounding the interpretation of words used in the
contested cases. »

138



Les demandes les plus fréquemment formulées devant les tribunaux ecclésiastiques
étaient en effet des demandes ayant trait a I'exécution du contrat de mariage — pour
obliger une des deux parties a reconnaitre le mariage — plutdét que les demandes de

divorce ou d’annulation du mariage 24! :

« Les tribunaux ecclésiastiques étaient saisis d’affaires non-litigieuses (administratives,
telles que l'exécution des testaments, octroyer un certificat de mariage) ainsi que
d’affaires litigieuses (...) les litiges les plus récurrents avaient trait a une demande
formulée par une partie a un mariage présumé, dont l'objet était I'exécution du mariage
(...) Un examen des archives de ces tribunaux montrent que la majorité écrasante des
litiges en matiére maritale n'avait pas trait au divorce ou d’annulation du mariage, mais a

l'interprétation et I'exécution forcée des contrats de mariage. »

Les difficultés n’étaient pas uniquement dues a la formulation d’'une demande de mariage
mais €galement aux différentes opinions des canonistes quant aux conditions pour qu’un
mariage soit régulierement conclu. Si pour le Pape Alexandre lll 'accord des parties
suffisait pour conclure le mariage, les opinions divergentes étaient nombreuses, et en

réalité, I'Eglise sanctionnait le défaut de célébration du mariage 242 :

241 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 290: “The jurisdiction of the Church courts was divided into non-contentious
matters (mostly administrative such as probate of wills, or grant of marriage licenses), and contentious
matters. The latter could be brought as ‘instance cases’, or else as ex officio cases. Instance cases were
the most common contentious cases, and many of these were brought by one of the parties to an alleged
marriage, asking for its enforcement (...) An examination of records of several of the bishops’ consistory
courts shows that the overwhelming majority of matrimonial cases considered by then did not concern
divorce or annulment, but instead the interpretation and enforcement of contracts of marriage.”

242 B J et Mary Sokol, op.cit., p. 290-1: “These difficulties began in twelfth-century Europe, when canonists
had disagreed on the requirements for the formation of a valid marriage (see Brundage, 1987, pp 229-55).
One view, supported by Gratian and the Bolognese school, argued that all that was necessary to make a
valid contract of marriage was the consent of both parties to the marriage. Subsequent consummation
would then make the marriage indissoluble. But if such a contracted marriage was unconsummated, a
second consummated contract would be valid and take precedence over the unconsummated first contract.
An alternative view was put forward by Peter Lombard and the Parisian school of canonists, who considered
that if the formulation of Gratian was accepted difficult theological questions were raised about the nature
of the marriage, between the Virgin Mary and St Joseph. The alternative argument was that a contract of
marriage could be made in two ways: by verba de praesnti or verba de future. The former, words of present
consent, immediately created a valid marriage. Nothing more was needed. So an unconsummated contract
using words of present consent would take priority over any subsequent marriage, whether or not
consummated. However, a contract formed by words of future consent was not indissoluble unless followed
by consummation, and if unconsummated would not take priority over a subsequent consummated contract.

139



« Ces difficultés ont débuté au 12eme siécle en Europe, au moment ou le désaccord entre
les canonistes sur les conditions de formation d’'un mariage ont débuté. Selon I'école
bolognaise, un contrat de mariage nécessitait I'accord des deux parties, la consommation
du mariage par la suite rendant le mariage indissoluble. Mais si un contrat de mariage
demeurait non consommeé, un deuxieme mariage pouvait avoir lieu et prenait le dessus
sur le mariage non consommeé. Une opinion alternative soutenue par I'école parisienne
des canonistes considérait que I'opinion de I'école bolognaise avait des conséquences
difficilement acceptables d’un point de vue théologique sur la nature du mariage entre la
Vierge Marie et St Joseph. L’alternative serait qu'un contrat de mariage serait
régulierement formé soit immeédiatement (verba de praesenti) soit dans le futur (verba de
futur). Dans le premier cas, des mots exprimant un consentement présent, créaient
immédiatement un lien marital. Aucune autre procédure n’était requise. Un contrat de
mariage méme non consommeé faisant suite a un consentement immédiat, prenait le
dessus sur tout autre contrat de mariage subséquent, qu’il soit ou non consommé.
Cependant, un contrat formé par des mots exprimant un consentement futur n’était pas
indissoluble, sauf s'il était suivi par une consommation du mariage, et s'il demeurait non
consommeé, serait prioritaire par rapport a un contrat de mariage subséquent. A la fin du
douzieme siecle, le Pape Alexandre lll dans une série de décrets a admis I'opinion de

I’école parisienne (...) »

Il est vrai que si I'opinion retenue par I'Eglise ne requerrait pas ouvertement qu’une
célébration publique soit nécessaire a la formation du mariage, il n’en reste pas moins
que I'Eglise décourageait les mariages qui étaient effectués sans aucune formalité 243,
Les mariages dits « clandestins », c’est-a-dire passés en privé, sans cérémonie

religieuse étaient en principe valides, mais sanctionnés par I'Eglise 244:

In the late twelfth century, Pope Alexander Ill in a number of decretals accepted the views of Peter Lombard
and the Parisian school, in which merely verba de praesenti formed a valid marriage (...)”

243 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.292: « However, there is no doubt that the church strongly discouraged
marriages that were made with lack of formality ».

244 B J et Mary Sokol, op.cit, p. 292-3 : “So, even though the teaching of the Church of Rome was that
marriage was a holy sacrament (after the Reformation the Church of England disagreed, holding it to be
‘an honourable estate’; see Carlson, E.J., 1994, p 45), failure to go through church solemnization of
marriage was not fatal to its validity. Clandestine marriages, although valid, were treated as a sin and
punished in the Church courts; erring parties could be ordered to comply and to do penance, and any

140



« Méme si selon les enseignements de I'Eglise de Rome le mariage était considéré
comme un sacrement (...), I'absence de solennisation du mariage a travers une
cérémonie religieuse n’était cependant pas fatale a la validité du mariage. Les mariages
clandestins, méme s'ils étaient considérés valides, étaient traités comme un péché et
étaient punis par les tribunaux ecclésiastiques ; les parties a un tel contrat pouvaient étre
contraintes de se conformer aux régles de I'Eglise et d’étre en pénitence, et les prétres
qui participaient a un acte étaient punis (...) L'opinion populaire considérait que la
bénédiction de I'Eglise était nécessaire et faisait partie de la formation d’un mariage valide

(...)»

Appliqué au cas de Mesure pour Mesure, le droit anglais de I'’époque signifie que Claudio
et Juliette s’étaient promis de se marier, ce qui équivaut a une promesse future de
conclure un contrat de mariage. Une interprétation possible serait de dire que la
consommation de cette promesse future de mariage a rendu la promesse actuelle, c’est-
a-dire que le contrat de mariage a en réalité été conclu au moment de la consommation,
méme si cette consommation était prématurée. On pourrait méme aller jusqu'a
considérer, sur la base de I'état du droit positif de I'’époque décrit par B.J et Mary Sokol,

que ce mariage serait devenu indissoluble aprés sa consommation.

Cette interprétation est d’ailleurs conforme au texte de Mesure pour Mesure : Claudio
expligue au moment ou il est arrété qu’une promesse de mariage avait eu lieu entre lui
et Juliette, et ce n’est que pour une affaire de dot que la proclamation du mariage avait

été reportée 2% ;

priests involved could be punished (...) While evidence for a decline in spousal litigation throughout the
country remains inconclusive, it seems that popular opinion considered the church’s blessing a necessary
part of the formation of a valid marriage. Despite this, and despite the many problems which resulted from
clandestine marriages, theu continued in use and were not prohibited by law in England until Lord
Hardwicke’s Marriage Act of 1753”.

245 Texte original en anglais: “Thus stands it with me. Upon a true contract, /| got possession of Juliette’s
bed. / You know the lady; she is fast my wife, / Save that we do the denunciation lack / Of outward order. /
This we came not to / Only for propagation of a dower / Remaining in the coffer of her friends, / From whom
we thought it meet to hide our love / Till time had made them for us. But it chances / The stealth of our most
mutual entertainment / With character too gross is writ on Juliet”.

141



« Voici mon affaire. Sur un contrat authentique,

J'ai pris possession du lit de ma Juliette.

Vous connaissez la dame ; elle est bien mon épouse,
Il ne nous manque rien que la proclamation

De rites extérieurs. Nous nous en sommes abstenus
Simplement pour faire fructifier certaine dot
Demeurée dans les coffres des gens de sa famille,
A qui nous jugions bon de cacher notre amour

En attendant que le temps les gagne a notre cause.
Mais nos plaisirs furtifs et partagés se trouvent
Avoir inscrit sur Juliette une marque trop visible. »
(MM 1.2.109-119)

Comme l'affirment B.J et Mary Sokol, il n’y a aucune raison de ne pas croire Claudio?#¢ ;
ce dernier va jusqu'a employer le terme de « contrat » en évoquant le rapport qui le lie a
Juliette et qualifie cette derniere de son « épouse ». Il est clair que Claudio et Juliette sont
loin d’avoir commis un acte « instantané », et qu’il s’agit de deux amoureux qui s’étaient
promis de se marier ; I'interprétation par Angelo de leur acte néglige complétement tous

ces faits.

Il est intéressant par ailleurs de s’arréter sur I'annotation par certaines éditions du terme
« contrat » que Claudio utilise dans sa réplique, et qui assimilent ce terme a un « pré-
contrat » plutét qu’'un contrat, du moment que le mariage n’avait pas encore été

célébré247 -

« true contract. Ce (pré)-contrat consistait en un échange de consentements en privé et
constituait des fiangailles devant témoin, mais sans légalisation ne donnait pas droit a la

consommation ».

246 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 303: “We have no reason to disbelieve him [Claudio]'.
247 Shakespeare, CEuvres Complétes, op.cit., Tragicomédies I, p.290.

142



Le terme de « pré-contrat » serait donc utilisé pour qualifier les promesses de mariage
qui précédent la cérémonie religieuse. Cette notion de « pré-contrat » telle que son nom
indique signifie essentiellement qu’un contrat définitif est sur le point d’étre conclu, et
qu’il ne lui manque qu’une étape pour compléter sa formation. Or 'annotation précitée ne
mentionne pas que ce pré-contrat aurait pu étre complété par la suite, en concluant
justement le contrat de mariage, transformant ainsi le « pré-contrat » en contrat de

mariage.

On retrouve aujourd’hui cette notion de « pré-contrat » dans différentes formes de
contrats, 'exemple type étant celui des pourparlers qui ont lieu entre deux parties avant
la conclusion d’un contrat, et qui parfois aboutissent a un stade développé, au point ou
ces discussions menent raisonnablement a la conclusion d’un contrat. Si 'une des parties
décide de rompre les pourparlers a cette étape avancée des discussions, sans qu’un
motif |égitime ne justifie une telle décision, cette partie pourrait étre tenue responsable de
rupture abusive des pourparlers et devrait dédommager la deuxieme partie des
conséquences de cette rupture. Une des explications que I'on retient pour justifier la
responsabilité de la partie qui rompt les pourparlers c’est que les discussions qui
précédent la conclusion d’un contrat constituent un « pré-contrat » dont I'application est
la méme que dans un contrat définitif, notamment quant aux conditions de la résiliation
du contrat : une résiliation sans motif Iégitime serait assimilable a une résiliation abusive,
que 'on soit en présence d’un « pré-contrat » ou d’un contrat définitif 248, En somme, |l
est admis en droit privé — et il semble que la situation n’ait pas été trés différente a
’époque de Shakespeare en matiere de contrat de mariage — qu’un « pré-contrat » soit

équivalent a un contrat définitif. Ceci rejoint d’ailleurs 'adage selon lequel la promesse

248 | g particularité des rapports contractuels qui précédent la conclusion d’un contrat définitif a d’ailleurs
donné naissance en droit anglo-saxon a deux formes de contrats largement utilisés parmi les juristes,
le « MoU », abréviation pour « Memorandum of Understanding » ou le « NDA », abréviation pour « Non-
disclosure Agreement ». Les deux contrats ont pour objet principal de des discussions sont en cours pour
conclure un contrat définitif et qu’elles devraient demeurer confidentielles jusqu’au moment ou le contrat
définitif est conclu. Ces « pré-contrats » sont donc des contrats en bonne et due forme et sont régis par les
principes généraux relatifs au droit des contrats.

143



d’un contrat équivaut au contrat lui-méme, et ce principe semble avoir en effet été retenu

en matiere de contrat de mariage dans Mesure pour Mesure.

Il n’est donc pas certain que la loi qui interdit la fornication dans Mesure pour Mesure ait
été applicable au cas de Claudio et de Juliette. Ces derniers étaient déja liés par un
contrat de fiancailles, et cette promesse de mariage équivalait en elle-méme a un contrat
de mariage dans le sens ou les parties étaient tenues de I'exécuter, surtout suite a sa
consommation prématurée : il suffisait en réalité pour Angelo de contraindre Claudio a
épouser Juliette plutét que de condamner Claudio a mort. D’ailleurs, comme nous le
verrons un peu plus loin, le duc dans la derniere scéne du procés contraindra ceux qui
avaient consommé une relation extra maritale a épouser leur partenaire, considérant ainsi
que la consommation était une forme de promesse de mariage et rendait le contrat de
mariage nécessaire et indissoluble. Le duc décide que Claudio doit épouser Juliette, que
Lucio doit épouser celle avec qui il a couché et a qui il a promis le mariage, et qu’Angelo
doit épouser Marianne, puisqu’il a couché avec elle lorsque le duc et Isabelle lui ont tendu
le piege lui faisant croire qu’il s’agissait d’lsabelle. En cela le duc reconnait que le fait de
coucher avec celle a qui une promesse de mariage a été faite, n’équivaut pas a un crime,
mais a un acte qui pourrait étre « corrigé » par la suite, justement en exécutant la
promesse de mariage. En d’autres termes, le duc reconnait qu’une promesse de mariage
puisse étre exécutée, qu’elle équivaut a un mariage, et que la consommation extra-
maritale et prématurée, alors que les futurs époux se sont uniquement promis de se
marier, n’interdit pas que le mariage soit conclu par la suite. Au contraire, une telle

consommation confirme la nécessité de passer un contrat de mariage.
Cette position prise par le duc a la fin de la piéce est néanmoins tout a fait différente de

celle prise par le duc a I'égard de Claudio et Juliette au début de la piece. Lorsque le duc

apprend sous son déguisement de moine que Juliette est enceinte de Claudio qui vient

144



d’étre arrété et condamné a mort par Angelo, le duc intervient auprés de Juliette pour

I'aider a se repentir de I'acte commis et que le duc assimile a un regrettable péché 24° :

LE DUC [a Juliette] : « Vous repentez-vous, ma belle, du péché que vous portez ?
JULIETTE. — Oui, et j’en porte la honte avec beaucoup de patience.

LE DUC. — Je vais vous apprendre comment inculper votre conscience,

Comment sonder votre remords, pour voir s'il est sincére

Ou n’est qu’un faux semblant. »

(MM 2.3.20-4)

La référence du duc au « péché » pour qualifier I'acte de fornication est conforme a
linterprétation qu’aurait faite les tribunaux ecclésiastiques de '’époque. En effet, il semble
que ces tribunaux auraient condamné cet acte pour désobéissance plutdét que de le

qualifier de fornication et le sanctionner sur cette base Iégale 2% :

« Néanmoins, ce qui est évoqué dans Mesure pour Mesure concernant les contrats
préliminaires de mariage et les droits maritaux permet de mettre en lumiere les questions
légales et morales qui sont soulevées dans la piece. La condamnation par le duc de
Juliette se focalise d’abord sur le ‘péché’ de sa grossesse ; les tribunaux ecclésiastiques
anglais condamnaient le péché de la désobéissance tel qu'il a été commis par Juliette,

mais ne l'auraient pas condamné en tant que fornication. »

Aprés avoir obtenu une reconnaissance de la part de Juliette qu’elle aime « 'homme qui
lui a fait ce tort », ce qui aurait da étre une circonstance atténuante pour Claudio, le duc,

au contraire attise le sentiment de culpabilité de Juliette 257 :

249 Texte original en anglais: “Duke. — Repent you, fair one, of the sin you carry? / Juliet. — I do, and bear
the shame most patiently. / Duke. — I'll teach you how you shall arraign your conscience, / and try your
penitence if it be sound / Or hollowly put on.”

250B.J et Mary Sokol, op.cit., p.304: “Nevertheless, the language of MM concerning pre-contracts and
marital rights does illuminate legal and moral issues raised by the play. The duke’s condemnation of Juliet
at first focuses on the ‘sin’ of her pregnancy; English Church courts condemned the sin of disobedience in
her sort of transgression, but did not condemn it as fornication (Wenterdorf, 1979, p 135).”

251 Texte original en anglais: “Duke.- Love you the man that wronged you? / Juliet. — Yes, as I love the
woman that wronged him. / Duke. — So then it seems your most offenceful act / Was mutually committed
? Juliet. — Mutually. / Duke. — Then was your sin of heavier kind than his. / Juliet. — | do confess it and
repent it, father. / Duke. — ‘Tis meet so, daughter. But lest you do repent / As that the sin hath brought you

145



LE DUC (a Juliette). — « Il semble donc que votre acte fort délictueux,

Fut d’'un commun accord ?

JULIETTE. — Oui, d’'un commun accord.

LE DUC. — Votre péché fut donc plus grave que le sien.

JULIETTE. — Je le reconnais et j’en ai repentir mon pére.

LE DUC. — C’est bien, ma fille, mais de crainte que vous ne vous repentiez
Parce que le péché vous a conduite a cette honte (...) »

(MM 2.4.26-34)

Le duc va méme jusqu'a affirmer a Juliette qu’a la suite de cet acte « fort délictueux »,
son « complice devra mourir demain ». La différence de traitement par le duc de la
situation de Juliette et Claudio et celle de Marianne et Angelo a la fin de la piece, est
qualifiée par B.J et Mary Sokol de “double standard” 52. Nous reviendrons sur cette
différence de traitement par le duc d’'une méme situation lorsque nous évoquerons le

jugement rendu par lui a la fin de la piéce.

)] L’arrestation de Claudio et sa condamnation a mort

Claudio est donc arrété sur la base d’une loi dont I'application est contestable. La question
de savoir si la loi s’applique ou non a Claudio et Juliette a par ailleurs des conséquences
sur la lecture que I'on peut faire du jugement rendu par le duc dans la scene finale du
proces : une grande partie des analyses de la piece évoque I'équité et la miséricorde dont
le duc a fait preuve a la fin de la piéce lorsqu’il décide de pardonner Claudio du crime de
fornication que ce dernier aurait commis. C’est justement en raison de cette scene du
pardon que Mesure pour Mesure et Le Marchand de Venise sont souvent comparées, la
premiére illustrant le pouvoir du monarque dans une monarchie comme Vienne de
pardonner un crime commis, contrairement au doge de Venise dont le pouvoir ne peut

s’étendre dans une république comme Venise jusqu'a effacer ou alléger la sanction

to this shame — / Which sorrow is always towards ourselves, not heaven, / Showing we would not spare
between as we love it, / But as we stand in fear —*
252V, infra, p. 190 et s.

146



applicable. Cependant, si 'on admet I'’hypothese selon laquelle la loi qu’Angelo aurait fait
ressusciter ne s’applique peut-étre pas au cas de Claudio et Juliette, le jugement rendu
par le duc a la fin de la piece se percoit différemment : en effet, le duc aurait-il fait preuve
de clémence a I'égard de Claudio en lui pardonnant son acte, ou aurait-il plutét reconnu
implicitement que le mariage entre Claudio et Juliette n’était qu’'une formalité a effectuer,
leur amour et leur union ayant déja été scellés ? La question mérite d’étre posée ; s’il est
vrai que formellement, Claudio, Angelo et Lucio seront condamnés a la méme peine par
le duc a la fin de la piéce, l'intrigue tourne néanmoins autour de Claudio et Juliette, et le

jugement rendu a I'’égard de Claudio occupe la place la plus essentielle du proces.

Au niveau de la procédure judiciaire, on constate qu’elle est complétement absente, dans
le sens ou Claudio a été arrété et condamné a mort en dehors de tout proces. L’absence
de tout proces précédant l'arrestation et la condamnation de Claudio par Angelo est un
indice de I'étendue des pouvoirs attribués au monarque dans Mesure pour Mesure : en
effet, en exercant les pleins pouvoirs a la maniere dont Angelo le fait, ce dernier a en
réalité agi au-dela de la loi, aucune condamnation a mort ne pouvant raisonnablement se

faire sans qu’un procés — méme formel — ne soit entamé 253 :

« La décision d’Angelo de condamner Claudio a mort pour avoir commis le crime de
fornication, décision rendue sans proces ni audience formelle, annule la these de lex regia
de Bracton et sous-entend l'office dont bénéficie le prince-législateur qui en réalité peut
gouverner supra iurem. Pourtant, tant que le duc et son délégué fonctionnent comme les
seuls représentants de la loi sans contraintes légales imposées par une Cour, la piece

conteste leur gouvernance. »

Cette question de I'étendue du pouvoir du monarque était largement débattue a I'époque

de Shakespeare. Une dispute a notamment eu lieu entre le roi Jacques 1°" et les juges

253 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Constance Jordan,
p.4: “Angelo’s decision to execute Claudio for his admitted crime of fornication, rendered as it is without a
formal hearing or trial, vacates Bracton’s lex regia and implies the office of a prince-legislator who can in
fact act supra iurem. Yet insofar as the Duke and his deputy function as sole exponents of law without the
legal constraints imposed by a court, the play constantly contests their government.”

147



en fonction, concernant les prérogatives du monarque et les limites de son pouvoir en
matiere judiciaire. Jacques 1°" souhaitait avoir les pleins pouvoirs si une action en justice
intéressait les biens de la couronne, et s’attribua des prérogatives assez larges pour
influencer le cours de I'action en justice et la décision rendue a I'issue du proces. Ces

prérogatives pouvaient aller jusqu'a suspendre I'action en justice au gré du monarque?* :

« Au début du 17eme siecle, un conflit eut lieu entre Jacques 1¢" et ses juges a plusieurs
occasions ; dans une histoire célebre qui date de 1608, tous les juges ont été sommés
d’exécuter la demande de Jacques 1° selon laquelle les proces qui intéressaient la
couronne devaient étre suspendus si le roi le souhaitait. Plusieurs juges ont été congédiés
par Jacques 1¢ et puis Charles 1¢7, y compris en 1616 Sir Edward Coke, suivi par le juge

investi des plus hautes fonctions judiciaires. »

Mesure pour Mesure semble présenter un monarque dont les pouvoirs peuvent s’étendre
jusqu'a prononcer la sentence pénale la plus grave en I'absence d’une procédure
judiciaire, c’est-a-dire d’'un procés. Angelo n’hésite pas a prononcer de maniére tout a fait
arbitraire la peine de mort a I'encontre de Claudio, et ne « tient aucun compte de la gravité
particuliére de la peine de mort. »?%° Isabelle, encouragée par Lucio, tente par tous les
arguments a sa portée de persuader Angelo de pardonner Claudio. Les arguments

avancés par Isabelle ainsi que les réponse d’Angelo méritent d’étre rapportés.

Isabelle débute sa plaidoirie par un argument de droit pénal, qui dénote d’ailleurs la
connaissance profonde qu’avait Shakespeare de la procédure judiciaire. Isabelle
demande a Angelo de condamner la faute et d’épargner son frére, faisant ainsi une

distinction entre le condamné et I'acte condamnable 256 :

254 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 180: “In the early seventeenth century James 1 clashed with his judges on
several occasions, famously in 1608 summoning all the judges to demand compliance with his request that
suits involving a Crown interest should be stayed if he wished. Several judges were dismissed from office
by James and then Charles |, including in 1616 Sir Edward Coke, then Chief Justice”.

255 Ph. Raynaud, L’équité Shakespearienne, op.cit., p.52.

256 Texte original en anglais: “I have a brother is condemned to die./I do beseech you, let it be his
fault,/And not my brother.”

148



ISABELLE. — « J’ai un frere qui est condamné a mourir
Je vous en conjure, que I'on condamne sa faute,

Et non mon frere! »

(MM 2.2.34-6)

Isabelle remet en question dans cette premiere réplique l'autorité de la loi de porter
atteinte a l'intégrité corporelle de I'accusé, et dans ce cas de lui 6ter la vie. Cette question
s’est également posée dans Le Marchand de Venise dans le cadre d’un conflit contractuel
dans lequel la pénalité était néanmoins comparable a une sanction pénale. La question
posée par Isabelle n’est pas anodine, la criminologie constituant une science humaine
qui continue — malgré I'acceptation par nos sociétés du principe de I'emprisonnement
dans le domaine pénal — a chercher si cette peine est désormais suffisamment justifiée.
L’article 130-1 du Code pénal francgais illustre d’ailleurs parfaitement cette recherche

constante par le |égislateur de déterminer le but et les fonctions de la sanction pénale :

« Afin dassurer la protection de la société, de prévenir la commission de nouvelles
infractions et de restaurer I'équilibre social, dans le respect des intéréts de la victime, la
peine a pour fonctions :

1° De sanctionner l'auteur de l'infraction ;

2° De favoriser son amendement, son insertion ou sa réinsertion. »

Le législateur contemporain a estimé nécessaire d’insérer un article dans le Code pénal
francais qui rappelle au juge pénal investi de I'autorité de prononcer des peines privatives
de liberté, que la peine a une fonction punitive mais aussi une fonction de réhabilitation
de laccusé. Cette tension entre ces deux idées, du chatiment d’'un cété, et de la
dissuasion pour prévenir une récidive, dissuasion favorisée par la réinsertion sociale,

demeure d’actualité en matiére pénale.
Dans une trés belle partie de son ouvrage « Surveiller et punir », Foucault explique que

la sanction pénale — c’est-a-dire autrefois le supplice, le chatiment public et la peine

capitale — est en réalité une affirmation de lautorité du gouvernant, car la loi n’est

149



finalement que le produit de celui qui gouverne. Le gouvernant — a travers le supplice —
ne rend pas justice plus qu’il ne terrorise celui qui a osé enfreindre la loi, ou plus
exactement saloi 257. C’est surtout en matiére pénale plutoét qu’en matiére civile que celui
qui gouverne peut déployer sa force et son autorité a travers la sanction, en raison de la
confusion entre le crime commis et la personne de I'accusé, et c’est ce qu’lsabelle remet
en question dans sa requéte a Angelo. La réponse de ce dernier confirme d’ailleurs que
c’est justement le fait que la peine capitale porte sur la personne méme de l'auteur du
crime et sur son intégrité corporelle — ce que Foucault a désigné par I'aspect terrorisant
de la sanction — qui constitue selon lui I'aspect le plus important de l'autorité du
gouverneur 258, Ce qu’lsabelle — par sa requéte succincte néanmoins puissante — lui
demande de voir et de remettre en question, c’est la violence de la peine, mais c’est cette

méme violence qui constitue pour Angelo I'essence de sa fonction de prince 2° :

ANGELO. — « Condamner la faute, et non celui qui I'a commise ?
Mais toute faute est condamnée avant d’étre faite.

Ma fonction se réduirait a un simple néant :

Chatier les fautes dont le chatiment est édicté,

Et laisser libre l'auteur. »

(MM 2.2.38-41)

Une autre référence remarquable aux principes du droit apparait dans cette réponse
d’Angelo ; affirmer que toute faute est condamnée avant d’étre faite signifie que les
intentions sont elles aussi condamnables. Or le principe admis en droit pénal c’est que la
tentative est condamnable mais pas lintention qui demeure inexécutée, et c’est ce

qu’lsabelle exprimera a la fin de la piéce, pour tenter de persuader le duc de ne pas

257 M. Foucault, op.cit. p.62.

258 Philippe Raynaud rappelle dans son article précité (p.55) que « Bacon recommande de « regarder avec
sévérité I'exemple donné, mais la personne en cause avec indulgence », Sur tous ces points, v. la Préface
d’Ernest Schanzer, dans I'édition du Club Francais du Livre, tome 8 ».

259 Texte original en anglais: “Condemn the fault, and not the actor of it? / Why, every fault’s condemned
ere it be done. / Mine were the very cipher of a function, / To fine the faults whose fine stands in record,/
And let go by the actor.”

150



condamner Angelo a mort 260, Cette réplique d’Angelo dénote a la fois son puritanisme,
que les idées doivent étre persécutées méme si elles ne sont pas réalisées, ainsi que sa
perception « terrorisante » du pouvoir, que le monarque n’affirme son autorité que dans
le chatiment de I'auteur du crime. Face a cette sévérité de I'approche adoptée par Angelo,
Isabelle se résigne %', mais encouragée une fois de plus par Lucio, elle reprend son
argumentation, s’éloignant cette fois-ci de I'approche proprement juridique et implorant le

pardon d’Angelo 262 :

ISABELLE. — « Faut-il vraiment qu’il meure ?

(...) Si, je suis convaincue que vous pourriez le gracier,
Sans que le ciel ou 'homme s afflige de cette clémence. »
(MM 2.2.48-51)

Il est intéressant de noter que dans le texte anglais les termes utilisés sont « pardon » et
« mercy », lequel est traduit dans le texte francais par « clémence ». Or nous avons vu
dans Le Marchand de Venise que « mercy» est généralement traduit par
« miséricorde ». La traduction dans Mesure pour Mesure de « mercy » par clémence et
non par le terme miséricorde semble étre conforme aux principes de I'époque, selon
lesquels (et comme nous I'avons déja vu), la clémence et le pardon étaient I'affaire du
prince et ne pouvaient donc étre mis en ceuvre par ce dernier que dans un régime
monarchique 263, C’est ce dont il s’agit dans cet argument avancé par Isabelle, dans
lequel elle demande au monarque de gracier son frére : s'’il a le pouvoir de condamner
Claudio a mort sans proceés et sans I'avoir entendu, il doit étre en mesure de le pardonner.
Le pouvoir omnipotent du prince justifie le pouvoir qu’il a de pardonner I'accusé, le pardon
constituant le corollaire du pouvoir du prince. C’est un pouvoir dont le doge de Venise ne
jouit pas dans Le Marchand de Venise, ou Shylock et Antonio parviennent néanmoins a

se faire entendre dans le cadre d’un proces. Il est de bon sens que le doge ne puisse pas

260V, infra, p. 188.

261 “O just but severe law! | had a brother, then. Heaven keep your honour.” (MM 2.2.42)

262 Texte original en anglais: “Must he needs die? / Angelo. — maiden no remedy. / Isabella. — Yes, | do
think that you might pardon him. / And neither heaven nor man grieve at the mercy.”

263 V. supra, p. 71-2

151



jouir du pouvoir de pardonner un accusé dans une république comme Venise, puisque le
demandeur et le défendeur sont entendus dans le cadre d’'un procés, méme si ce proces
est douteux notamment quant a I'égalité des droits processuels des parties. En revanche,
le prince dans une monarchie comme Vienne doit pouvoir pardonner si c’est lui seul qui
juge et qui condamne l'accusé a mort, et la requéte d’lsabelle pousse Angelo a
reconnaitre que tout comme il a le pouvoir d’6ter la vie a Claudio, il jouit aussi du pouvoir
de le gracier. Malgré le fait qu’il reconnait I’étendue de son pouvoir (« Rien de ce que je
ne veux pas je n’ai le moyen de faire », MM 2.2.54) Angelo refuse d’évaluer la possibilité
pour lui d’exercer le corollaire du pouvoir excessif dont il se vante, et de pardonner

Claudio 264.

Face a l'insistance d’lsabelle qui lui rappelle a plus d’une reprise que le pouvoir de
pardonner Claudio lui appartient (« Mais pourriez-vous [le gracier] si vous le vouliez ? »
(...) En auriez-vous le pouvoir, sans faire de mal au monde, / Pour peu que votre coceur
fut touché de pitié / Comme le mien envers lui ?, MM 2.2.53-6), les réponses d’Angelo
sont trés insatisfaisantes voire méme contradictoires. Alors qu’il s’était vanté d’'un pouvoir
sans limites, il prétend dans un premier temps que le jugement a déja été rendu, et qu'il
serait donc « trop tard » de pardonner Claudio (MM 2.2.57), alors que le pardon intervient
nécessairement aprés la condamnation de I'accusé. L’'argument manque de rigueur et
montre a quel point Angelo ne cherche pas a justifier ses actes qu’il estime étre
suffisamment bons, pour la seule raison gu’ils émanent de lui dans sa qualité de

monarque investi des pleins pouvoirs.

Dans un second temps, Angelo remet la responsabilité de la condamnation de Claudio a
la loi, réduisant ainsi son pouvoir de monarque a un juge qui ne serait que la bouche de

la loi, ne pouvant dépasser la sanction qu’elle prévoit?®s (« Votre frére est perdu, sous le

264 “Angelo. — | will not do't. / Isabella. — But you can if you would? / Angelo. — Look what | will not, that |
cannot do. / Isabella. — But you might do’t, and do the world no wrong. / If so your heart were touched with
that remorse / As mine is to him? / Angelo. — He’s sentenced; ‘tis too late.” (MM 2.2.52-7)

265 “Angelo. — your brother is a forfeit of the law, / And you but waste your words. / Isabella. — Alas, alas!/
Why, all the souls that were forfeit once, / And He that might the vantage best have took / Found out the
remedy. How would you be / If He which is the top judgement should / But judge you as you are? O, think

152



coup de la loi, / Vous ne faites que gaspiller vos mots », MM 2.2.72-3, et un peu plus loin,
« Résignez-vous, gente fille. / Ce n'est pas moi, mais la loi, qui condamne votre frere
(-..) » MM 2.2.82-3). Angelo se désiste par ces répliques de son pouvoir de monarque
qui implique le pouvoir d’aller au-dela de la loi, et de pardonner I'accusé. Ce qui est
d’autant plus frappant dans ce désistement de pouvoir c’est le fait qu’Angelo distingue sa
qualité de monarque de l'autorité qui émane du texte de loi, alors que c’est lui qui a
ressuscité la loi controversée et c’est lui qui en a fait une application stricte pour
condamner Claudio a mort. Son argument affaiblit son pouvoir de monarque qui est
investi du pouvoir d’interpréter la loi qu’il a édictée, de I'appliquer et méme de la dépasser
en pardonnant l'auteur de l'infraction. Angelo apparait dans ses réponses comme un
monarque de mauvaise foi, qui prétend quand il lui sied que son pouvoir est illimité, mais
qui esquive ce que cela implique, a savoir montrer un peu de clémence et de pitié lorsque
la peine est démesurée par rapport a I'acte commis. Par ailleurs, il faut rappeler qu’Angelo
avait négligé I'argument d’lsabelle selon lequel il faudrait distinguer entre la personne de
'accusé et I'acte condamnable 266, alors qu’il effectue une séparation artificielle et
injustifiée entre sa propre personne et le texte de loi qui a néanmoins émané de lui.
Angelo a donc fait usage de tous les prétextes pour refuser de pardonner Claudio, le
pardon constituerait pour lui un affaiblissement de son autorité, plutét qu’un exercice

modéré du pouvoir.

Malgré la faiblesse des arguments qu’il avance, Angelo n’est peut-étre pas en dissonance
totale par rapport a I'’époque de Shakespeare, durant laquelle il semble qu’il y ait eu
rarement recours par la couronne a la notion de clémence ou de pardon. Selon certains
commentateurs, le recours au pardon avait surtout lieu pour limiter la souffrance des

condamnés a mort, plutét que de leur éviter la peine de mort 267 :

on that, / And mercy then will breathe within your lips, / Like man new made. / Angelo. — Be you content,
fair maid. / It is the law, not I, condemn your brother. / Were he my kinsman, brother or my son, / It should
be thus with him. He must die tomorrow.” MM 2.2.72-84)

266 \/. supra, p. 149

267 Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, op.cit., chapitre précité de Diane P. Wood,
p. 4: “One might add that Elizabeth Tudor’s vision of clemency appears in some instances to have been
considerably stingier than a modern executive’s would be—in a grand treason case, “mercy” to her meant

153



« On pourrait ajouter que la vision du pardon d’Elizabeth de Tudor apparait a certains
moments comme bien moins généreuse que ce quaurait été une vision plus moderne.
Dans une affaire de grande trahison, la miséricorde pour elle signifiait que les criminels
devaient étre ‘pendus jusqu a ce qu’ils meurent, avant qu’ils soient descendus et éjectes’,
plutét que de souffrir d’abord d’un démembrement. Avec le temps cependant, la clémence

impliquait le pardon des criminels qui étaient suspectés ou accusés d’un crime. »

Il est probable que I'image du duc qui pardonne les accusés (Claudio, Angelo et Lucio)
de la peine de mort a la fin de la piece annonce justement I’évolution vers un
adoucissement des peines les plus séveres. Reste a déterminer si le duc a fait usage de
sa faculté de pardonner Claudio, ou s’il a fait une interprétation plus adaptée de la loi
ressuscitée par Angelo, en considérant que la consommation de I'acte charnel avant le
mariage est une forme de promesse de mariage qu’il suffit de contraindre les parties a

exécuter pour se conformer a la loi 28,

Isabelle avance par la suite un troisieme argument, aussi solide que ses deux arguments
précédents et qui est celui de la désuétude de la loi (« Quel est-il, celui qui est mort pour
ce délit ? / Nombreux sont ceux qui I'ont commis » MM 2.2.90-1) 26°. Rappelons en effet
que la loi conflictuelle n’avait pas été appliquée pendant quatorze ans, et Claudio est le
premier accusé a subir la sanction sévere de peine de mort apres toutes ces années de
laxisme. La désuétude de la loi est une question qui demeure d’actualité dans la théorie
du droit, I'idée principale étant qu’il est difficile d’admettre que la loi puisse étre abrogée
par désuétude ou par défaut de son application pendant une longue période. Cette idée
résulte principalement de I'autorité formelle dont bénéficie la loi, qui suppose le respect

du principe de parallélisme des formes aux termes duquel la loi ne cesse de s’appliquer

that criminals should be permitted to ‘Thjang till they were quite dead, before they were cut down and
bowelled,” rather than suffering dismemberment first. Over time, however, clemency came to include
pardoning criminals who were suspected or convicted of a crime”.

268 \/. supra, p. 146-7

269 Texte original en anglais: “Isabella. — Who is it that hath died for this offence? / There’s many have
committed it.”

154



que si elle est abrogée par la méme autorité qui I'aurait adoptée. Si «cette opinion
s'explique par le légicentrisme révolutionnaire et par la toute-puissance du positivisme
des XIXe et XXe siecles » 27, il n’en reste pas moins que I'application d’'une loi désuéte
souléve un doute quant a sa légitimité, surtout lorsqu’une coutume contraire s’installe
avec le temps, et remplace la teneur de la loi désuéte. Un bon juge ne peut donc ignorer
'argument de la désuétude de la loi en jugeant d’une affaire dont il est saisi et il se doit
au moins de chercher si une coutume contraire s’est installée au fil du temps et qui
pourrait contrebalancer la sévérité de la loi désuete. Ce n’est pas du tout I'approche
adoptée par Angelo, ce dernier se hate de répondre a Isabelle que la loi « n’était pas
morte, mais seulement endormie » (MM 2.2.93) et attribue a la loi une fonction
démesurée de « prophéte » dont I'application a Claudio comme sa premiére victime
réussirait selon lui a prévoir et éliminer les actes délictueux avant méme qu’ils

surviennent 271 :

ANGELO. — « La loi n’était pas morte, mais seulement endormie.
lls n‘auraient pas été tant a oser faire ce mal

Si le premier homme qui enfreignit cet édit

Avait expié son acte. Maintenant réveillée,

Elle note ce qui se fait et, ainsi qu’un prophéte,
Elle lit dans un miroir montrant quels maux futurs
(Soit jeunes, soit par laxisme congus depuis peu,
Donc en passe d’éclore et de venir au jour),
Désormais ne vont plus pouvoir se développer,
Mais finiront avant d’étre. »

(MM 2.2.93-101)

270 V. not. Luc Guéraud, La désuétude : entre oubli et mort du droit 7, Limoges, Presses Universitaires de
Limoges, 2014.

2711 Texte original en anglais: “Angelo. — The law hath not been dead, though it hath slept. / Those many
had not dared to do that evil / If the first that did th’edict infringe / Had answered for his deed. Now ‘tis
awake, / Takes note of what is done, and, like a prophet, / Looks in a glass that shows what future evils, /
Either raw, or by remissness new conceived / And so in progress to be hatched and born, / Are now to have
no successive degress, / But ere they live, to end.”

155



La fonction attribuée a la loi par Angelo, d’éliminer les fautes et les actes répréhensibles
pour le futur, avant qu’ils soient commis, s’identifie a une approche moralisatrice de la loi,
ou la loi chercherait a rendre les hommes plus vertueux en faisant en sorte que les actes
qu’elle réprime ne soient plus commis. Cette vision — encore une fois puritaine de la loi —
attribue a cette derniére un pouvoir excessif, que la loi n’a pas vocation a remplir. Si la
préservation de l'ordre social est une fonction primordiale de la loi, I'existence méme de
la sanction signifie que I'acte réprimé peut désormais avoir lieu, et il ne s’agit pas d’en
éliminer toutes les possibilités qu’il soit commis, mais de le sanctionner une fois commis,
de la maniére la plus équitable possible. Le pardon est d’ailleurs une reconnaissance que
la sanction n’est désormais plus adaptée a I'acte, qui reste néanmoins répréhensible.
Angelo néglige donc entierement 'argument d’Isabelle concernant la désuétude de la loi,
et se contente d’affirmer que la loi continue de s’appliquer, tout en exagérant la fonction

qu’elle devrait occuper.

Cette négligence par Angelo de I'argument pourtant fondamental relatif a la désuétude
de la loi, montre qu’Angelo n’est pas réellement un positiviste (il a parfois été comparé a
Shylock dans Le Marchand de Venise qui s’accroche a la lettre de la pénalité). Comme
affirme Philippe Raynaud, la désuétude de la loi est un argument sérieux contre
'application d’'une loi qu’Angelo aurait di prendre en compte s’il était réellement un

défenseur de I'application juste de la loi 272 ;

« Angelo plaide pour la rigueur de la loi, qui interdit I'indulgence pour tous les pécheurs et
il se réfugie derriere son réle de « bouche de la loi », entendu comme pur exécutant : « ce
n’est pas moi mais la loi qui condamne ». Est-il pour autant un « positiviste » ? Non, c’est
un tenant de la vision moralisatrice de la loi, pour qui la loi doit moraliser les hommes par
la terreur ; le positivisme authentique est toujours fondamentalement sceptique sur les
questions morales (Kelsen et Hart) et Angelo est au contraire un tenant de la tradition
vétérotestamentaire ; tout indique, dans la piece, qu’il est en fait un puritain, qui veut

restaurer les lois de I’Ancien testament contre I'adultére, que I'Eglise anglicane trouve trop

272 Ph, Raynaud, “L’équité Shakspearienne”, op.cit., p.53.

156



rigoureuses. Il est présenté comme « precise » (irréprochable, I, 3, 50) et « saint » (ll, 2,
18) : ce sont les désignations courantes du puritain. Il est fondamentalement inhumain
(Lucio, en I, 3, dit qu’il est « né d’une sirene ou entre deux morues séches »). Angelo a
fous les deéfauts que Shakespeare déteste : cruauté, perfidie, tyrannie judiciaire,
hypocrisie, pharisaisme, absence d’humour, froideur. C’est d‘ailleurs pour cela qu'il tient
comme nul l'argument de la désuétude de la loi («la loi n'était pas morte mais

endormie »), qui aurait évidemment quelque poids devant un ‘positiviste’ ».

Angelo est non seulement insensible au fait que la loi était désuete, mais ce qui est
€galement important a noter dans sa réponse c’est qu’il veut faire de Claudio le « premier
homme » qui subira cette peine et qui montrera donc I'exemple aux autres. Le juge est-il
censé faire un exemple de I'accusé ? Faire un exemple de I'accusé suppose d’opter pour
la peine la plus sévére dans un but de démonstration, rappelant ainsi de nouveau la
notion du chatiment public. La réponse d’lsabelle un peu plus tard dans le dialogue met
en relief la magnanimité de cette vision de I'application de la loi, lorsqu’elle qualifie cette
force d’infliger a 'accusé une sanction treés sévere, jusque-la inappliquée, d’une « force

de géant » qu’Angelo utilise de maniére tyrannique 273 ;

ISABELLE. — « Vous devez donc étre le premier a rendre cette sentence,
Et lui a I'endurer. Ah ! c’est chose excellente

D’avoir force de géant, mais c’est étre tyrannique

De s’en servir en géant. »

(MM 2.2.108-111)

Le cas de figure dans Mesure pour Mesure n’est pas isolé, et les cas ou I'application par
le juge de la loi tend a faire une démonstration de force de l'autorité législative et
judiciaire, en infligeant a 'accusé la sanction la plus sévere, ne sont pas rares, et des
illustrations récentes existent dans nos sociétés contemporaines. Cependant, il est

important de rappeler que I'abandon progressif du chatiment public a marqué une

273 Texte original en anglais; “Isabella. —So you must be the first that gives this sentence, / And he that
suffers. O, it is excellent/ To have a giant’s strength, but it is tyrannous / To use it like a giant.”

157



évolution importante dans I'assouplissement des mceurs et dans I'encadrement du réle
de la regle de droit vers un réle d’indemnisation du dommage subi par la victime, plutot
qu’un réle punitif et culpabilisant de I'accusé et d’une certaine maniére de la société en
générale. Le retour au chatiment public notamment dans les maeurs relatives a l'intimité
et la vie privée des gens (comme dans Mesure pour Mesure) est donc une forme de
régression qui revient a dire qu’il faut culpabiliser et donc terroriser pour dissuader le
public de commettre un acte répréhensible. La qualification par Isabelle d’'une telle
approche de « tyrannique » n’est pas exagérée, et la tirade dans laquelle elle parodie
cette exagération du pouvoir de la loi et du pouvoir du juge, est une mise en relief de

I’abus voire méme du ridicule de ce pouvoir lorsqu’il se livre a de tels exces 274,

La ridiculisation par Isabelle du pouvoir judiciaire qui fait un exemple de I'accusé est une
image juste, il est effectivement peu sensé qu’apres quatorze années du silence de la loi,
Claudio, amoureux de Juliette qui est enceinte de lui et qui 'aime en retour, soit mis a
mort par la force de la loi et de celui qui 'applique, dans un but de faire de lui un exemple
afin de contréler les excés a Vienne. Je suis tentée de dire qu’aucun accusé n’est censé
jouer le réle d’exemple en subissant la peine la plus sévere dans un effet spectaculaire
censé dissuader les autres de commettre ce méme acte. C’est tout d’abord faire fi du
principe d’égalité de tous devant la loi qui suppose aussi une égalité devant la sévérité
de la sanction infligée. En outre, une telle situation signifie que le pouvoir en place — en
infligeant a 'accusé une telle sanction — transfére d’'une certaine maniére a ce dernier la
lourde responsabilité de contrbler les exces et de préserver I'ordre social. Par ce transfert
de responsabilité, c’est toute la société qui devient désormais responsable de la

protection de la loi et de la préservation de l'ordre, ce qui paradoxalement atténue la

274 “Isabella. — Could great men thunder / As Jove himself does, Jove would never be quiet, / For every
pelting petty officer / Would use his heaven for thunder, nothing but thunder. / Merciful heaven, / Thou
rather with thy sharp and sulphurous bolt / Splitt’st the unwedgeable and gnarled oak / Than the soft myrtle.
But man, proud man, / Dressed in a little brief authority, / Most ignorant of what he’s most assured, / His
glassy essence, like an angry ape / Plays such fantastic tricks before high heaven / As makes the angels
weep, who, with our spleens, / Would all themselves laugh mortal. / (...) We cannot weigh our brother with
ourself. / Great men may jest with saints; tis wit in them, / But in the less, foul profanation. /(...) That in the
captain’s but a choleric word, / Which in the soldier is flat blasphemy.” MM 2.2.113-134.

158



responsabilité du pouvoir en place. L’accusé qui subit une sanction trop lourde se
transforme en quelque sorte en victime d’'un abus, et c’est ainsi que Claudio apparait
dans la piece, victime de la tyrannie d’Angelo. La perversion d’une telle vision de la loi,
qui fait un exemple de I'accusé, transforme ce dernier en victime et l'autorité qui le juge

en bourreau.

La brutalité de cette approche de I'application de la loi adoptée par Angelo apparait par
ailleurs lorsque Isabelle invoque la piti€, mais qu’Angelo y répond en affirmant que la pitié

n’est autre que la justice 275 :

ISABELLE. — « Montrez pourtant de la pitié.

ANGELO. — J'en montre surtout quand je me montre juste,
Car alors je prends pitié de ceux que je ne connais pas,
Qu’un délit pardonné ferait souffrir plus tard,

Et je fais le bien a celui qui, répondant d’un vil tort,

Ne vit pas pour en commettre un autre. Convainquez-vous.
Votre frere mourra demain. Il faut vous résigner. »

(MM 2.2.102-7)

Angelo ne voit pas dans la piti€ un tempérament de la justice, mais au contraire,
considere que la justice est une forme de pitié, s’acharnant a justifier cette idée par le fait
gu’en infligeant une peine sévere, il se montre pitoyable face aux personnes qui auraient
été victimes de ces crimes dans le futur. Or nous savons déja que la sévérité des peines
n’a pas réussi a prouver son efficacité dans le maintien de 'ordre, et si le crime a diminué
avec le temps, cette diminution s’est accompagnée d’un assouplissement des peines et
des sanctions pénales. Néanmoins, la réponse d’Angelo contient une notion importante :

il percoit la nécessité de préserver l'ordre social, et sa position de gouverneur implique

275 Texte original en anglais: “Isabella. — Yet show some pity. / Angelo. — | show it most of all when | show
justice. / For then | pity those | do not know / Which a dismissed offence would after gall, / And do him right
that, answering one foul wrong, / Lives not to act another. Be satisfied. / Your brother dies tomorrow. Be
content.”

159



qu’il a la lourde tache d’'un cbté de garantir cet ordre-1a, et de I'autre de ne pas tomber
dans l'extréme qui s’apparenterait a un régime de terreur. Angelo échoue a établir
I’équilibre nécessaire entre ces deux criteres, méme s’il montre dans cette réplique qu'’il
n’est pas tout a fait ignorant de ce que I'exercice du pouvoir requiert. Le duc observe et il
serait tenté de dire que la scéne finale du proces n’aurait pas eu lieu avec un dénouement
positif du conflit si le duc n’avait pas vu et peut-étre méme appris des erreurs commises
par Angelo. Est-ce pour cela que le duc sera clément avec Angelo et lui épargnera la
sanction des actes de corruption et de chantage qu’il a commis durant sa gouvernance

de Vienne 7276

Une des plus belles tirades sur I'importance de la pitié dans I'exercice de la justice se
trouve dans le film d’Allan Parker, Midnight Express. Aprés trois ans et demi passés dans
une prison en Turquie dans des conditions lamentables pour une infraction mineure de
possession de stupéfiants, 'accusé est entendu devant le tribunal, voici le début de son

discours 277 :

« Qu’est-ce qu'un crime ? Qu'est-ce que la punition ? Cela change, d’une époque a une
autre, d’un endroit a un autre. Ce qui est permis aujourd’hui sera peut-étre proscrit demain
et ce qui était interdit hier devient permis aujourd’hui, parce qu’il s‘avére que tout le monde
le fait, et il est difficile de mettre tout le monde en prison (...) et vous Mr. le Procureur !
Jaurais souhaité que vous vous mettiez a ma place, de sentir ce que je ressens, parce
que ce n'est qu’alors que vous comprendrez une chose que vous ignorez encore : la pitié.
Vous comprendrez que le concept méme de société est basé sur la qualité de cette pitié.

C’est le sens méme de la justice. »

276 V. infra, p. 186.

217 “What is a crime ? What is punishment ? it seems to vary from time to time, place to place. What's legal
today is illegal tomorrow because some society says it is so. What was illegal yesterday is legal today
because everybody is doing it and you can’t put everybody in jail (...) en s’adressant au procureur: | wish
you could be standing where I'm standing right now and feel what it feels like because then you would know
something that you don’t know: mercy. You would know that the concept of a society is based on the quality
of that mercy. It’s sense of fair play. It's a sense of justice.”

160



Ce discours est suivi par un effondrement du personnage, le registre passe a un
vocabulaire grossier et animalier, la souffrance de l'accusé le déshumanise et
déshumanise par la-méme le pouvoir qui le juge. La justice ne peut faire I'économie de
la conscience et de I'empathie du juge, au risque de se transformer en un glaive violent
et écrasant. L’accusé rappelle au procureur que ce sens de la pitié, essentiel a la justice,
s’exerce en se mettant a la place de l'accusé. Argument vieux comme la justice, qui
appelle a 'empathie des hommes entre eux, Isabelle y a également recours avec Angelo

pour essayer d’assouplir la sévérité de la peine infligée a son frére :

ISABELLE. — « (...) S’il eut été comme vous, et vous-méme comme lui,
Vous eussiez trébuché comme lui, mais lui, a votre place,

Eut eté moins inflexible que vous. »"8

(MM 2.2.66-9)

« Ah | S’il plaisait au ciel que j'eusse votre puissance,

Que vous fussiez Isabelle ! Les choses seraient-elles ainsi ?
Non, je dirais alors ce que c’est qu’étre juge,

Et qu’étre prisonnier. » %79

(MM 2.2.69-72)

Le systeme judiciaire des pays issus de la tradition juridique romaine donne au juge pénal
— contrairement au juge civil — un large pouvoir d’appréciation des preuves rapportées
contre 'accusé ainsi que de la sanction la mieux adaptée dans les limites posées par la
loi. Il est possible d’expliquer cette marge de manceuvre par le fait que le juge qui décide
de priver un accusé de sa liberté, voire méme de le condamner a la peine capitale, doit
juger avec une conscience de ce qu'’il inflige a I'accusé. Cette conscience suppose que

le juge doit pouvoir se mettre a la place de I'accusé, abandonnant momentanément son

278 Texte original en anglais: “(...) If he had been as you and you as he, / You would have slipped like

him, but he, like you, /Would not have been so stern.”

29Texte original en anglais: “Isabella. — | would to heaven | had your potency / And you were Isabel! /
Should it then be thus? / No; | would tell what ‘twere to be a judge, /And what a prisoner.”

161



statut autoritaire qui le distancie de I'accusé, pour se mettre a pied d’égalité avec lui : ce
n’est pas lui demander d’étre a la fois juge et partie, mais plutdt d’exercer son autorité en
pleine conscience de ce qui le lie profondément avec I'accusé, leur faillibilité humaine, ou

« la commune fragilité humaine »?2° selon les termes de A. Bloom.

Angelo dans Mesure pour Mesure, tout comme le juge dans Midnight Express échouent
a comprendre l'importance de cet aspect dans la mise en ceuvre de la justice; la
différence c’est que dans Midnight Express le juge ne semble pas avoir de marge de
manceuvre dans la prise de décision, il répete avant d’émettre le jugement alourdissant
la peine d’emprisonnement, qu’il « a les mains liées » par le systeme judiciaire qu’il
représente. Angelo, quant a lui, a le pouvoir d’assouplir la peine, ou de pardonner Claudio
mais a choisi de faire abstraction de cet aspect du pouvoir. Si comme le rappelle Philippe
Raynaud dans son article précité sur I’équité Shakespearienne, agape ou 'amour n’a pas
vocation a remplacer la justice, la justice exercée a la lettre sans aucune empathie est
néanmoins capable de déshumaniser I'accusé et par-la méme le systeme auquel il est

soumis.

Les répliques d’lsabelle tendent a humaniser I'exercice par Angelo du pouvoir et de sa
mise en ceuvre de la justice, elle lui rappelle qu’il n’est pas seulement une figure
d’autorité, mais qu’en dépit de son statut de juge, il n’est nullement a I'abri de commettre
des fautes qui méritent elles aussi d’étre sanctionnées. Cette similitude entre lui et
'accusé devrait le pousser a juger de maniere plus clémente. Cette affirmation est
d’autant plus vérifi€e que nous savons qu’Angelo a commis un acte peu louable dans le
passé avec sa fiancée Marianne 281, et qu’il commettra par la suite un acte de chantage
avec Isabelle, lui demandant de lui sacrifier sa virginité en contrepartie de la liberté de

son frére.

280 A, Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., p. 394.
281 V. supra, p. 131.

162



Pour certains critiques, le refus par Isabelle de donner son corps a Angelo contre la liberté
de son frere montre une figure froide d’lsabelle 222, |l est vrai que la réponse d’Isabelle a
Angelo dans laquelle elle refuse de céder a sa demande est frappante de par son
absence d’hésitation (« Mieux vaudrait qu’'un frere mourut immédiatement / plutét que
voir une sceur, afin de le racheter, / mourir éternellement »?83), je ne suis néanmoins pas
d’accord d’en conclure qu’lsabelle occupe une place comparable a celle d’Angelo dans
sa rigidité d’esprit. C’est d’ailleurs un argument avancé par Angelo contre Isabelle, il
qualifie son refus d’aussi « cruel » que son refus a lui de pardonner Claudio (« Ne seriez-
vous pas alors cruelle comme la sentence que vous avez tant calomniée ? »284).
L’analogie est erronée, le refus de céder a un chantage ne peut s’apparenter a un refus
de pardonner un crime dont la sanction est disproportionnée par rapport a I'acte commis.
Angelo choisit comme objet de son chantage de commettre le méme acte pour lequel il
condamne Claudio : le nom de la piece ressort de cette scéne, et c’est la sexualité qui
est mise au centre de l'intrigue, ce qui a permis a A. Bloom d’affirmer que « dans cette
piéce, il n’est presque pas question d’amour : beaucoup de sexe, et point d’éros. »85
Isabelle n’est donc peut-étre pas la seule a rester « froide », attribut qu’on ne peut lui
donner sans garder a I'esprit que son refus se justifie par le fait qu’elle a été victime du

chantage du monarque.

C’est Lucio, dans un aparté avec Isabelle, qui « réchauffe » celle-ci dans sa plaidoirie
avec Angelo. Il se tient a ses cotés, tout en se dissimulant a Angelo, et a deux reprises
au début de la confrontation entre eux, Lucio lui souffle qu’elle est « trop froide » ou « trop

réservée » 288, et la pousse a étre plus humaine et plus suppliante dans sa plaidoirie,

282 MM 2.4., voir not. A. Bloom, L'amour et L’amitié, op.cit., p.393 : « Pour rien au monde Isabella ne
sacrifierait sa virginité, et Angelo est prét a tout pour conquérir celle-ci. Accordant I'un et 'autre une telle
valeur a la virginité, ils sont en un sens bien assortis. »

283 MM 2.4.106-9, texte original en anglais: “Isabella. — And ‘twere the cheaper way,/ Better it were a brother
died at once / Than that a sister, by redeeming him, / Should die for ever.”

284 MM 2.4.110-1: “Were you not then as cruel as the sentence / That you have slandered so?”

285 A, Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., p.407.

286 MM 2.2.45 et 2.2.58.

163



« suppliez-le. / Agenouillez-vous devant lui ; pendez-vous a sa robe (...) »*87 || est peut-
étre possible d’émettre I’'hypothese selon laquelle Isabelle appelle Angelo a se montrer
plus humain dans son jugement a I'encontre de Claudio grace a Lucio. Elle aurait
probablement renoncé plus rapidement si Lucio n’était pas a ses cétés, elle commence
d’ailleurs son argumentation par une hésitation, que le crime commis par son frere est un
« vice que plus que tout autre jabhorre, / et veux par-dessus tout voir frappé par la
justice » et que sa plaidoirie intervient malgré elle « pour lui je ne voudrais plaider s’il ne
le fallait ; / pour lui je ne devrais pas plaider si je n’étais / en guerre entre vouloir et ne
pas vouloir» 288, Le premier refus d’Angelo lui vaut directement une réaction de
renonciation « O loi juste mais sévére ! »?® et c’est I'intervention de Lucio « ne renoncez
pas ainsi ; insistez, suppliez-le (...)» (MM 2.2.43) qui redonne de I'élan a la plaidoirie
d’Isabelle. Il y aurait une autre fagcon de percevoir Isabelle, a part une novice qui
appartient a un ordre religieux pour qui la virginité et la retenue sexuelle sont essentielles
a une bonne vie, c’est peut-étre aussi la sceur de Claudio qui est tout a coup mise dans
une situation inattendue et grave. La tache qui lui incombe de sauver la vie de son frére
est complexe, et Lucio percoit cette difficulté. Isabelle avait simplement besoin d’aide, je
la percois davantage comme une jeune femme dont les convictions ne sont peut-étre pas
tout a fait forgées par I'expérience de la vie, mais qu’elle est également assez sensible
pour entendre ce que Lucio lui souffle, que c’est la vie de son frere qui est en danger et
qu’il faut absolument le sauver. Lucio a le sens de ce qui est important et de ce qui I'est
moins, il est le seul a célébrer la grossesse de Juliette au début de la piece 2%, et le
premier a percevoir la gravité de la condamnation a mort de Claudio, il sait que c’est la
vie qui est le plus important a protéger et Isabelle parvient a I'entendre. Le personnage

d’Isabelle évolue dans la piece, si on sait qu’elle est novice dans un couvent au début de

287 MM 2.2.43-7: “Lucio (aside to Isabella). — Give’t o’er so. To him again; entreat him. / Kneel down before
him ; hang upon his gown. / You are too cold. If you should need a pin, / You could not with more tame a
tongue desire it. / To him, | say!”

288 Texte original en anglais: “Isabella. — There is a vice that most | do abhor, / And most desire should
meet the blow of justice, / For which | would not plead, but that | must; / For which | must not plead, but that
I am / At war ‘twixt will and will not. MM 2.2.29-33.

289 MM 2.2.42: “O just but severe law\”

290 V. infra, p. 183.

164



la piece, elle est néanmoins trés vite contrainte de quitter le couvent et de faire face a la
vie et de remédier a une situation particulierement difficile. Par ailleurs, la question de la
perte de sa virginité pour un homme comme Angelo n’est pas uniquement une question
de vertu, mais surtout de dignité humaine, céder au chantage répugnant d’'un homme
corrompu comme Angelo n’est pas chose facile. D’ailleurs, son refus de céder a Angelo
s’avere étre justifiable par la suite, lorsque ce dernier — tombé dans le piége qui lui a été
tendu pour lui faire croire qu’lsabelle aurait cédé a sa demande — refuse d’exécuter sa
promesse et de pardonner Claudio ; il maintient la sentence de la peine de mort contre

lui.

La facilité avec laquelle Angelo prononce la peine de mort a I'égard de Claudio n’est pas
sans conséquence sur la maniére dont cette sanction est par la suite évoquée par
Shakespeare tout au long de la piece. Un de mes passages préférés dans la piece se
situe a l'acte 4, scene 3 ; pour sauver Claudio de la peine de mort, le duc, déguisé en
moine, demande au bourreau de décapiter un autre prisonnier déja condamné a mort, et
de le faire passer pour Claudio. En vérité, cette scéne est paradoxalement une des plus
comiques de la piece. Pompée, personnage lui-méme comique, est ordonné par le
bourreau d’accompagner le prisonnier condamné a mort, du nom de Bernardin, pour le
mettre a mort. Ce dernier, incarcéré depuis des années, passe son temps a se souler et
dormir. Son emprisonnement est loin d’inspirer le sérieux de la sanction qui lui est infligée,
il représente en quelque sorte la paresse de la justice et de la procédure légale. En
réponse a I'appel de Pompée lui demandant de se lever pour subir la peine de mort
prononcée a son égard, Bernardin répond par « j’ai sommeil » ; la scene mérite d’étre

rapportée 221 ;

291 Texte original en anglais: “Pompey. — Master Barnardine! you must rise and be hanged. Master
Barnardine!/ (...) Barnardine (Within). — A pox o’ your throats! Who makes that noise there? What are you?
/ Pompey. — Your friends, sir; the hangman. You must be so good, sir, to rise and be put to death. /
Barnardine. — (Within) Away, you rogue, away! | am sleepy. / (...) Pompey. — Pray, Master Barnardine,
awake till you are executed, and sleep afterwards. / (...) Barnardine. — You rogue, | have been drinking all
night; | am not fitted for t.”

165



POMPEE. — « M’sieur Bernardin ! Faut vous lever pour vous faire pendre, M’sieur
Bernardin ! (...)

BERNARDIN. — Allez-vous-en scélérat, allez-vous-en ! J'ai sommeil (...)

POMPEE. — S'il vous plait, M’sieur Bernardin, réveillez-vous le temps qu’on vous exécute,
et vous dormirez apres (...)

BERNARDIN. — Espéece de scélérat, j'ai passeé la nuit a boire. Je suis pas dans l'état qu’il
faut. »

(MM 4.3.16-35)

La peine capitale est ridiculisée, a 'opposé de ce que Michel Foucault décrit comme
'aspect « terrorisant » de l'autorité de la loi. Par le supplice, ou la sanction pénale, le
gouvernant affirme sa propre autorité sur ses sujets, et le bourreau — ou I'exécuteur — est

celui qui, selon Foucault, « déploie la force » du gouvernant 2% ;

« L'exécuteur n'est pas simplement celui qui applique la loi, mais celui qui déploie la force;
il est I'agent d'une violence qui s'applique, pour la maitriser, a la violence du crime. De ce

crime, il est matériellement, physiquement, l'adversaire. »

Ce méme exécuteur qui est censé montrer au public la force et 'autorité de celui qui
gouverne est représenté par des personnages comiques dans Mesure pour Mesure. La
scéne de I'exécution de la peine de mort de Claudio — moment crucial dans la procédure
judiciaire pour imposer I'aura de la justice et de la loi — se réduit a un des moments les
plus comiques de la piece. Cette comédie fait peut-étre écho a la rapidité nonchalante
avec laquelle Angelo a prononcé la peine capitale a I'égard de Claudio et a son refus
d’entendre les arguments avancés par Isabelle. Lorsque le monarque ne prend pas la
peine capitale au sérieux, c’est le sérieux de cette sanction qui est ébranlé. Le
déroulement de I'exécution se fait finalement de maniere secréte, a I'encontre d’un
prisonnier autre que Bernardin, qui décéde naturellement d’'une maladie, sans qu’il y ait

donc besoin de le mettre a mort. Si comme Foucault I'ajoute « (...) un supplice qui aurait

292 op.cit. p.62-3.

166



été connu, mais dont le déroulement aurait été secret n'aurait guéere eu de sens »,2% la
scene présumée de I'exécution de la peine capitale dans Mesure pour Mesure n’a en
réalité aucune aura. Comme l'affirme A. Bloom, « le fonctionnement de cette prison ne

confirme nullement la dureté de la loi qu’il est censé représenter. »2%4

L’arbitraire dont fait preuve Angelo lorsqu’il prononce la peine de mort a I'égard de
Claudio en I'absence de proces est un point d’autant plus important a soulever sil'on tient
compte de lI'importance de la place tenue par le jury dans la résolution des litiges dans
'Angleterre de Shakespeare. En effet, le systéeme du jury revétait une importance
particuliere dans le systeme judiciaire anglais et tenait une place prédominante dans la

condamnation des accusés.

Ce systeme a été introduit en Angleterre avec les Carolingiens entre le huitieme et le
dixieme siecle, a travers notamment la procédure d’inquisition administrative qui
permettait au prince de maintenir son pouvoir et son autorité dans différents domaines.
A travers cette procédure, le prince s’autorisait de procéder a des interrogatoires dans le
but d’obtenir certaines informations relevant d’'un domaine que le prince jugeait important,
comme par exemple en matiere fiscale, et par la suite prenait sa décision sur la base des
informations recueillies. Avec la conquéte normande de I'Angleterre en 1066, cette
procédure d’inquisition a été utilisée pour obtenir des informations sur les personnes
résidantes dans le pays. Ces informations ont plus tard servi a faire la célébre compilation
de 1080 sous le nom de Norman Doomesday qui a recensé les propriétaires des terrains

a travers I’Angleterre 2%, Le fait de prendre une décision sur la base d’informations

293 op.cit. p.69.

294 A, Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., p. 403.

295 '\, définition du terme “inquest” par le site de la faculté de droit de Cornell University :
https://www.law.cornell.edu/wex/inquest: “On an interesting note, the creation of today’s modern jury
system originated between the eighth and tenth centuries from the Carolingian empire of early medieval
Europe. The Kings of the Carolingian empire utilized a procedure known as inquest, or inquisition, in order
to maintain their power and authority throughout their domains. As an example of this, these kings also
brought together various peoples from throughout the regions of their empire and deliberated with them to
learn what they felt to be the most important rights. Once these kings determined which rights were
considered, the local governments throughout the empire adopted and established these rights.
Nonetheless, these inquests lacked the modern-day features of accusations, judgments, verdicts, and

167



recueillies par les personnes interrogées aurait donc inspiré le systeme du jury par la
suite. Henry Il d’Angleterre a ensuite introduit au 12eme siécle le systéme de persécution
par le jury qui a servi de base pour asseoir le systeme du jury dans les incriminations en
matiere pénale. Le jury était généralement composé de douze personnes qui devaient
vivre dans des conditions assez sévéeres, pour ne subir aucune influence extérieure,
jusqu'a ce que le jugement soit rendu. On a méme dit que le jury était parfois séquestré

de maniere absolue, sans eau, ni nourriture, jusqu’au verdict 2%.

Ce systeme a connu un développement important par la suite en Angleterre, surtout
lorsqu’il s’agissait de crimes sanctionnés par la peine capitale, alors qu’en paralléle, dans
le reste des pays d’Europe, c’est le systeme d’inquisition par le juge qui a formé la réelle
base de la preuve en matiere pénale. Dans ces systemes inquisitoires, c’est le juge qui
instruit I'affaire en matiere pénale, c’est-a-dire qu’il a la direction du proces et c’est a lui
qu’il incombe de réunir les preuves. Une des différences majeures entre ces deux
systemes se traduisait notamment par le fait que les aveux qui intervenaient avant le
proces n’étaient en général pas essentiels a la procédure judiciaire dans un systéme de
jury. Les cas de torture pour extraire un aveu étaient donc plutét rares dans un systéme
de jury, et c’est pour cette raison que le systeme du jury en Angleterre a pendant

longtemps été considéré comme le protecteur des libertés fondamentales 2°7. Les aveux

other aspects in its procedure. Nevertheless, the main feature of the inquest was obtaining information, and
this allowed governments to obtain and request information from local individuals. When William of
Normandy and his descendants invaded England in 1066, they used an inquest to obtain information about
the people living in England, which they then used to write the Domesday Book, a census that recorded
land ownership throughout England”. V. également B.J et Mary Sokol, op.cit., sous « jury », p. 172 et s :
"(...) Alternately, the Carolingian inquisitions, which were royal administrative devices for the making of
fiscal investigations, have been claimed as the ancestors of the grand jury, and this tradition may well have
influenced the compilation of the 1080 Norman Doomsday survey of England. Despite obscure origins, it is
certain that in the twelfth century, the reforms of Henry Il introduced the system of prosecution by jury that
formed the basis for later developments”.

296 B.J et Mary Sokol, op.cit. p. 175 : “(...) Undoubtedly to be a juror must have been an arduous physical
experience, especially because the practice was for one jury to hear several cases, one after the other, and
then be sequestered to reach agreement on all of them. In order to remove them from the possibility of
influence and to encourage agreement, juries were sequestered without food, water, or heat until they had
reached an agreed verdict. Baker, 1990b, p 89, reports records of Tudor jurors being fined for eating
sweets”.

297 B.J et Mary Sokol, op.cit, p.173-4 : “(...) While the trial jury appeared in England after 1215, elsewhere
in Europe an inquisitorial procedure developed, where the judge directed the production of evidence,

168



et la torture qui accompagnaient un aveu étaient en effet une conséquence du systeme
inquisitoire qui prévalait dans certains pays européens comme la France. Le secret de
l'inquisition pouvait par ailleurs aller jusqu'a condamner I'accusé sans qu’il ait comparu
ou qu’il ait été entendu, ce qui fait écho a la situation de Claudio dans Mesure pour

Mesure2% :

« En France, comme dans la plupart des pays européens — a la notable exception de
I'Angleterre —, toute la procédure criminelle, jusqua la sentence, demeurait secréte :
c'est-a-dire opaque non seulement au public, mais a l'accusé lui-méme.

Elle se déroulait sans lui, ou du moins sans qu'il puisse connaitre I'accusation, les charges,
les dépositions, les preuves. Dans l'ordre de la justice criminelle, le savoir était le privilége

absolu de la poursuite. »

Ce secret de linquisition était une maniére pour le prince d’affirmer son autorité et son
pouvoir sur son peuple, et 'aveu en était une composante importante. En effet, comme
I’explique Michel Foucault, la procédure d’inquisition était tellement opaque que I'aveu de
'accusé aurait permis de la « légitimer » aux yeux du public permettant ainsi au prince

d’exercer son pouvoir sur le peuple 2% ;

« (...) la seule maniére pour que cette procédure [inquisitoire] perde tout ce qu'elle a
d'autorité univoque, et qu'elle devienne une victoire effectivement remportée sur l'accusé,
la seule maniéere pour que la vérité exerce tout son pouvoir, c'est que le criminel reprenne
a son compte son propre crime, et signe lui-méme ce qui a été savamment et obscurément
construit par l'information. ‘Ce n'est pas tout ‘, comme le disait Ayrault qui n'aimait point
ces procédures secrétes, ‘que les mauvais soient punis justement. Il faut s'il est possible

qu'ils se jugent et se condamnent eux-mémes’. »

directed the interrogation of witnesses, and gave judgment. In England, the existence of the trial jury meant
that pre-trial confessions were not essential to the legal process; therefore torture was used rarely, and was
seen as contrary to English law (see Langbein, 1974, pp 206-7, Baker, 1986b, p 21, and especially
Langbein, 1977). As a result the jury has been long revered as a bastion of English liberties”.

298 M. Foucault, op.cit., p. 44.

299 M. Foucault, op.cit., p. 48.

169



Ce méme attachement au systéme du jury en Angleterre aurait paradoxalement été selon
Michel Foucault un des éléments qui auraient retardé I'assouplissement des peines en

matiére pénale en droit anglais par rapport a d’autres systémes juridiques 3 :

« Paradoxalement I'Angleterre fut I'un des pays les plus réfractaires a cette disparition des
supplices : peut-étre a cause du réle de modele qu'avaient donné a sa justice criminelle
l'institution du jury, la procédure publique, le respect de I'habeas corpus ; surtout sans
doute, parce qu'elle n‘avait pas voulu diminuer la rigueur de ses lois pénales pendant les

grands troubles sociaux des années 1780-1820. »

Il est intéressant de noter a ce titre que parmi les sanctions qui ont survécu a
'assouplissement des peines, lesquelles, au fur et a mesure ne touchaient plus a
I'intégrité du corps, mais plus a une séquestration et une aliénation de la liberté, on
retrouve la sanction du fouet, dont il est fait mention a maintes reprises dans Mesure pour
Mesure. C’est ce que Michel Foucault affirme dans son ouvrage Surveiller et punir: a
partir de la moitié du 19eme siécle, « seul le fouet demeurait encore dans un certain
nombre de systemes pénaux (Russie, Angleterre, Prusse). »*01 Le choix par
Shakespeare du fouet comme sanction (plus évocatrice en anglais « whipping ») pour la
violation des regles relatives a la limitation de la liberté sexuelle, ne manque donc pas
d’importance au regard du droit positif de son époque et de I'évolution des meceurs en

Angleterre. Elle fait par ailleurs écho aux réeglementations édictées par Angelo 302

300 M. Foucault, op.cit., p.21-2.

301 Michel Foucault, op.cit., p. 17.

302 Shakespeare évoque le fouet au moins a trois reprises, la premiére fois par la bouche d’Escalus a
Pompée, la deuxiéme fois par le prévot a Pompée, et la troisiéme fois c’est le duc qui inflige cette sanction
a Lucio a la fin du proces : Escalus. — "Pompée, je vous ferai fouetter » (MM, 2.1.210) / Le Prevot. {(...)
« Demain matin doivent mourir Claudio et Bernardin. Nous avons ici dans la prison un bourreau ordinaire,
qui a besoin d’un assistant dans sa fonction. Si vous voulez vous charger de l'aider, cela vous liberera de
vos chaines ; sinon vous purgerez toute votre peine d’emprisonnement, et vous serez impitoyablement
fouetté lors de votre élargissement ; car vous avez été un entremetteur notoire. » (MM, 4.2.5-9) / Le duc. —
(A Lucio) « Vous, coquin (...) vous serez fouetté d’abord, monsieur, pendu ensuite (...) » (MM, 5.1.493-4)
/ “Escalus. — Pompey, | shall have you whipt (...) “Provost. — To-morrow morning are to die Claudio and
Barnardine. Here is in our prison a common executioner, who in his office lacks a helper: if you will take it
on you to assist him, it shall redeem you from your gyves; if not, you shall have your full time of
imprisonment and your deliverance with an unpitied whipping, for you have been a notorious bawd”.
“Duke. — [to Lucio] You, sirrah, (...) / Whipt first, sir, and hanged after {(...)".

170



Le jury, quant a lui, est évoqué une seule fois dans une réplique d’Angelo ; Escalus, le
conseiller excessivement indulgent, lui demande si finalement, cet acte pour lequel
Claudio est sanctionné a mort n’aurait pas un jour fait 'objet d’une tentation de la part
d’Angelo. Ce dernier répond que ce n’est pas la tentation qui compte, mais le fait de
passer a I'acte, et que le jury qui rend le verdict n’est pas censé avoir un sens de la morale

comparable a celle d’un saint 303 ;

ANGELO. — « C’est une chose que d’étre tenté, Escalus,
Une autre de succomber. Je ne le nierai point,

Des jurés qui se prononcent sur la vie de l'accusé
Comptent peut-étre parmi eux un voleur ou méme deux
Plus coupables que celui-ci. La loi se soucie-t-elle

Qu’un voleur condamne l'autre ? »

(MM 2.1.17-31)

Il s’agit de la seule mention du jury dans la piece, systéme pourtant fortement présent
dans le systéme judiciaire anglais de I'’époque. En omettant de mentionner le jury dans
Mesure pour Mesure, Shakespeare aurait mis en relief 'étendue des pouvoirs dont le
monarque jouit de maniére individuelle et arbitraire. Désormais, toutes les décisions

concernant la cité sont en fin de compte prises par le monarque seul.

Par ailleurs, dans cette méme réplique, il est intéressant de s’arréter sur la réponse
d’Angelo lorsqu’Escalus — essayant de faire appel a 'empathie d’Angelo pour sauver
Claudio — évoque la tentation. La réponse d’Angelo a Escalus est a I'opposé de sa
réplique a Isabelle dans la deuxieme scene du méme acte 2 304, Angelo répond cette fois-

ci que seul le crime qui a été commis et qui est désormais connu doit étre sanctionné,

303 B.J et Mary Sokol, op.cit.,, p 177 — texte original en anglais: ‘Tis one thing to be tempted, Escalus, /
Another thing to fall, | not deny / The jury passing on the prisoner’s life / May in the sworn twelve have a
thief or two / Guiltier than him they try. What knows the law / That thieves do pass on thieves? ... / You may
not so extenuate his offence / For | have had such faults; but rather tell me, / When | that censure him do
so offend, / Let mine own judgement pattern out my death. / And nothing come in partial. Sir, he must die”.
304V, supra, p. 150-1.

171



considérant ainsi que la tentation ne peut étre assimilée a I'acte lui-méme et devrait
échapper a toute sanction morale comme l|égale, ce qui est exact d’un point de vue

juridique, car le droit ne sonde pas les consciences 30 :

(...) Vous ne sauriez donc atténuer son délit

Du fait que j'aie commis les mémes fautes ; dites-moi plutét,

Quand moi qui le condamne je commettrai tel délit,

Que mon propre Jjugement détermine ma mort,
Sans que rien l'attenue. Monsieur, il doit mourir.

(MM 2.1.17-31)

Cette affirmation — empreinte d’hypocrisie — est pourtant vraie : rapporter la preuve d’un
fait ou d’un acte juridique est une condition sine qua non pour que I'acte soit sanctionné.
Isabelle fait elle aussi référence a cette méme idée lorsqu’elle évoque la désuétude de la
loi 3%6, en rappelant a Angelo que nombreux sont ceux qui auraient commis ce méme acte
a Vienne, sans pourtant étre sanctionnés.3%” Les répliques d’Angelo et d’lsabelle
remettent en question la place principale que détient la preuve dans l'inculpation d’'un
acte qui enfreint la loi. Selon I'adage latin « Idem est non esse aut non probari »,
I’'existence de I'acte dépend de la preuve qui en est rapportée, ce qui signifie pratiquement
qu’un droit qui ne peut étre prouvé est un droit privé d’efficacité. Il est possible qu’un
crime soit commis et qu’il demeure impuni, soit parce qu’il demeure caché — par
opposition notamment au flagrant délit — soit parce que la preuve de l'acte n’est pas
rapportée. Le méme crime commis étant tantét sanctionné et tantét échappant a la
poursuite judiciaire, Isabelle a raison de dire que cette divergence crée une situation

d’injustice, et ébranle le principe d’é€galité de tous devant la loi.

305 Texte original en anglais; “You may not extenuate his offence / For | have had such faults; but rather tell
me, / When | that censure him do so offend, / Let mine own judgement pattern out my death, / And nothing
come in partial. Sir, he must die.”

306 V. supra, p. 154-5.

307 Texte original en anglais:“Who is it that hath died for this offence? / There’s many have committed it’”.

172



Dans Mesure pour Mesure, c’est a travers le jeu de déguisement auquel le duc se préte,
que la vérité lui est révélée ; dans I'absence de l'effet ludique de la piece et du
déguisement du duc, il aurait probablement été impossible pour Isabelle de rapporter la
preuve des agissements d’Angelo. Ce dernier a été bien plus prudent que Claudio, et
c’est dans un face a face exclusif avec Isabelle, qu’il se préte a I'acte de chantage, lui
demandant de coucher avec lui en contrepartie de la liberté de son frére. Non seulement
Angelo est coupable de chantage et de corruption, mais en plus il a lintention de
commettre le méme acte pour lequel il condamne Claudio a mort. Grace au piege que le
duc et Isabelle lui tendent, Angelo couche avec Marianne plutét qu’avec Isabelle sans
qu’il s’en rende compte, se rendant ainsi coupable de fornication, a l'instar du frére
d’Isabelle qu’il a condamné a mourir. Angelo ayant entrepris tout cela en cachette, et
possédant I'autorité dont il jouit, la preuve de ses actes aurait été impossible a rapporter,
ce qui aurait mis Angelo a I'abri de toute sanction. C’est bien ce qu’Angelo exprime

d’ailleurs a plus d’une reprise lorsqu’il rétorque a Isabelle :

ANGELO. — « Qui te croira, Isabelle ?

Mon nom sans tache et 'austérité de ma vie,

Mon serment contre vous, ma place dans I'Etat,
Auront tellement plus de poids que votre accusation
Que vous étoufferez dans votre propre récit (...) »308
(MM 2.4.154-9)

Et un peu plus loin :

ANGELO. — (...) Car mon autorité me confere un immense crédit ;
Dont nulle petite calomnie n’y peut porter atteinte (...)*%°
(MM 4.5.24-26)

308 Texte original en anglais: “Angelo. — Who will believe thee, Isabel? / My unsoiled name, th’austereness
of my life, / my vouch against you, and my place i’th’state, / Will so your accusation overweigh / that you
shall stifle in your own report (...)".

309 Texte original en anglais: “For my authority bears off a credent bulk, / That no particular scandal once
can touch. »

173



La difficulté de rapporter la preuve d’un acte surtout a I'’encontre d’'une personne qui
détient le pouvoir et I'injustice qu’une telle situation est a méme de créer, apparait surtout
a la fin de la piéce, lorsqu’lsabelle demande au duc de condamner Angelo pour les
agissements qu’il a commis a I'abri des regards de tous: Isabelle doit avec les mots,
persuader le duc des agissements d’Angelo — le duc prétend dans un premier temps
ignorer les faits qui se sont déroulés — puisqu’elle ne posséde aucun autre moyen de
preuve, ni matérielle ni par témoin. Elle n’a que sa parole contre celle d’Angelo. Les
répliques d’lsabelle s’étendent sur une centaine de vers a la fin de la piece, et ce n’est
pas sans essoufflement qu’elle tente de faire prévaloir sa parole sur celle d’Angelo ; elle
ne possede aucune preuve des actes commis par Angelo, et le duc prétend a prime abord
— dans un effet de drame qui ne manque pas de dénoter ce qu’aurait été la conviction du
duc sans le jeu de déguisement — que cette absence de preuve ainsi que la réputation
d’Angelo suffisent pour que les propos d’Isabelle soient rejetés ; Isabelle est méme traitée

de folle qui a perdu la raison 310 ;

ANGELO. — « Monseigneur, son esprit, je le crains, est instable (...)
LE DUC. — Qu’on I'emmene ! La pauvre ame,

Elle parle ainsi dans la faiblesse de sa raison {(...)

LE DUC. — Quelqu’un vous manipule.

Avoue la vérite, et dis par quel conseil

Tu es venue ici te plaindre. »

(MM 5.1.33 puis 47-8 et un peu plus loin 112-4)

Un juge qui n‘aurait pas vu les actes d’Angelo aurait été obligé de discréditer les
accusations d’lsabelle pour absence de preuve 3''. Toutes ces scénes et ces répliques
exposent de maniére théatrale l'insuffisance du principe selon lequel un acte qui n’est
pas prouvé est assimilable a un acte qui n’a jamais eu lieu, qu’un droit ou une infraction

n’existent que s’ils sont prouvés : si la nécessité de rapporter la preuve d’une infraction

310 Texte original en anglais: “Angelo. — My lord, her wits, | fear me, are not firm (...) / Duke. — Away with
her. Poor soul, / She speaks this in th'infirmity of sense (...) / Someone hath set you on. / Confess the truth,
and say by whose advice / Thou cam’st here to complain.”

311 MM 5.1.28-125.

174



ou d’'un crime est une garantie du principe de présomption d’innocence en matiére
pénale, Mesure pour Mesure est une piéce qui permet de voir la possibilité d’abuser de

ce principe, notamment par celui qui est en position de pouvoir.

Angelo tente donc de rétablir I'ordre a Vienne en faisant ressusciter une loi régissant les
libertés privées, adoptant ainsi une vision moralisatrice de la loi. Il est intéressant de noter
qu’a I’époque de Shakespeare, il n’y avait pas de lois qui régissaient la vie sexuelle des
gens, il y avait néanmoins une agitation pour faire passer des lois moralisatrices, et le
pouvoir ne manquait pas de s’immiscer dans la vie privée des citoyens. B.J et Mary Sokol
affirment que des voix s’étaient élevées au Parlement pour demander de Iégiférer en
matiere de fornication ou d’adultére mais ces demandes n’ont pas été satisfaites, et de

telles lois ne furent édictées que plusieurs décennies aprés la mort de Shakespeare 312 :

« En fait, en 1604, et souvent avant, il y avait eu des appels au Parlement pour des lois
strictes réglementant l'inconduite personnelle, destinées a supplanter la juridiction - sur
des questions telles que la fornication, I'adultére ou l'inceste - de I'Eglise ou des tribunaux
‘de débauche’. Mais des objections ont été faites pour étendre ces réglementations, et
plusieurs projets de loi ont été rejetés (voir en particulier Kent, 1973). On prétend que la
surveillance communautaire des questions sexuelles était étendue et profondément
intrusive dans I’Angleterre de Shakespeare (...) Pourtant, les lois punissant la fornication

n'ont été adoptées que des décennies apres la mort de Shakespeare. »

312 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 360-1: “Such anti-sexual provisions were not matched by statutes of
Shakespeare’s England, but there was considerable contemporary agitation in favour of passing new
“morality” controlling laws. This matter is most fully reflected in MM, in which the Duke of Vienna at first
seems to applaud the city’s existing ‘strict statutes and most biting laws’ controlling sexual conduct (MM
1.3.19). Actually in 1604, and often before, there had been calls in parliament for strict laws regulating
personal misconduct, intended to supplant jurisdiction over matters such as fornication, adultery or incest
of the Church or ‘bawdy’ courts. But objections were made to intentions to extend such regulations, and
several proposed bills were defeated (see especially Kent, 1973). It is claimed that community surveillance
of sexual matters was extensive and deeply intrusive in Shakespeare’s England (...) Yet laws punishing
fornication were not passed until decades after Shakespeare’s death’.

175



B.J et Mary Sokol considérent que Shakespeare ne prend parti ni avec ni contre les lois
évoquées dans la piéce, et réussit — par le jeu dramatique — a cacher son opinion qui

aurait pu susciter des objections 313 ;

« Dans Mesure pour Mesure, Shakespeare a réussi a présenter certaines questions qui
faisaient I'objet d’'un débat concernant les lois en vigueur, et tout en ayant recours aux
tactiques du jeu, n'a pas pris une position claire qui puisse étre discernée. Comme
souvent, il s’approche de I'élucidation des intéréts véritables qu’il porte, tout en restant
cependant assez loin de prendre parti, afin d’éviter le danger pour lui comme pour sa

compagnie théatrale. »

Les offenses de nature sexuelles faisaient par ailleurs I'objet d’actions en justice devant
les tribunaux ecclésiastiques. En effet, ces tribunaux qui étaient le plus souvent saisis
des questions relatives au mariage, étaient par ailleurs saisis de questions morales et
disciplinaires ayant trait a des offenses de nature sexuelles. Ces tribunaux jouaient donc
un réle important dans le réglement de maniére publique des questions privées de

moralité 314 :

« (...) Le mariage dans I’Angleterre de I'époque était I'affaire de I'Eglise. Les tribunaux de
common law étaient concernés par les conflits relatifs a la propriété matérielle (propriété
fonciere) résultant du mariage, et depuis la moitié du 12eme siécle jusqu'a la moitié du

19eme siecle, les conflits relatifs a la formation du mariage ont eu lieu devant les tribunaux

313 B.J et Mary Sokol, op.cit. p. 360: “Thus in MM Shakespeare managed to present some of the issues of
a heated topical debate over the proposed statutes, but by using the tactics of drama, did not take an easily
discernible stance. Here, as frequently, he treads near enough to partisan concerns to elicit sharp interest,
yet kept far enough from taking sides to avoid danger to himself or his theatre company”.

314 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.290-1: “Therefore marriage in later medieval and early modern England was
the concern of the church. Although the English common law dealt with disputes concerning real property
(land) arising from marriage, from the mid-twelfth century until the mid-nineteenth century litigation about
formation of marriage took place in the Church courts (...) Marriage was also often at issue in ex officio
Church court cases. These were disciplinary prosecutions for moral and religious offences usually brought
before the court by the Bishop himself, and sometimes on the report of suspicious circumstances (...) The
large number of prosecutions for marital and sexual offences explains why the Church courts were
colloquially known as ‘bawdy courts’. The post-reformation Church courts continued to play an important
role in the public regulation of private morality. They were often portrayed at best as ineffective failing to
pursue offenders, at worst as ‘corrupt, inefficient and unpopular’— however such opinions are now regarded
as suspect because they were based on evidence of contemporary puritans seeking more strenuous
enforcement of public moral discipline, or of common law critics of the church’s jurisdiction”.

176



ecclésiastiques (...) Le mariage faisait également souvent l'objet de litiges devant les
tribunaux ecclésiastiques dits « ex officio ». Il s’agissait de persécutions disciplinaires pour
pénaliser des offenses morales et religieuses, présentées devant le tribunal (...) La
grande partie des persécutions pour les offenses maritales et sexuelles explique la raison
pour laquelle les tribunaux de I'Eglise étaient qualifiés familiérement de « tribunaux
paillards ». Les tribunaux ecclésiastiques d'apres la réforme ont continué a jouer un réle
important dans le réeglement public de la moralité privée. lls étaient souvent décrits au
mieux comme étant inefficaces, incapables de poursuivre les offenseurs, ou au pire,
comme étant ‘corrompus, inefficaces et impopulaires’— cependant, de telles opinions sont
a présent estiméees suspectes car elles auraient pour source des piéces qui revenaient
Soit a des puritains contemporains dont le but était de pousser a appliquer de maniere
plus sévere la discipline morale publique, soit a des partisans de la common law qui

critiquaient les prérogatives attribuées aux tribunaux ecclésiastiques. »

En réalité, a travers la question de la sexualité, la piece explore une question plus vaste,

celle du laxisme excessif en matiére judiciaire qui aurait marqué la gouvernance du duc

Vincentio pendant quatorze ans, au cours desquelles les infractions commises

demeuraient souvent impunies et pardonnées 315 :

« (...) La piéce explore longuement les probléematiques de I'exces de laxisme judiciaire.
Ayant tout juste libéré Pompey, personnage vulgaire qui a confessé son acte et ne s’est
pas repenti, Escalus en qualité de juge évoque un sujet principal a la piece : ‘La clémence
n’en est pas qui souvent prétend I'étre. / Le pardon chaque fois nouveau malheur fait
naitre.” (MM 2.1.240-1). »

Sans doute le laxisme dans I'application des lois qui a poussé le duc a déserter Vienne

au début de la piece apparait au plus clair lorsque Lucio, s’adressant au duc déguisé,

315 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 254-5: “Despite that, this play [Measure for Measure] explores at length the
problematics of excessive judicial leniency. Having just set free the self-confessed unrepentant bawd
Pompey, Justice Escalus states a central concern to the play succinctly: ‘Mercy is not itself that oft looks
so. / Pardon is still the nurse of second woe’ (MM 2.1.272-3).”

177



reconnait qu’il a menti devant lui dans une affaire passée, sans aucune répercussion,

lorsqu’il a nié a tort avoir eu un enfant d’'une femme avec qui il a couché 316 :

LUCIO. — « Jai comparu devant lui [le duc] un jour pour avoir engrossé une fille.

LE DUC. — Vous avez fait cela ?

LUCIO — Oui, morbleu, vraiment ; mais jai bien été obligé de jurer le contraire. Sinon on
m’aurait forcé d’épouser cette pourriture de putain. »

(MM 4.1.153-6)

Si la paternité de Lucio avait été proprement recherchée, Lucio aurait été au moins tenu

de prendre I'enfant en charge selon la loi anglaise de I'’époque 317 :

« Dans une autre instance de la piece, la confirmation par l'instance judiciaire du déni
pourtant effectué a tort par Lucio de la paternité de son enfant (MM 4.3.163-7) n’est pas
en tant que tel un résultat crédible quant au laxisme dans la persécution des offenses
sexuelles a Vienne. On aurait octroyé a lI'enfant du soutien de la part de Lucio, que ce soit

en application de la loi canonique ou de la loi Elisabéthaine pour la pauvreté de 1576

(...)»

Le laxisme du duc au début de la piece est mis en contraste avec I'exces de rigueur de
la part d’Angelo, les deux theses étant ainsi mises en opposition dans Mesure pour
Mesure — c’est ainsi que Philippe Raynaud décrit 'opposition de ces deux théses relatives

a la maniére dont la justice devrait étre rendue 318 :

« La thése classique veut que les magistrats doivent juger en combinant justice et
clémence. A I'époque de Shakespeare, on la trouve par exemple chez William Perkins,

dans son Traité sur la Justice et la modération chrétienne (1604), qui distingue deux sortes

316 Texte orginal en anglais: “Lucio. — | was once before him for getting a wench with child. / Duke. — Did
you do such a thing? Lucio. — Yes, marry, did | ; but | was fain to foreswear it. They would else have married
me to the rotten medlar”.

317 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 254-5: “In another instance in the same play, judicial upholding of Lucio’s
false denial of the paternity of his child (MM 4.3.163-7) is not a credible outcome of the laxness in
prosecution of sexual offenders in both under canon law, and the Elizabethan Poor Law of 1576 (see
Helmholz, 1977, poverty and bastardy).

318 Philippe Raynaud, « L’équité Shakespearienne », op.cit., p. 51.

178



de mauvais magistrats : ceux qui ne connaissent que la clémence et ne savent pas
condamner, ceux qui n'ont a la bouche que la Justice et oublient que « la justice donne
toujours la main a la clémence et que toutes les lois permettent la réduction des peines
prévues par elles » ; ces deux figures correspondent assez bien, d’'un cété, au duc, au
début de la piece (qui a négligé de faire appliquer les lois) et, surtout, a Escalus, toujours

porté a l'indulgence et de l'autre, a Angelo. »

En définitive, comme le dit Louise Halper, « the law cannot police desire, as the play so
well reveals » 31°, ce qui signifie que la loi ne peut contréler les désirs, et la vision
moralisatrice de la loi adoptée par Angelo ne survit pas au-dela d’une expérience du
pouvoir que le duc se hate d’écourter et de corriger a la fin de la piece. Comme le dit A.
Bloom, « La prémisse de toute la piece est qu'il est impossible d’échapper a I'attirance
sexuelle, qui affecte aussi Isabella et Angelo, chacun a sa fagon. »3%° |l est cependant
important de relever qu’a aucun moment le duc évoque la désuétude de la loi ressuscitée
par Angelo. Il s’agit pourtant de I’'argument juridique le plus important dont aurait pu se
prévaloir le duc, méme si cet argument aurait eu de faibles chances de sauver Claudio.
La loi dans Mesure pour Mesure sert d’outil au service de la tyrannie d’Angelo, ou, selon
les mots d’Isabelle, le tyran « fait incliner la loi devant sa volonté »32! ; le duc quant a lui

en fait une interprétation qui méne a une bonne résolution de l'intrigue.

lll) Laconsidération de la justice dans I'interprétation de la loi par le
duc

L’acte 2 débute par une scéne de proces, ou les personnages secondaires et comiques
Pompée, Ducoude et Lécume, sont accusés d’avoir commis un acte d’adultere et de
fornication, et sont traduits devant Escalus et Angelo pour étre jugés. Dans une scéne de
rire, Escalus et Angelo tentent, en interrogeant les accusés comme aurait fait un juge

d’instruction, et avec autant de sérieux que la scéne le permet, de chercher si les

319 L. Halper, op.cit. p.247.
320 A, Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., p. 394.
821 MM, 2.4.175: “Bidding the law make curtsy to their wilf’.

179



accusations formulées contre eux sont vraies. Cette scene présente des divergences

avec le dernier acte de la piece, le proceés final ou le duc juge Angelo, Claudio et Lucio.

Dans ce dernier acte, et contrairement a I'instruction menée par Angelo et Escalus a l'acte
2, il ne s’agit pas d’un proces ou le juge cherche la vérité en interrogeant les accusés ou
les témoins ; le duc connait déja la vérité et doit rendre son jugement sur la base de cette
vérité déja connue. Le duc est au courant des faits et il s’agit d’émettre sa décision a
I’égard de ceux qui ont commis des actes répréhensibles durant son absence et qu’il a
pu entrevoir sous son déguisement de moine. La situation du duc a la fin de la piéce est
donc une situation particuliére, qui s’apparente a un juge qui est également témoin, qui a
vu les évenements se dérouler et connait donc vraisemblablement qui devrait étre

acquitté et qui devrait étre juge.

C’est Lucio qui 6te le déguisement du duc a la fin de la piéce, dévoilant la vraie identité

de ce dernier et lui permettant ainsi de reprendre le pouvoir en main 322 ;

LUCIO (au duc). — « Allons, monsieur ; allons, monsieur ; allons monsieur ! Fi donc,
monsieur ! Or ¢a, scélérat déplumé, menteur, il vous faut un capuchon, vraiment ?
Montrez-nous votre visage de coquin, et la peste soit de vous ! Montrez votre figure de
loup pillard, et qu’on vous pende une bonne heure ! ¢a ne veut pas venir ?

Il arrache le capuchon du moine et révéle le duc. »
(MM 4.1.336-9)

Le rOle joué par Lucio dans le déroulement de la piéce n’est pas bénin. C’est d’abord
celui en qui Claudio confie la mission de demander a Isabelle d’intervenir pour plaider sa

cause et tenter de lui sauver la vie 323, Lucio propose d’abord a Claudio de faire lui-méme

322 Texte original en anglais : "Lucio. — Come on, sir. Come on, sir. Come on, sir. Ugh! So, you bald, lying
rascal, you want to keep your hood on, do you? Show your lowlife face, damn you! Show your thieving face,
and be hanged in an hour! Won't it come off? He pulls off the friar’s hood, revealing the Duke.”

323 MM 1.3.140-156.

180



appel au duc pour plaider sa cause aupres du duc. En anglais, le terme employé par

Lucio est « appeal to [the duke] »%?* et Claudio répond que le duc « reste introuvable. »32°

Techniquement, le terme « appeal » signifierait aujourd’hui former un appel contre une
décision rendue par une juridiction de premiére instance. Cependant, B.J et Mary Sokol
rappellent qu’a I'’époque de Shakespeare, il n’existait pas de deuxiéme degré de
juridiction, et un deuxiéme degré de juridiction avait en général uniquement la prérogative
de corriger les erreurs qui se seraient glissées dans le jugement rendu. Le mot « appeal »
signifiait en général soit un appel a l'aide adressé au prince par le condamné pour
implorer la miséricorde ou demander le pardon — et c’est dans ce sens que Lucio emploie
le mot « appeal » — soit une accusation portée par une personne contre une autre, telle
que l'accusation portée par Isabelle contre Angelo a la fin de la piece et que le duc décrit

comme étant « her manifest appeal. » 326

Lucio est aussi celui qui par la suite encourage Isabelle a dissuader Angelo de condamner
Claudio a mort 327, Par ailleurs, Lucio ne craint pas de critiquer le duc qui a déserté la ville

de maniere intempestive, et d’avoir choisi Angelo, un puritain, comme remplagant 328 :

324 MM 2.1.138.

325 MM 1.2.139.

326 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 9-12: “(A) The term ‘appeal’, when used in legal contexts in early modern
England, usually had a meaning quite different from its meaning today. In Shakespearian contexts an
‘appeal’ could be a call for aid or relief; heaven, kings or heads of state were appealed to by the condemned
for mercy or pardon as in H5 2,2,75, or MM 1.2.162. But in Shakespeare’s England there was no system
of appellate courts nor of legal review of cases. The higher courts at Westminster, by issuing writs or
prohibitions, were able to correct only technical errors in the indictment or procedures of lower courts {(...)
In Shakespeare’s England, in legal uses, an ‘appeal’ was not usually a call for an appellate review, but
instead commonly referred to the now unfamiliar ‘appeal of felony’, which was a form of private criminal
prosecution brought by the victim of a crime or their next of kin (...) An ‘appeal’ as an accusation is much
more often mentioned by Shakespeare, In MM 5.1.298 Isabella’s charges against Angelo are called her
‘manifest appeal’. She is not addressing an official ‘higher’ court of appeal, and of course does not seek
trial by battle”.

827V, supra, p. 163 et s.

328 Texte original en anglais: “Lucio. — What news, friar, of the Duke? (...) It was a mad, fantastical trick of
him to steal from the state and usurp the beggary he was never born to. Lord Angelo dukes it well in his
absence; he puts transgression to 't (...) They say this Angelo was not made by man and woman after this
downright way of creation: is it true, think you? (...) Why, what a ruthless thing is this in him, for the rebellion
of a codpiece to take away the life of a man! Would the duke that is absent have done this? (...)”

181



LUCIO. — « Quelles Nouvelles du duc, mon frere ? (...) Il nous a joué un tour insensé et
fantasque en s’éclipsant de I'Etat, pour usurper l'indigence dont il n’a jamais hérité, Le
seigneur Angelo joue bien au duc en son absence ; il donne du fil a retordre a la
transgression (...) On dit de cet Angelo qu'il n’a pas été congu par un homme et une
femme, selon le processus normal de la création. Est-ce vrai, a votre avis ? (...) Voyons,
quelle attitude impitoyable que la sienne : pour la révolte d’une braguette ter la vie a un
homme ! Le duc qui est absent aurait-il agi ainsi ? »

(MM 3.132°, 320 et s.)

C’est Lucio qui est le plus clairvoyant et qui semble étre le seul a répéter que si le duc ne
s’était pas absenté, les événements qui se sont déroulés a Vienne auraient été différents.
Lucio reconnait I'importance de la présence du duc a Vienne, et le fait que la détérioration
de la situation soit due a son absence — Lucio évalue a sa juste mesure I'importance de

la présence et de la gouvernance de la cité de Vienne par le duc 3% ;

LUCIO. — « Je regrette que le duc dont nous parlons ne soit pas rentré ; car son agent
asexué va dépeupler la province a force de continence (...) »
(MM 3.1.382-3)

Lorsque le duc fait croire a Isabelle que son frere Claudio est mort, Lucio est le seul a
rappeler que Claudio n’aurait pas été condamné a mort si le duc n’avait pas quitté

Vienne331 :

LUCIO. - « (...) Ma parole, Isabelle, j'aimais ton frere. Si ce vieux duc fantasque des coins
obscurs avait été chez lui, Claudio serait vivant. »
(MM 4.4.142-3)

329 Dans I’édition adoptée, il s’agit de la premiere scéne du troisieme acte, mais dans d’autres éditions, il
s’agit de la deuxiéme scéne du troisieme acte.

330 Texte original en anglais: “Lucio. — | would the Duke we talk of were returned again; this ungenitured
agent will unpeople the province with continence”.

331 Texte original en anglais : "Lucio. — (...) By my troth, Isabel, | loved thy brother. If the old fantastical
Duke of dark corners had been at home, he had lived ».

182



Seul Lucio qualifie la grossesse de Juliette au début de la piece lorsque Claudio est
arrété, de ‘bénédiction naturelle’, se distinguant ainsi du reste des personnages de la
piece qui ont condamné I'acte de Claudio et de Juliette, y compris le duc qui le qualifie

de « péché » 332 ;

« En effet, seul Lucio, porté a proférer des propos scandaleux, caractérise la grossesse
de Juliette en tant que bénédiction naturelle, lorsqu'il dit a Isabelle :

En un mot bien vrai, c’est ainsi :

Votre frere et son amoureuse se sont étreints.

Comme s’emplissent ceux qui mangent, comme I’heure de floraison

Mue la jachére nue d’'un état de semailles

A foison opulente, de méme son sein généreux

Laisse voir le grand labour et les soins de Claudio. »

(1.4.38-43)

Lucio finit par étre sanctionné, « for Slandering a prince » 333, pour avoir calomnié le duc.
J’ai été touchée par le réle de Lucio dés le début de la piéce, le personnage n’étant pas
trés loin de celui de Falstaff dans Henri IV 334, Je ne suis pas la seule a avoir eu cette
impression sur le personnage de Lucio, et pourtant le duc ne percoit en lui qu’un vulgaire

personnage qui est le seul a avoir osé le critiquer 335 :

332 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.304: “(..) Indeed, only the generally scurrilous Lucio, of all the figures in the
play, characterizes Juliet’s pregnancy as a natural blessing, when he says to Isabella: Fewness and truth,
‘tis thus: / Your brother and his lover have embraced./ As those that feed grow full, as blossoming time /
That from the seedness the bare fallow brings / To teeming foison, even so her plenteous womb /
Expresseth his full tilth and husbandry. (1.4.38-43)”.

333 MM, 5.1.509.

334 L. Schleiner, op.cit., p.234: “Lucio’s marriage to Kate Keepdown is fitting as retributive justice, and
dramatically as deflation of a glorious liar, though it pains some people just as Falstaff's banishment does.”.
335 William W. Lawrence, op.cit. p. 443: “Lucio is a character deserving of special attention, a striking
portrait, drawn from life, of one of the dissipated young men, of good natural ability, who were wasting their
fortunes and ruining their health in the vices of the Bankside. A good actor can make him not only
entertaining but psychologically interesting, though just how this had best be done is not always clear. In
the first two acts he is certainly not a fellow whose morals are to be admired, but he has strong redeeming
traits. He can bandy bawdy jests in the fashionable style, but how far he is from being merely a Master
Froth is shown by his ready and generous sympathy when his friend Claudio is in trouble, and by his clear-
eyed assistance to Isabella in her hour of need (...) He is fundamentally a gentleman; it is made very plain
that though, as he says, it is his sin to seem hypocritical in his jesting with maids, there is none of this with
Isabella, whom, as a novice in a nunnery, he holds ‘ensky’d and sainted... and to be talk’d with in sincerity,

183



« Lucio est un personnage qui mérite une attention particuliére ; c’est un personnage qui
ne manque pas d attirer le public car tiré de la vie. Il s’agit d’un jeune homme qui présente
de bonnes capabilités naturelles qu’il gaspille avec sa santé dans la vie débauchée de
Vienne. Un bon acteur pourrait en peindre un réle non seulement distrayant, mais
également psychologiquement intéressant (...) Dans les deux premiers actes, il n'est
certainement pas un personnage dont le sens de la moralité est a admirer. Il a cependant
des qualités qui lui permettent de se rattraper : (...) sa générosité apparait notamment
quand son ami Claudio est arréte, et a travers le soutien lucide qu'il apporte a Isabelle
dans son heure de besoin (...) Il est fondamentalement un gentleman ; méme s’il
reconnait que son péché c’est de passer pour un hypocrite dans sa relation avec les
femmes, cette hypocrisie n’'apparait cependant pas dans son rapport avec Isabelle (...)
Les moralisateurs sont généralement ébranlés par le fait que malgré toutes les fautes
commises par Lucio, il gagne la sympathie de I'audience bien plus que Vincentio, malgré

toutes les vertus de ce dernier.»

C’est donc grace a Lucio que la derniere scene de proces est introduite. Ce retour du duc
marqué par une scene de proces fait écho a une pratique qui existait a 'époque de
Shakespeare, lorsque l'audience de la cour d’assises était précédée d’'une cérémonie

religieuse pour symboliser et affirmer le pouvoir du monarque 336 :

« La session d’ouverture aux assises était précédée par une cérémonie religieuse, durant
laquelle de longs sermons étaient préchés a I'assemblée des juges officiels des assises

et des justiciables par un clergé spécialement choisi.

as with a saint” (...) It may be distressing to moralists that, with all his faults, he wins the sympathy of an
audience far more than does Vincentio, with all his virtues”.

336 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.181: « The opening session of the assize was preceded by attendance at
church, at which length sermons were preached to the assembled justices, assize officials and litigants by
specially chosen clergy. In the early seventeenth century these sermons were used to put forward royal
policy. After church all attended court, where the justices’ commissions were read out, local officials handed
in their records (for example the examinations and information from the justice of the peace), and a grand
or presentment jury of respectable men was called and sworn. Next the justices addressed the assembled
dignitaries and citizens, imparting their instructions on government policy, which acted as a vehicle for
propaganda on religious and other issues of royal concern. In this way Tudor and early Stuart governments
used the justices on assize to dispense their administrative and political as well as judicial authority”.

184



Au début du 17eme siecle, ces sermons servaient d’outil pour asseoir le pouvoir royal.
Apres la cérémonie religieuse, tous assistaient a I'audience de la cour, ou les déclarations
des juges étaient lues de vive voix, les officiers locaux rendaient leurs mémoires (par
exemple les interrogatoires), et un jury était appelé et devait préter serment. Par la suite,
les juges s’adressaient a I'assemblée des dignitaires et des citoyens, partageant leurs
instructions sur la gestion gouvernementale, ce qui constituait un véritable outil de
propagande sur les affaires religieuses et autres concernant le pourvoir royal. De cette
maniere, les Tudor, et le gouvernement Stuart se sont servi des juges des assises pour

asseoir leur pouvoir tant politique, administratif et judiciaire. »

Le retour du duc a Vienne et sa prise en charge du pouvoir a travers la scéne de proces
se font dans un effet dramatique qui s’apparente — toujours est-il dans un aspect plus
ludique — a l'effet d’'une cérémonie pour marquer l'importance de I'événement et sa
solennité. La place fondamentale du pouvoir judiciaire dans une monarchie a d’ailleurs
été évoquée par Montesquieu lorsqu’il affirme que « Dans les monarchies, ou I'on n'a
que faire des mceurs si pures, on veut que chacun vive sous la puissance des
magistrats » 337, Le pouvoir judiciaire occupe donc une place centrale dans I'exercice du
pouvoir du monarque et il ne fait pas de doute que I'un des points essentiels mis en scéne
dans Mesure pour Mesure est le jeu auquel se préte le duc pour affirmer son pouvoir et
asseoir son autorité de monarque sans déraper vers une tyrannie comme celle imposée
par Angelo. Le duc est d’ailleurs conscient que ses décisions sont risquées, et affirme —
sous son déguisement de moine — que tant qu’il est absent de Vienne, la justice ne sera

pas rendue 338 :

LE DUC. — « (...) Le duc est-il parti ?
Partie aussi votre cause juste ».
(MM 5.1.287-8)

337 Montesquieu, op.cit., vol. 1, p. 161.
338 Texte original en anglais: “Is the Duke gone? / Then is your cause gone too.”

185



Néanmoins, le retour du duc marque le retour de I'ordre a Vienne et le jugement rendu

par lui rétablit la justice et son jugement mérite d’étre analysé.

(a) A I'égard d’Angelo, le jugement du duc est laxiste.

Le duc rend un jugement a deux temps contre Angelo. Dans un premier temps, il
le contraint a épouser Marianne, tout en lui pardonnant tous les actes de corruption

gu’il aurait commis depuis qu’il aurait pris en main la gouvernance de Vienne 3% :

Le DUC. — « Venez ici Marianne,

(A Angelo) Dis-moi, fus-tu jamais fiancé a cette femme ?
ANGELO. — En effet, monseigneur.

Le DUC. — Alors, emmene-la, épouse-la tout de suite.
Accomplissez I'acte, moine ; quand ce sera chose faite,
Ramenez-le ici, Prévét, escortez-le. »

(MM 5.1.358-363)

La condamnation d’Angelo a épouser Marianne serait donc la sanction de la
rupture abusive des fiancailles par Angelo : il doit épouser la femme qu’il a séduite.
Angelo n’est cependant pas sanctionné au titre des actes d’abus de pouvoir qu'il

a commis tout au long de la piéce.

Dans un deuxieme temps, faisant croire a Isabelle et au reste des protagonistes
qgue Claudio est mort conformément aux ordres d’Angelo, le duc condamne Angelo

a mort dans une tirade qui rappelle le nom de la piece 34 :

Le DUC. — « (...) ‘Un Angelo pour Claudio, une mort pour une mort.’

La hate rembourse la hate, la durée ce qui dure ;

339 Texte original en anglais: “Duke. — “Come hither, Mariana. / (To Angelo) Say, wast thou e’er contracted
to this woman? Angelo. — | was, my lord. / Duke. — Go, take her hence and marry her instantly. / Do you
the office, friar: which consummate, / Return him here again. Go with him, Provost.”
340 Texte original en anglais : "Duke.(...) ‘An Angelo for Claudio, death for death’. / Haste still pays haste,
and leisure answers leisure;/ Like doth quit like, and measure still for measure (...)”

186



Le méme acquitte le méme, c’est mesure pour mesure (...) »
(MM 5.1.393-5)

La condamnation a mort d’Angelo ne serait donc pas une sanction des actes
commis par lui tout au long de la piece, le plus grave étant le chantage a I'égard
d’Isabelle, mais une sanction pour avoir condamné Claudio a mort. A priori cette
décision semble étre paradoxale, d’'un c6té la contrainte au mariage n’est pas une
lourde sanction, et en paralléle le duc condamne Angelo a la peine capitale, sans
pour autant mentionner I’hypocrisie ni la corruption d’Angelo dans sa gestion du
pouvoir. De plus, cette condamnation a mort n’est en réalité qu’un effet de drame
puisque Claudio est encore en vie. Lorsque Marianne l'implore de pardonner
Angelo pour ne pas la « frustrer d’un mari » 3*1, le duc reste intransigeant, et répete
gu’Angelo « meurt pour la mort de Claudio. »®*?> A la demande de Marianne,
Isabelle tente de dissuader le duc de prononcer la peine de mort a I'égard
d’Angelo, son argument étant que la mort de son frére n’aurait pas été totalement
injuste, puisqu’il aurait commis un acte illicite, alors qu’Angelo serait innocent et
n’aurait pas commis le méme acte que Claudio. Le duc finit par dévoiler la vérité,
que Claudio est encore en vie, et c’est uniquement pour cette raison qu’Angelo
vivra, et se contente, une fois que la peine de mort est écartée a I’égard d’Angelo,

de le conseiller d’aimer sa femme 343 :

LE DUC. - « (...) Oui, Angelo, votre faute tourne a votre avantage.

N'oubliez pas d’aimer votre femme, elle vous vaut bien.

Je me trouve enclin a faire preuve de clémence ;

Mais je vois quelqu’un ici que je ne puis pardonner.

(A Lucio) Vous, coquin (...) vous serez fouetté d’abord, monsieur, pendu ensuite

(...)»
(MM 5.1.482-6 puis 493-4)

341 MM 5.1.401-402: “O most gracious lord, / | hope you will not mock me with a husband”.

342 MM 5.1.427: “He dies for Claudio’s death’.

343 Texte original en anglais: “Duke. — Well, Angelo, your evil quits you well: / Look that you love your wife;
her worth worth yours. /| find an apt remission in myself; / And yet here's one in place | cannot pardon.
[To Lucio] You, sirrah, (...) / Whipt first, sir, and hanged after (...)".

187



La tirade d’lsabelle selon laquelle la mort de Claudio serait « juste »3** est
intéressante a noter, certaines critiques ayant vu dans l'attitude d’lsabelle un

puritanisme comparable a celui d’Angelo 345 ;

« D’un autre coté, si, pour les affaires terrestres, Isabelle récuse le légalisme
d’Angelo, elle voit la justice divine de la méme fagon qu’Angelo voit la loi dans ce
monde : la perte de sa virginité engendrerait mécaniquement sa damnation,
comme la fornication de Claudio le condamne a mort pour Angelo. René Girard
fait a ce sujet une remarque intéressante : le désir d’Angelo pour Isabelle est
suscité par sa rivalité dans l'ordre de la rigueur morale.3*¢ Enfin, quand Isabelle
plaide pour Angelo a la fin de la piece, elle ne se place pas du point de vue du
pardon, mais dune (pseudo) argumentation judiciaire : Angelo serait
techniquement innocent des fautes dont il 'accuse puisqu’il a péché en intention,
mais pas en actes. Isabelle n’est sans doute pas hypocrite, elle est sublime, mais

elle n'est pas l'incarnation du principe d’équité. »

Isabelle considére que cet acte de chantage commis par Angelo n’a finalement été
gu’une « simple intention morte en route » 3*’, ce qui n’est pas tout a fait exact. S'il
est vrai que les intentions ne sont pas condamnables, et Isabelle explique bien la
raison pour laquelle le droit pénal ne sanctionne pas l'intention lorsqu’elle affirme
dans cette méme réplique que « les pensées ne sont pas des sujets, les desseins
seulement des pensées », il n’en reste pas moins qu’Angelo a passé a 'acte, sans
qu’il se rende compte du piege qui lui a été tendu : il a été coupable de chantage
et puis de tentative de coucher avec Isabelle, et non seulement de tentation, et la
tentative, contrairement a ce qu’affirme Isabelle, est condamnable. Mais le duc
n’attribue pas a cet acte commis par Angelo une importance telle qu’il I'estime

passible de sanction. La question se pose donc de savoir si le jugement prononcé

344 MM 5.1.428-438: “(...) My brother had by justice, / In that he did the thing for which he died {(...)”

345 Ph. Raynaud, “L’équité Shakespearienne”, op.cit., p. 54.

346 René Girard, op.cit., p. 359-360.

347 MM, 5.1.433-438: “(...) In that he did the thing for which he died. / For Angelo, / His act did not o’ertake
his bad intent / That perished by the way. Thoughts are no subjects, / Intents but merely thoughts”.

188



a I’égard d’Angelo par le duc n’est pas finalement laxiste et rappelle le laxisme par

lequel la piece a débuté 348 ;

« ‘Ce pernicieux scélérat de suppléant’ comme I'appelle Isabelle, certes tente de
se justifier, mais Angelo mérite certainement une sanction plus sévere. Dans le
passé, il aurait non seulement déserté sa fiancée parce quelle aurait perdu sa dot,
mais il I'a par ailleurs cruellement calomniée en l'accusant d’inchasteté (111.i.235).
Lorsqu’il dit a Isabelle (Il.iv.160) ‘Je laisse maintenant libre cours a I'élan de mes
sens. Accorde ton consentement a mon apre appétit’, nous avons un indice aussi
clair que lorsque Richard Ill déclare qu’il est déterminé a étre un vilain. Non
seulement Angelo force la pauvre Isabelle a choisir entre la mort de son frere et le
sacrifice de son honneur, mais il menace en plus de condamner Claudio a mort ‘a
une souffrance interminable’ (Il.iv.167). Ensuite, lorsque son mandat vient a terme,
il reconnait qu'il est coupable et se confesse. Que fait le duc a cet instant ? Il lui
accorde le pardon. Il ne s’agit pas de justice, qu’elle soit divine ou pas, mais plutét
du caprice d’'un monarque dans un conte populaire. Le duc va encore plus loin —
‘N'oubliez pas d’aimer votre femme, elle vous vaut bien’ (v.i.483). Cette affirmation
est assez puissante, mais certains justifient cette affirmation du duc par l'idée
qu’un pécheur peut racheter son péché et blanchir son image a travers la
repentance (...) et qu'il faudrait lorsque cette repentance se manifeste, accorder
le pardon. »

348 William W. Lawrence, op.cit., p.446: “The ‘pernicious caitiff deputy’, as Isabella calls him, has his
apologies, but Angelo surely deserves severe punishment. In the past he has not only deserted his
betrothed on the loss of her dowry, but cruelly slandered her by accusing her of unchastity (111.i.235). When
he says to Isabelle (11.iv.160) ‘And now | give my sensual race the rein. Fit thy consent to my sharp appetite’
we have a pointer as definite as when Richard Il declares that he is determined to be a villain. Not only
does Angelo force the suffering girl to choose between her brother’s death and the sacrifice of her honor,
but threatens to draw out Claudio’s end ‘to ling’ring sufferance’ (1l.iv.167). Then, after his terms are up, he
recognizes his guilt and makes full confession. And then what does the Duke do? He accords him a
complete pardon! This is neither divine nor earthly justice, but the caprice of a potentate of popular story.
The Duke goes even farther — ‘Look that you love your wife, her worth worth yours’. This is pretty strong,
but is explained by two conventions of Shakespeare’s theatre: that a sinner may be washed white as snow
by repentance (Proteus, Claudio in Much Ado, the Usurping Duke and Oliver in the Forest of Arden, etc.),
and that complete forgiveness ought to be extended to such repentance”.

189



- Peut-étre que le seul aspect de punition dans la sanction que le duc prononce a
I’égard d’Angelo en I'obligeant a épouser Marianne serait que cette union n’est pas

voulue par Angelo, et que 'amour que Marianne lui porte n’est pas partagé 349 :

« Certainement, il nous semble fort improbable que le couple d’Angelo et Marianne
puisse avoir un futur heureux, mais la n’est pas la réponse : Marianne aime Angelo
et le désire, méme si Angelo ne partage pas ce sentiment (V.i.216 ff.) Cependant,

les conventions de la comédie requierent leur union. »

- La condamnation d’Angelo a épouser Marianne parce qu’il aurait couché avec elle
ne prend pas en compte le réle d’incitation que le duc aurait joué pour que cette
union extra maritale soit consommeée. En effet, la consommation de I'acte sexuel
entre Angelo et Marianne fut le résultat de la manipulation a laquelle le duc s’est
prété pour sauver la vie de Claudio : c’est le duc qui a poussé Marianne a coucher
avec Angelo, alors que le duc avait reproché ce méme acte a Claudio et Juliette
au début de la piece, en accusant Juliette d’avoir commis un péché 3. Cette
différence de traitement a été qualifiée de « double standard », le duc se livrant a

des interprétations différentes de situations pourtant identiques 357 :

349 William W. Lawrence, op.cit., p.447: “Of course, it seems to us very questionable whether forcibly
marrying Angelo and Mariana is going to create future happiness for the couple, but that is not the answer.
Mariana loves Angelo, and wants him, though he does not want her (V.i.216 ff.) (,,,) but the conventions of
comedy demand their union”.

350 V. supra, p.144 et s.

351 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 302 et s. : “The duke as friar therefore authorizes sexual relations, even
obtained by stealth, where there is a ‘pre-contract’. The problem long noted is that the same disguised duke
formerly heavily condemned Juliet, pregnant following an apparent pre-contract with her lover. He asked
her to ‘repent... of the sin you carry’, which strangely contrasts with his ‘no sin’ advice cited above. The
point of Vincentio’s disapproval of Juliet is heavily driven home. Having elicited that she loves ‘the man that
wronged you’, and therefore determined that whatever transgression there was mutual, he encourages her
to feel extra guilt, promulgating a double standard; ‘Then was your sin of heavier kind than his’. He shows
satisfaction at her shame, ‘I do confess it and repent it father. /... | do repent me as an evil, / And take the
shame with joy’, and then immediately multiplies her sorrow by telling her, falsely, that her lover will have
todie (2.3.20-41) What is the difference between what the duke encourages Marianna to do and condemns
in Juliet?”

190



« Le duc sous son déguisement de moine autorise les relations sexuelles, méme
secretes, lorsqu’il y a un précontrat. Le probleme qui a souvent été évoqué est que
ce méme duc déguisé, avait autrefois lourdement condamné Juliette, enceinte
suite a un précontrat apparent conclu avec son amant. Le duc lui demande de ‘se
repentir ... du péché que vous portez’, qui est en contraste avec son opinion
subséquente qui nie le péché. La désapprobation du duc Vincentio des actes
commis par Juliette est lourdement mise en relief. Alors que Juliette déclare
expressement qu'elle aime Thomme qui t'a fait du tort’, déterminant ainsi que toute
forme de transgression a ce ltitre serait commise par les deux amants
mutuellement, le duc attise néanmoins son sentiment de culpabilité, et fait ainsi
preuve de ‘double standard’ ; ‘Votre péché fut donc plus grave que le sien’. Le duc
se montre satisfait lorsque Juliette est accablée par la honte, ‘Je le reconnais et
j'en ai repentir, mon pere./ ... Je me repens vraiment parce que jai fait le mal,/
J'accepte la honte avec joie’ et multiplie immédiatement son mal en lui disant, a
tort, que son amant devra mourir (2.3.20-41) Quelle différence y aurait-il entre ce

que le duc encourage Marianne a faire, et sa condamnation de Juliette ? »

-l est intéressant de revenir aux circonstances qui entourent I'union de chacun des
deux couples, Angelo et Marianne d’une part et Claudio et Isabelle de I'autre, pour
savoir si la différence dans la position prise par le duc résulterait d’'une différence
de circonstances. B.J et Mary Sokol rappellent tout d’abord que selon Claudio, le
mariage entre lui et Juliette n’a pas eu lieu uniguement a cause de la dot, condition
pour conclure le mariage et qui ne fut pas satisfaite, mais que c’est également la

raison qu’Angelo avait avancée pour abandonner son mariage avec Marianne 3%2,

352 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.302-3: “Juliet’s lover Claudio has explained: Upon a true contract, / | got
possession of Julietta’s bed. / You know the lady; she is fast my wife, / Save that we do the denunciation
lack / Of outward order: this we came not to, / Only for propagation of a dower / Remaining in the coffer of
her friends, / From whom we thought it meet to hide our love / Till time had made them for us. But it chances
/ The stealth of our most mutual entertainment / With character too gross is writ on Juliet. / (1.2.133-43) We
have no reason to disbelieve him. The play also gives parallel motives for the omission of the public
marriage ceremonies of Juliet and Marianna, when the duke says of the latter: She should this Angelo have
married; was affianced to her by oath, and the nuptial appointed: between which time of the contract and
limit of the solemnity, her brother Frederick was wrecked at sea, having in that perished vessel the dowry
of his sister. But mark how heavily this befell to the poor gentlewoman: there she lost a noble and renowned
brother, in his love toward her ever most kind and natural; with him, the portion and sinew of her fortune,
her marriage-dowry; with both, her combinate husband, this well-seeming Angelo (MM 3.1.215-25) In the

191



La différence entre les deux couples résiderait donc uniqguement dans le fait que
’absence de dot a fait que Marianne et Angelo se soient abstenus d’entretenir des
rapports sexuels alors que Claudio et Juliette ne s’en sont pas abstenus. Cette
abstention d’Angelo et Marianne justifierait selon certains que le duc ait été plus
sévere a I'égard de Claudio et Juliette lorsqu’il a, au début de la piece, accusé
cette derniére d’avoir commis un acte de fornication avec Claudio. Cette
explication est cependant insatisfaisante ; en effet, Angelo et Marianne n’étaient
pas mariés au moment ou le duc a poussé Marianne (qui se fait passer pour
Isabelle) a entretenir des rapports sexuels avec Angelo, donc il n’existe aucune
différence entre les deux couples par rapport au statut juridique de leur union
lorsqu’ils ont eu un rapport sexuel. Plusieurs autres explications ont été avancées
pour tenter d’expliquer I'attitude du duc qui aurait poussé Marianne a coucher avec
Angelo aprés avoir qualifié I'acte sexuel entre Claudio et Juliette de « péché » qu'il

faut punir :

o Certains ont prétendu qu’il y aurait une différence entre la relation de
Claudio et Juliette d’une part et celle d’Angelo et Marianne d’autre part. Que
cette derniére serait une promesse de mariage qui avait été passée
antérieurement, au moment de leurs fiancailles, et qui se serait réalisée au
moment ou Angelo et Marianne ont eu un rapport sexuel ; le fait que le duc
ait contraint Angelo a épouser Marianne ne serait donc qu’une exécution

de la promesse de mariage passée antérieurement a I'acte sexuel.

Cette explication omet le fait que Claudio et Juliette se sont eux aussi

promis de se marier et ont décidé de reporter la célébration du mariage pour

play’s long resolving final scene, the fact that he spoke of marriage with Marianna is at first half dismissed
by Angelo, but finally he wholly admits he was ‘contracted to’ her (5.1.214-21; 5.1.372-3). The differences
of the two cases are only that while awaiting the dowry (called by Claudio ‘dower’) Angelo and Marianna
abstained from sexual relations, Claudio and Juliet did not. There is finally no more doubt that Angelo is

Marianna’s ‘combinate husband’ than that Juliet was ‘upon a true contract’ at least ‘fast’ Claudio’s wife”.

3

192



une date ultérieure a cause d’une question de dot. Si I'on prend comme
critere la promesse de mariage, les deux couples seraient dans des
situations identiques au moment ou ils auraient eu un rapport sexuel, et la

différence de position prise par le duc ne serait donc pas justifiable.

o D’autres ont prétendu que le fait que les fiancailles et la promesse de
mariage de Marianne aient été rendus publics, contrairement a la promesse
de mariage de Claudio et Juliette, justifie la différence de traitement par le
duc des deux situations. Selon cette explication, le fait qu’Angelo et
Marianne aient eu un rapport sexuel ne serait pas « délictueux » car leur
contrat de mariage aurait été passé et rendu public « sous condition future »

de satisfaire la dot.

Mais cette explication est elle aussi réfutable, car si la condition pour
conclure le mariage entre Angelo et Marianne était justement la dot, alors
le mariage aurait da étre annulé lorsque la dot fut perdue 3%3, ce qui signifie
que lorsque Marianne et Angelo ont eu un rapport sexuel, leur mariage ou
leur promesse de mariage avait déja été annulé(e), et leur situation est donc

identique a celle de Claudio et Juliette.

353 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.303-4 : “One way out of the enigma of how the spousals of Juliet and
Marianna can seem so similar and be treated so differently is to allege that the ‘true contract’ Claudio
mentions and Angelo’s ‘pre-contract’ are not (as Harding D.P, 1950 supposed) of the same sort. Earlier
legal commentators offered a variety of opinions, but Schanzer, 1960, carefully argued that Claudio’s is a
spousal per verba de praesenti, while Angelo’s is per verba de future; the bed trick then converts the second
type to the first. However, Nagarajan , 1963, claims just the opposite distinction of the two cases, Roscelli.
1962, pp 216 and 217, flatly asserts both couples were espoused by the verba de praesenti, and Alexander,
1967, p.433, finds the crucial distinction of the cases in the fact that the publicity in Marianna’s contracting
is absent in Juliet’s. If the text of the play implies anything on such questions, it is not in its offering
paradoxes like Marianna’s ‘| do confess | ne’er was married, / And | confess besides, | that ever he knew
me’ (5.1.183-6). There might be some help in the duke’s remark that Angelo’s contract was for a set future
time; ‘the nuptial appointed; between which time of the contact and limit of the solemnity, her brother
Frederick was wrecked at sea, having in the perished vessel the dowry of his sister.’ (3.1.216-19). This
phraseology may suggest a de future contract, or possibly a conditional contract made in expectation of the
dowry (...) In fact, there is not much room to suppose that the spousal contract Angelo entered five years
earlier with Marianna, was conditional. If it had been conditional upon a dowry, it would simply have been
cancelled with its loss”.

193



- En réalité, il n’y a aucune unanimité pour expliquer que le duc prenne deux
positions différentes devant une méme situation, une position sévéere dans la
qualification de I'acte sexuel extra marital entre Claudio et Juliette, et une position
plus tolérante a I'égard de ce méme acte entre Marianne et Angelo. Selon certains,
cette différence dans la position de Shakespeare montre que ce dernier ne
cherchait peut-étre pas a résoudre un probléme juridigue complexe dans la
piece3®4. Néanmoins, une approche intéressante aurait été de savoir si cette
divergence de position du duc, entre le début et la fin de la piéce, équivaut a une
tendance vers I'assouplissement des peines en matiére de transgression des

regles relatives a la sexualité 3% :

« (...) Dans une piece ou le mot ‘grossesse’ est utilisé dans trois contextes dénués
de sexualité pour indiquer les astuces politiques ou légales, la transformation du
langage du duc allant de la comparaison de la grossesse a ‘la honte que tu portes’
vers lindication de la fertilité lorsqu’il affirme que ‘la récolte suivra’, représente

certainement une perspective changée vers une plus grande tolérance de la

354 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 304 : “Some astute critics assess MM as deliberately offering disruptive or
flawed arguments, and from this, it would likely follow that providing early answers to difficult questions was
not part of Shakespeare’s design for the play’.

355 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.304 : “(...) Lucio’s imagery, notably, is the same as in the duke’s ‘Our corn’s
to reap, for yet our tilth’s fo sow’ cited above in connection with the ‘bed trick’. In a play with ‘pregnant’ used
in three non-sexual contexts to indicate forensic or political astuteness, the transformation of the duke’s
language from equating a pregnancy with the ‘shame you carry’ to indicating the fertility of the impending
bed-trick in ‘our corn’s to reap’, surely represents an outlook changed to greated acceptance of sexuality.
Even prudish Isabella mentions that the secret assignation with Angelo is set for the ‘heavy middle’ of the
night (4.1.34), implying pregnancy. The play’s use of contrasting types of images at different stages
suggests that it sets out to expose two wholly different takes on sexual purity (and perhaps even structurally
the dynamic whereby one may develop from the other — see Sokol, 1991), by exploring an area of legal
ambiguity. Taking a contrary view, some critics are dubious that English legal history may have bearing on
a central concern in MM with laws regulating sexual behavior: Scott, 1982 protests against views that
English legal conditions are relevant to the play, offering instead that it exhibits the legal conditions of either
post-Tridentine Catholic Europe, or else of some sort of ‘self-enclosed’ fairyland, denying, p.793, the ‘kind
of authenticity to which Henry Swinburne can attest’ in a play which is not even a ‘history’ play. But, as we
have seen, even in the distinctly self-enclosed Forest of Arden in AYL, also a non-history-play, references
to actual problems of spousals proliferate like ‘real toads in imaginary gardens’. Indeed, questions of
contracts of marriage arise in relation to: TIT (see under spousal); LLL; MND; SHR; ROM; ROM; H5; WIV;
AYL; ADO; TN; AWW; LRF and LRQ (see under subcontracted); WT; and TMP. The topic was clearly of
great socio-legal interests, and must have been easily recognized by many in Shakespeare’s audiences.”

194



sexualité. Méme Isabelle la prude mentionne que l'assignation secrete avec
Angelo est fixée a Theure somnolente du milieu de la nuit’ (4.1.34), ce qui implique
la grossesse. L’usage dans la piece d’images qui font un contraste a différentes
étapes suggere que la piéce expose deux visions totalement différentes sur la
pureté sexuelle (et peut-étre méme structurellement la dynamique par laquelle une
vision découlerait de l'autre — v. Sokol, 1991), en explorant un espace d’ambiguité.
Certains critiques adoptent cependant une vision contraire, et considérent que
I’histoire du droit anglais n’est pas un sujet central dans Mesure pour Mesure avec
des lois qui reglementent le comportement sexuel (...) Mais comme nous 'avons
vu, méme dans les pieces qui n’évoquent pas I'histoire du droit (...), les problémes
de mariage font néanmoins I'objet de certaines pieces (...) Le sujet était clairement
d’une grande importance socio-légale, et aurait du étre facilement identifié par une

grande partie de l'audience de Shakespeare.»

Cette proposition de lecture de la piece retrouve un autre écho lorsque le duc pardonne

Claudio dans une décision prise de maniére hétive, sans que le duc ne justifie ou ne

motive sa décision notamment par rapport a la loi ressuscitée par Angelo. C’est ce que

nous verrons dans ce prochain paragraphe.

(b) A I’égard de Claudio et de Lucio :

Le duc décide de pardonner Claudio pour le méme acte de fornication pour lequel
Angelo l'avait condamné a mort. Le fait que le duc ne fasse aucun chéatiment a
Claudio — contrairement au début de la piéce ou il a considéré I'acte comme un
péché et la grossesse de Juliette comme « la honte qu’elle portera » serait un
autre argument en faveur du fait que la piece évolue vers une plus grande
tolérance de la transgression sexuelle. Le pardon du duc est par ailleurs

rapidement déclaré, dans une réplique assez courte qu’il prononce aprés avoir

195



dévoilé que Claudio était encore en vie ; le duc demande par la suite a Claudio

d’épouser Juliette, jugement qui est conforme au souhait du couple 3% :

LE DUC (a Isabelle) — « S’il ressemble a votre frere, pour 'amour de celui-ci, Il se
trouve gracié. »
(MM 5.1.476-7)

Et un peu plus loin 357 ;

LE DUC. - « (...) Claudio, réhabilitez celle a qui vous fites tort ».

- Lejugement du duc a I'’égard d’Angelo et de Claudio ne se base en apparence sur
aucun texte de loi, et prend uniguement en compte les principes de I'équité et du
pardon lorsque la peine infligée lui semble trop sévere. Il faut par ailleurs rappeler
la question que nous avons posée au début de cette partie, a savoir que la loi
ressuscitée par Angelo, interprétée de maniére plus souple, permet de considérer
que I'union de Claudio et Juliette (comme celle d’Angelo et de Marianne) avait été
scellée par sa consommation, méme prématurée 3%. Le duc aurait-il donc fait
preuve de clémence a I'égard de Claudio et d’Angelo, ou aurait-il plutét reconnu
que le mariage entre les deux couples n’était qu’'une formalité a effectuer, du
moment que la consommation de l'acte avait déja eu lieu ? S’il est vrai que
formellement, Claudio, Angelo et méme Lucio sont condamnés a la méme peine
par le duc, la question se pose de savoir si le duc a fait usage de son pouvoir de
pardonner un acte de fornication, ou plutét de faire une interprétation plus souple
de la loi ressuscitée par Angelo, ainsi que de la loi qui régit le contrat de mariage
a I'’époque de Shakespeare. Le duc aurait donc préféré la vie a la mort, peut-étre
pas en faisant usage de son pouvoir de pardonner I'accusé, mais a travers une

interprétation souple de la loi, en donnant une importance particuliére au mariage.

356 Texte original en anglais: “Duke (fo Isabella). — If he be like your brother, for his sake / Is he
pardoned”.

357 Texte original en anglais: “Duke. She, Claudio, that you wronged, look you restore.”

358 V. supra, p. 144.

196



Comme laffirme Allan Bloom, le duc fait ainsi du mariage une nécessité

politique3%°.

- La décision du duc de contraindre Angelo a épouser Marianne et Claudio a
épouser Juliette est par ailleurs conforme aux décisions que prenaient les
tribunaux ecclésiastiques de I'’époque lorsqu’une demande leur était formulée pour
exécuter une promesse de mariage ou un mariage déja conclu : comme nous
lavons déja évoqué, les demandes les plus fréquentes sur lesquelles ces
tribunaux se pronongaient avaient trait a I'exécution forcée d’'une promesse de

mariages3.

- C’estal’égard de Lucio que la sanction semble étre la plus lourde de prime abord,
non seulement il devra épouser la femme qui aura été lésée par lui, mais il sera

ensuite fouetté et pendu, pour avoir calomnié le duc 361 :

LE DUC. — « Vous serez fouetté d’abord monsieur, pendu ensuite.
Proclamez donc, prévét, par toute notre cite,

Si femme fut Iésée par ce gaillard lubrique,

(Et je I'entendis lui-méme jurer qu’il en est une

Qu'il a engrossée), que cette femme se présente,

Et il I'épousera. Le mariage terminé,

Qu’on le fouette et qu’on le pende. »

(MM 5.1.493-9)

359 A. Bloom, L’amour et I'amitié, op.cit., p. 389 : "Mais l'intention politique centrale est de faire qu’un grand
nombre de gens se marient. Si I'action de la piéce met en question le caractere naturel du mariage, elle en
affirme la nécessité politique."

360 V. supra, p. 139.

361 Texte original en anglais: “Duke. — Whipped first, sir, and hanged after. / Proclaim it, Provost, round
about the city, / If any woman wronged by this lewd fellow, / As | have heard him swear himself there is one
/ Whom he begot with child, let her appear / And he shall marry her. The nuptial finished, / Let him be
whipped and hanged.”

197



- Nous savons que Lucio avait en effet déclaré au duc (déguisé en moine) qu’une
femme était tombée enceinte de lui, et qu’il avait pu échapper a la sanction 362 ; le
duc essaye de rattraper le laxisme dont il avait fait preuve, mais la sanction du duc
est peu raisonnable : d’une part elle demeure laxiste par rapport a la femme Iésée,
puisque son mari sera pendu apres le mariage, et I'enfant ne sera donc pas pris
en charge par le pere — alors que la sanction a I'époque de Shakespeare dans un
cas pareil aurait été d’obliger le pére de prendre I’enfant en charge —,363 et d’autre
part elle semble exagérée par rapport a Lucio. Ce dernier n’a pas uniqguement
prononcé des propos calomnieux concernant le duc, mais il a également joué un
réle important dans la piece, personnage empathique et clairvoyant qui a souvent
qualifié a juste titre la gravité de la décision du duc de quitter la gouvernance de
Vienne. Son esprit critique semble lui avoir valu cette sanction lourde. Une analyse
davantage politique de la piece a permis a Philippe Raynaud d’affirmer que la
sanction infligée a Lucio se justifie par le fait que dans une monarchie, le crime de

lese-majesté est inacceptable 364 ;

« La condition de I'équité est donc la souveraineté du prince ; le modéle de I'équité
shakespearienne est platonicien et impérial : c’est comme Roi que le juge peut
s’affranchir de la loi et la lese-majesté royale reste a ses yeux, sinon le seul crime

impardonnable, du moins le moins aisément pardonnable. »

- Finalement, le duc décide de pardonner les calomnies de Lucio, et le condamne a
épouser la femme a qui il aura fait du tort, et il devra étre trainé en prison pour
exécuter cet acte : c’est le seul parmi ceux qui ont été jugés qui est emmené en

prison.

Le duc prononce son jugement a I’égard d’Angelo, Claudio et Lucio, et par la suite,

demande la main d’Isabelle en mariage. La question se pose pourtant de savoir si Isabelle

362V, supra, p.177-8.
363 V. supra, p.178.
364 Ph. Raynaud, “L’équité Shakespearienne”, op.cit., p.55.

198



a le droit de conclure un contrat de mariage alors qu’elle est novice dans un couvent. On
peut d’ailleurs attribuer son refus de satisfaire le désir d’Angelo de passer une nuit
d’amour avec lui, pour sauver la vie de son frere Claudio, a la vie chaste a laquelle elle a
décidé de se consacrer. B.J et Mary Sokol affirment que le fait pour Isabelle d’étre novice
dans un couvent, constituerait effectivement un « impediment » c’est-a-dire un obstacle
a son mariage avec le duc, et le silence d’lsabelle a la proposition de mariage du duc

pourrait signifier qu’lsabelle serait opposée a la consommation du mariage 36 :

« L'obstacle des vceux religieux imminents d'Isabelle est ignoré lorsque le duc lui propose
deux fois de se marier dans MM 5.1. Il est vrai qu'elle est « encore non assermentée »
(1.4.9), et encore seulement une sceur « novice » (1.4.19) de sainte Claire. Cependant,
dans un cas médiéval décrit dans Brooke, 1981, pp 32-3, la simple intention de la mariée,
Christina de Markyate, de suivre une vie religieuse était suffisante pour donner lieu a une
annulation du mariage. Brooke rapporte que dans ce cas, le mari était prét a soutenir sa
demande de divorce, apres avoir été convaincu qu'elle était ‘radicalement opposée a la
consommation de son mariage’. Certaines lectures de MM 5.1 suggérent qu'une attitude

congruente peut étre implicite dans le silence d'lsabelle. »

Mesure pour Mesure est une piéce qui a souvent été comparée au Marchand de Venise,
la premiére représentant un monarque qui a pu aller au-dela de la loi pour se servir de
I’équité et du pardon afin d’aboutir a une solution juste de l'intrigue, alors que le doge du
Marchand de Venise ne semble pas jouir de telles prérogatives. Cependant, Mesure pour
Mesure illustre également la gouvernance de Vienne par deux monarques différents, le
duc et Angelo, qui jouissaient exactement des mémes pouvoirs et qui en ont fait un usage

totalement différent.

365 B.J et Mary Sokol, op.cit,, p.145-6 : “The impediment of Isabella’s impending religious vows is
overlooked when the Duke twice proposes marriage to her in MM 5.1. It is true that she is ‘yet unsworn’
(1.4.9), and still only a ‘novice’ (1.4.19) sister of Saint Clare. However, in a medieval case outlined in Brooke,
1981, pp 32-3, the mere intent of the bride, Christina of Markyate, to follow a religious life was enough to
give rise to an annulment. Brooke reports that in this case, the husband was willing to support her demand
for a divorce, after he had become convinced that she was ‘adically opposed to consummating her
marriage’. Some readings of MM 5.1 suggest that congruent attitude may be implied in the silence of
Isabella”.

199



En effet, le duc et son délégué ont tous les deux les pleins pouvoirs, et la piece n’évoque
aucun véritable contre-pouvoir qui puisse poser une quelconque limite aux exces
possibles qui résulteraient d’un pouvoir trop large ; Angelo s’est servi de la loi pour faire
un usage corrompu du pouvoir, et sans le jeu de déguisement du duc, Angelo aurait
parfaitement pu échapper a la sanction. L'impunité aurait été possible, et il est possible
d’imaginer une fin différente de la piéce, si le duc n’avait pas décidé d’observer les
agissements d’Angelo en cachette. Sous sa dissimulation, « le duc explore ce que la loi
ne verrait jamais ou ne pourrait prendre en compte. »6 Pour A. Bloom, ce sont les
faiblesses de la loi écrite 367 issue du pouvoir terrestre qui est mise en relief, ce qui
suppose un parallélisme avec la loi non écrite qui lui est supérieure, et a laquelle Isabelle
fait référence dans sa tirade a Angelo %68, Je dirais qu’il est néanmoins rassurant que la
loi ne puisse pas tout sonder et tout connaitre, mais ce que la piece met davantage en
avant, c’est la faillibilité des « exécuteurs » de la loi comme l'affirme A. Bloom un peu
plus loin. Le duc n’était pas dupe par rapport a son choix de se faire remplacer par Angelo,
ce qu’il a vu, dissimulé sous son habit de moine, ne semble pas lui avoir réellement appris
des informations tout a fait nouvelles. Dans sa cachette il a peut-étre davantage aidé
Isabelle et Claudio, et appris de I'exercice par Angelo du pouvoir quelles seraient les

insuffisances de I'autre extréme qui se situe a 'opposé de son laxisme.

Dans Mesure pour Mesure, tout tient donc a la personne du monarque ; un bon monarque
serait pour Shakespeare un monarque qui a lui-méme le sens de la justice et de I'équité.
I est difficile de lui poser des limites, la loi étant tout aussi un outil dont le monarque peut
faire usage pour servir ses propres intéréts, et dont il est possible de faire une application
injuste. Si le monarque ne posséde pas les qualités humaines qui lui permettent d’étre

un bon gouverneur, il serait capable de corrompre son pouvoir et échapper a la sanction.

366 A, Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., p. 389.
367 A. Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., p. 389.
368 MM 2.2.75-81 et 113-126.

200



La doctrine de I'’époque avait a maintes reprises évoqué les qualités dont doit jouir le
monarque pour étre un bon juge et donc un bon monarque dans un régime monarchique :
« |l combine la loi et la clémence pour atteindre la Justice comme le veut Perkins, il est
un bon juge d’apres les criteres de Bacon, pour qui, rappelons-le, ‘le juge ne doit pas
prendre les lois pénales pour des pieges, ne pas appliquer des lois tombées en
désuétude et devenues impropres au temps présent ; dans les cas de vie et de mort, il
doit se souvenir de la clémence et regarder avec séverité I'exemple donné mais la
personne en cause avec clémence.»3%9 Le duc a fait preuve de ces qualités dans Mesure
pour Mesure, qualités qui sont inhérentes a la personne du monarque. Un autre
monarque possédant les mémes prérogatives mais dénué de ces qualités humaines ne
peut remplir sa fonction de juge de maniere satisfaisante et serait porté a commettre des

abus dans ’exercice du pouvoir.

Cette idée rejoint celle de Louise Halper, selon qui « le vrai probleme que pose la regle
de loi pour Shakespeare ne vient pas de sa conviction que la monarchie était supérieure
au Parlementarisme, mais de la croyance que la loi n'est finalement qu’'un outil de
pouvoir, au moins aussi arbitraire et corrompu que tous les autres outils. »370 A. Bloom
rappelle par ailleurs que « le grief perpétuel contre la loi, c’est qu’elle est l'instrument
grace auquel les riches et les puissants légitiment leurs usurpation », et que « ce
reproche ou ce soupgon, sape la confiance des hommes dans la loi. »3"' La monarchie
n’est pas mieux que la république si le monarque ressemble a Angelo, alors que les
systemes républicain et monarchique pourraient tous deux représenter de bons régimes
si celui qui est investi du pouvoir de juger jouit d’'un sens de la justice et de la
bienveillance. Si I'on reconnait depuis Montesquieu que la séparation des pouvoirs dans

un gouvernement est le critére de la bonne gouvernance, puisque selon lui 372

369 Philippe Raynaud, « L’équité Shakespearienne », op.cit. p. 54.

370, Halper, op.cit. p.248: “Shakespeare’s quarrel with the rule of law did not stem from a conviction that
monarchy was superior to parliamentary rule, but from a belief that law was merely a tool of power, at least
as arbitrary and corrupt as any other”.

371 A. Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., p. 404.

372 Montesquieu, op.cit., p. 328.

201



« Dans la plupart des royaumes de I'Europe, le gouvernement est modéré, parce que le
prince, qui a les deux premiers pouvoirs [législatif et exécutif], et laisse a ses sujets
I'exercice du troisieme [judiciaire]. Chez les Turcs, ou ces trois pouvoirs sont réunis sur la

téte du sultan, il regne un affreux despotisme (...) »

Mesure pour Mesure et le Marchand de Venise illustrent cependant un contre-exemple
ou c’est la personne de celui qui gouverne, plutét que la forme du gouvernement ou le

rble joué par la loi, qui constitue le critére principal pour un bon gouvernement.

202



Chapitre 3 — Le Conte d’Hiver

« The Winter's Tale is about the death of Love, the survival of Love and the resurrection

of Love. It was the resurrection that broke me. »373

« Shakespeare est le poéte des femmes au moins autant qu'il est celui des hommes. »%74

Le Conte d’Hiver, en anglais « The Winter's Tale » qui signifie « une histoire sans
fondement » 375, a probablement été jouée pour la premiére fois en 1611 et figure dans
I'in folio de 1623, a la fin de la section des comédies shakespeariennes 376. Contrairement
aux deux autres piéces, les critiques ne sont pas unanimes par rapport au genre du Conte
d’Hiver. Romance, comédie ou tragicomédie, plusieurs définitions en ont été données
selon les collections dans lesquelles la piéce a figuré. La collection Arden rappelle par
ailleurs que les contemporains de Shakespeare n’étaient pas entierement sirs de quel
genre il fallait attribuer a la piéce, et quatre siécles plus tard, le genre de la piece demeure
incertain 77, Les auteurs de la collection Arden concluent qu’il s’agit plut6ét d’une tragi-
comédie, avec un fort penchant pour la romance 378. L’ambiance légére et amicale du
début de la piéce est vite perturbée par une réplique du jeune fils du roi de Sicile

annoncant l'intrigue tragique : « un conte triste [qui] est meilleur pour I'hiver. »37°

373Ingmar Bergman, citation qui figure dans I'ouvrage de Egil Tornqvist, Between Stage and Screen, Ingmar
Bergman Directs, Amsterdam, Amsterdam University Press, 1995, dans le chapitre sur Le Conte d’Hiver
(p-81-92). Bergman affirmera d’ailleurs a la fin de sa carriere, a la question de savoir laquelle de ses
productions lui tiendrait le plus a cceur par: « (...) The Winter's Tale, standing in a class all its own. It is the
production | am most grateful and happiest for, the most meaningful.” Ce qui se traduit par « Le conte
d'hiver, cette piece tient une place unique. C'est la production pour laquelle je demeure le plus
reconnaissant et le plus heureux, c’est celle qui reste la plus significative ».

374 A. Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., p. 462.

375 Shakespeare, C(Euvres Complétes, (Tragicomédies Il), op.cit., p.218.

376 Shakespeare, CEuvres Complétes, (Tragicomédies Il), op.cit., p.197-8.

377 The Arden Shakespeare, The Winter’s Tale, Londres, édité par John Pitcher, 2010, p. 16.

378 op.cit., p.24.

379 CH 2.1.22-8: “Hermione. — What wisdom stirs amongst you? Come sir, now / | am for you again. Pray
you sit by us, / And tell’s a tale. / Mamillius. — Merry or sad shall’'t be? / Hermione. — As merry as you will. /
Mamillius. — A sad tale’s best for winter. | have one of sprites and goblins”.

203



La majorité des événements se déroulent en Sicile ou le roi Léonte recoit Polixéne, roi de
Bohéme et son ami d’enfance. Apres un séjour de neuf mois, Polixéne souhaite rentrer
dans son royaume, malgré l'invitation persistante de Léonte qui tente de le persuader de
prolonger son séjour a Sicile. Polixéne résiste a la demande de Léonte, et c’est Hermione,
la femme de Léonte, enceinte et sur le point d’accoucher, qui intervient (a la demande de
son mari), et réussi a persuader Polixéne de ne pas rentrer en Bohéme et de rester en
Sicile. Polixéne ayant cédé a la requéte d’Hermione plutét qu’a celle de Léonte, ce dernier
est envahi par un soudain sentiment de jalousie soudain, persuadé que sa femme et

Polixéne entretiennent une relation adultére.

La jalousie de Léonte devient incontrélable, et il partage avec Camillo, un seigneur
sicilien, ses soupgons a I'égard de sa femme et du roi de Bohéme, mais Camillo récuse
les allégations de Léonte, ce qui met ce dernier dans un état de délire de persécution qui
le pousse a ordonner a Camillo de tuer Polixéne. Face a la jalousie délirante de Léonte,
Camillo décide d’informer Polixene du sort que Léonte lui réserve, et les deux s’enfuient
en Boheme. C’est alors que Léonte s’en prend a Hermione, I'accusant publiquement
devant toute la cour d’avoir commis un acte d’adultéere avec Polixéne, et malgré
l'indignation de la reine et le déni des accusations dont elle est I'objet, Léonte la fait jeter
en prison. Plusieurs seigneurs dont Antigonus tentent de dissuader le roi mais en vain,
et Léonte, sdr de lui, envoie des émissaires demander au temple d’Apollon a Delphes de

révéler la vérité et de rendre un jugement sur Hermione.

En attendant qu’un jugement soit rendu, Hermione est emprisonnée et donne naissance
en prison a une petite fille, Perdita. Paulina, la femme d’Antigonus rend visite a la reine
et celle-ci lui donne Perdita, que Paulina présente au roi Léonte, dans une tentative de
I'attendrir. Cette tentative demeure vaine, le roi demande a Antigonus, le mari de Paulina,

de prendre I'enfant et de 'abandonner dans un lieu désert loin de Sicile.

204



Dans une scéne de proces public qui a lieu devant toute la cour, au cours de laquelle
Léonte accuse Hermione d’adultere et d’avoir voulu attenter a la vie du roi, son mari, le
jugement de l'oracle est rendu par ses émissaires, et ce jugement confirme I'innocence
d’Hermione. Léonte refuse au premier abord de se plier a la décision de l'oracle. C’est
alors que la coléere divine éclate ; Mamillius, le fils du roi est déclaré mort et la reine
Hermione, ne supportant pas la nouvelle, déceéde sur le champ. Léonte se rend compte
de son délire et décide de se repentir. Entre temps, Antigonus, ignorant la décision de
I'oracle, se plie aux ordres de Léonte et abandonne Perdita dans un lieu désert. Dans
une des indications scéniques les plus célebres de Shakespeare, cette scene s’acheve
par Antigonus qui sort « poursuivi par un ours » 38, Perdita est retrouvée par un berger,

qui décide avec son fils de s’occuper d’elle.

Seize ans s’écoulent durant lesquels le roi Léonte se repent et méne une vie de reclus.
Les événements se déroulent ensuite en Bohéme, ou le fils du roi Polixéne, Florizel,
tombe amoureux de Perdita, mais son pére objecte contre leur union, Perdita n’étant que
la fille d’'un berger. Camillo se trouve toujours en Bohéme mais souhaite rentrer en Sicile,
et décide alors d’aider Florizel et Perdita a fuir vers la Sicile, ou le roi Léonte les recoit et
promet de plaider leur cause. Le reste des événements est rapporté par trois
gentilshommes, l'identité de Perdita est révélée, Léonte retrouve sa fille et demande a
Polixéne de le pardonner. La fin de la piece est une scéne fantastique ou tous les
personnages se retrouvent chez Paulina, qui leur montre une statue de la reine ; Paulina
demande a la musique de jouer et la statue prend vie, la reine Hermione est ressuscitée

et reprend vie.

Parmi les trois pieces que j’ai choisi de traiter dans cette thése, Le Conte d’Hiver est sans
doute la seule piece qui contient un mélange entre le registre fantastique et le registre
juridique et dans laquelle les concepts juridiques sont imprégnés d’un élément de

merveilleux. La piéce débute par une ambiance |égere et amicale avec le séjour de

380 CH 3.3.

205



Polixéne, roi de Bohéme, en Sicile, au royaume de Léonte, son ami d’enfance, devenu le
roi de Sicile, et son épouse Hermione. Ce début comique de la piéce est rapidement
perturbé par les soupgons infondés de Léonte, qui est persuadé sans aucune preuve a
'appui, que sa femme le trompe avec Polixéne. Contrairement a Angelo dans Mesure
pour Mesure qui force I'application d’'une loi désuete a des faits qui se sont effectivement
déroulés, Léonte quant a lui applique la loi a des faits imaginés par lui et qui semblent
étre le fruit exclusif de ses fantasmes. L’accusation faite par Léonte mélange faits et
fantasmes, ce qui annonce le reste des événements fantastiques de la piece, tels que la
référence a la sorcellerie et a I'hérésie (que nous verrons un peu plus loin) ou le recours
a l'oracle pour juger de I'affaire et des accusations de Léonte contre Hermione. En effet,
comme le rappelle Kirby Farrell dans son article intitulé Witchcraft and Wonder in The
Winter’s tale (« Sorcellerie et émerveillement dans Le Conte d’Hiver »), le proces que I'on
faisait en matiere de sorcellerie, notion omniprésente dans Le Conte d’Hiver comme nous

le verrons un peu plus loin, explore I'interaction entre les faits et le fantasme 381 :

« En tant que concours de narration, un proces de sorcellerie a beaucoup de choses en
commun avec le théatre. Les deux explorent l'interaction entre vérité et fantasme. Les
comediens font tout leur possible pour surmonter l'incrédulité de I'audience, mettant ainsi

a l'épreuve les tabous et les motifs profonds. »

Léonte dénature donc les faits et succombe a un sentiment de jalousie délirante ; cet
acces de colére infondé suffit a lui seul de renverser I'ordre et la paix dans le royaume de
Sicile. Léonte est traité a maintes reprises de « tyran » (2.3.120 ;2.3.123 ; 3.2.5; 3.2.28 ;
3.2.172; 3.2.175; 3.2.203), et cette accusation qui se répéte surtout a travers les
répliques de Paulina, sous-entend que Léonte serait un monarque qui détourne les faits

jusqu'a les dénaturer et créer une situation d’injustice, sans aucun recours possible contre

381 Kirby Farrell, « Witchcraft and Wonder in The Winter’s Tale », Essays in Renaissance Historiography,
edited by Anne Lake Prescott and James Dutcher, Newark, University of Delaware Press, 2007. En ligne:
https://www.researchgate.net/publication/275642095 Witchcraft and Wonder in the Winter's Tale, p.3:
“As a narrative contest, a witchcraft prosecution has much in common with theater. Both explore the
interaction between truth and fantasy. The players work to overcome audience disbelief, testing taboos and
deep motives.”

206



sa décision. C’est ce que le seigneur Antigonus exprime lorsqu’il associe le jugement de

Léonte a un acte de violence 382 :

« Sire, soyez sUr de bien faire, sinon votre justice
Ne sera que violence (...) »
(CH 2.1.129-139)

La tyrannie de Léonte qui I'a poussé a accuser sa femme d’adultére, a 'emprisonner, a
causer la mort de son fils, a renier sa fille Perdita et a I'’envoyer dans un lieu désert est
contrebalancée dans la piéce par le réle joué par les femmes. Il s’agit des deux axes

principaux que je me propose d’approfondir dans une lecture juridique de la piece.

Premiére Partie : Léonte, du «tyran jaloux» au monarque

repenti

1) Les accusations infondées de Léonte contre Hermione et le réle de

I’oracle dans le proceés

Les accusations émises par Léonte contre sa femme et Polixene sont le fruit de son
imagination, et Léonte s’est servi de sa position de pouvoir pour se permettre
d’outrepasser I'exigence fondamentale de rapporter la preuve des faits allégués. Il lui a
suffi d’assister a une scene ou Hermione parvient a persuader Polixéne de prolonger son
séjour a Sicile, dans un dialogue amical et ludique entre les deux personnages, scene
qui lui cause une « tremor cordis » (mot latin qui signifie palpitation cardiaque), pour

conclure que les deux personnages entretiennent une relation adultére 38 :

382 Texte original en anglais: “Antigonus (to Leontes). — Be certain what you do, sir, lest your justice/Prove
violence, in the which three great ones suffer -/Yourself, your queen, your son.”

383 Texte original en anglais: “Leontes (aside). — Too hot, too hot:/To mingle friendship farre is mingling
bloods./I have tremor cordis on me./My heart dances,/But not for joy, not joy. This entertainment/May a free
face put on, derive a liberty/From heartiness, from bounty, fertile bosom,/And well become the agent. ‘T
may, | grant,/But to be paddling palms and pinching fingers,/As now they are, and making practiced
smiles/As in a looking-glass; and then to sigh, as ‘twere/The mort o’'th'deer — O, that is entertainment/My
bosom likes not, nor my brows. — Mamillius,/Art thou my boy?”

207



LEONTE (a part). — « Trop d’ardeur ! trop d’ardeur !
Mélange plus étroit dans I'amitié, c’est mélange des sangs.
Une tremor cordis me prend. Mon cceur danse,

Mais pas de joie, non, pas de joie. Cette conduite
Peut paraitre innocente, tirer sa liberté

D’un cceur sincere et bon, d’une dme généreuse,

Et rester bienséante. Peut-étre, j'en conviens.

Mais se pincer les doigts, se tapoter les paumes,
Comme ils font la, se faire des sourires entendus
Comme dans un miroir, la-dessus soupirer

Comme un cerf qui se meurt — oh ! c’est une conduite
Que mon cceur n‘aime pas, ni mon front ! Mamillius,
Es-tu mon fils ? »

(CH 1.2.110-122)

L’usage par lui de I'expression « mélange des sangs » porte une connotation sexuelle,
puisqu’on pensait que le sperme procédait du sang, et la référence au « front » (« brows »
en anglais) fait allusion aux cornes du cocus84, La réplique contient plus d’'un symbole qui
sous-entend l'adultére, et le seul élément factuel que Shakespeare nous présente pour
justifier cet acces de jalousie de Léonte est la conversation amicale entre Hermione et
Polixene. La majorité des analyses qui se penchent sur le comportement de Léonte
adoptent un point de vue de psychologie, ce n’est pas I'approche qui nous intéresse icis.
Certaines adaptations telles que celle de Ingmar Bergman, qui a été jouée sur les
planches du théatre suédois en 1994, évoquent notamment un rapport entre Hermione
et Polixéne qui n’est pas dénué de toute ambiguité. Une photographie prise lors d’'une

des représentations de Bergman, et reproduite par Egil Tornqvist dans son ouvrage

384 \W. Shakespeare, CEuvres Complétes, (Tragicomédies Il), op.cit., p.226-7.

385 V. par ex., Maydee G. Lande, « The Winter's Tale: A Question of Motive », American Imago, Vol. 43,
No. 1, Spring 1986, pp. 51-65. En ligne: https://www.jstor.org/stable/26303866; ou encore Murray M.
Schwartz, « Leontes' Jealousy in The Winter's Tale », American Imago, Vol. 30, No. 3, Fall 1973, pp. 250-
273. En ligne: https://www.jstor.org/stable/26302880.

208



précité, « Between Stage and Screen, Ingmar Bergman Directs « 3%, montre Mamillius,
qui écoute secretement la conversation entre ses parents, et le roi Léonte, Polixene et

Hermione assis tous les trois sur un canapé dans une position évocatrice :

Si les lectures dramatiques ou psychologiques de la piece sont multiples et diversifiées,
il N'en demeure pas moins que d’un point de vue juridique, les preuves a I'appui des
accusations de Léonte sont faibles pour ne pas dire inexistantes. L’élément matériel du
crime d’adultére, a savoir que l'acte de trahison ait effectivement eu lieu, n’a pas été
rapporté, et le spectateur ne peut se contenter de la scene de dialogue entre Hermione
et Polixene pour justifier les accusations de Léonte. Comme l'affirme A. Bloom, ce
« surgissement de la jalousie, qui est si soudain et semble si mystérieux, a besoin d’étre
interprété », « la conception du monde tout entiere de Léonte change en un instant et

sans provocation »%87,

Il semble que le seul fait qui mérite d’étre rapporté si on repasse soigneusement tous les

évenements jusqu'au moment ou Léonte perd la raison, c’est qu’Hermione a réussi, par

386 V., supra, p. 203, note de bas de page (note No. 373).
387 A. Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., p. 444.

209



son éloquence ludique, a convaincre Polixéne de prolonger son séjour en Sicile, alors
que Léonte avait échoué a persuader son ami de rester, malgré ses tentatives qui se sont
étendues sur une période de trois mois. On pourrait se demander si Léonte n’était pas
simplement jaloux de sa femme d’avoir réussi I'entreprise a laquelle il avait échoué, mais
il ne s’agit que d’une interprétation, et le fait est que rien dans les faits ne justifie

« ['explosion soudaine de jalousie furieuse » de Léonte 3%,

Malgré cette absence manifeste de preuve, Léonte refuse de remettre son jugement en
question et d’imaginer I'’éventualité qu’il ait pu tomber dans 'erreur. Il affirme par exemple
a Camillo « Quel homme ferait pareil faux pas ? »3° et un peu plus loin « Quelle
bénédiction / Que mon bon jugement et ma juste opinion !/ Ah ! que n’en sais-je moins !
— Quelle malédiction / Que d’étre ainsi béni ! » et finit par monter le ton en considérant
que le refus de Camillo de le croire, équivaut a un « complot contre ma vie et ma
couronne. / Tous les soupcons sont vrais. »3%° Tout soupgon exprimé par rapport a la
véracité de ses accusations déclenche une réaction violente de sa part, « Quoi ? On ne
me croit pas ? »,%° et il est manifestement dans un état qui lui 6te sa capacité de juger
de maniere rationnelle. Hermione est démunie face a ces accusations, les faits qui lui
sont attribués ne relevant que du fantasme de Léonte.3%2 Cette absence de toute preuve
tangible qui pourrait incriminer Hermione et le refus de Léonte de rationaliser ses doutes
permettent de deviner que la procédure judiciaire ne se déroulera pas de maniere juste

et équitable3s.

388 A, Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., 444.

389 “Could man so blench?”, CH, 1.2.335.

390 CH, 2.1.39-55: Leontes. — “How blest am I/In my just censure, in my true opinion YAlack, for lesser
knowledge — how accursed/in being so blest! There may be in the cup/a spider steeped, and one may drink,
depart,/And yet partake no venom, for his knowledge/Is not infected; but if one present/Th’abhorred
ingredient to his eye, make known/How he hath drunk, he cracks his gorge, his sides,/With violent heft. |
have drunk, and seen the spider./Camillo was his help in this, his pander./There is a plot against my life,
my crown./All’s true that is mistrusted. That false villain/Whom | employed was pre-employed by him (...)”
391 CH, 2.1.159: “What ? Lack | credit?”

392 Hermione. — Sir,/You speak a language that | understand not./My life stands in the level of your
dreams,/Which I'll lay down”.

393 Voir Virginia Lee Strain, « The Winter’s Tale and the Oracle of the Law », The Johns Hopkins University
Press, Vol. 78, No. 3, Fall 2011, pp. 557-584. En ligne: http://www.jstor.org/stable/41236558. V. Lee Strain
affirme a juste titre que « les stratégies de délibération de Léonte entachées d’erreurs présagent du
détournement de l'autorité légale et de la mauvaise gestion de la procédure judiciaire durant le procés »

210



Pour justifier son comportement et tenter de Iégitimer I'action portée contre Hermione,
Léonte accuse cette derniere devant toute la Cour et la sanctionne d’emprisonnement. I
fait suivre son jugement émis en I'absence d’un proces, par un appel a l'oracle, le
sollicitant pour qu’il rende lui aussi un jugement contre Hermione. Or il s’avére trés vite
que c’est uniquement pour « avoir confirmation plus grande » de son jugement que

Léonte a recours a l'oracle 3% :

LEONTE. - « (...) Pourtant, pour en avoir confirmation plus grande —
Car, pour un fait si grave, il serait déplorable

D’agir imprudemment — j'ai dépéché en hate

A Delphes, au saint lieu du temple d’Apollon,

Cléomene et Dion, dont vous n’ignorez pas

La pleine compétence. Bientét nous saurons tout

Par l'oracle lui-méme, et son divin jugement

Me sera frein ou éperon. Ai-je bien agi ? »

(CH 2.1.182-9)

Il est important d’insister sur le fait que c’est apres avoir rendu son jugement a I'égard
d’Hermione et apres I'avoir emprisonnée, que Léonte fait appel a I'oracle. La reine a été
accusée sur la base de faits imaginés par Léonte, et cette accusation —au lieu d’intervenir

a I'aboutissement du procés — introduit le procés et le précede 3% :

« Comme le reconnait Léonte, et ses conseillers en sont également conscients, et comme

Hermione l'affirme, la reine a déja été accusée par Léonte, selon son imagination ou sa

(« Leontes’s flawed deliberative strategies prelude his misappropriation of legal powers and
mismanagement of legal procedure during the trial »), p. 568.

394 Texte original en anglais: “Leontes. (...) Yet for a greater confirmation —/For in an act of this importance
‘twere/most piteous to be wild — | have dispatched in post/to sacred Delphos, to Apollo’s temple,/Cleomenes
and Dion, whom you know/Of stuffed sufficiency. Now from the oracle/They will bring all, whose spiritual
counsel had/Shall stop or spur me. Have | done well?”

395 V. Lee Strain, op.cit., p.569: “As Leontes admits, as his counselors are aware, and as Hermione herself
intuits, the queen has already been convicted within Leontes’s imagination or reason. The King arrives at
his own “diseased opinion” (WT, 1.2.294), as Camillo calls it, long before the trial begins”.

211



raison. Le roi aboutit a ses propres ‘idées malsaines’ (2.1.299), comme le dit Camillo, bien

avant le début du proces. »

Le recours a l'oracle n’est donc en réalité qu’'une maniére pour Léonte d’affirmer son
pouvoir, Léonte étant quasiment sir que l'oracle ne fera que confirmer son propre

jugement 3% :

« Je suis sur de mon fait ; il ne me faut rien d’autre
Que ce que je connais, mais l'oracle saura
Apaiser les esprits de certains, comme lui,

Dont l'ignorance et la crédulité refusent

La vérité (...)»

(CH 2.191-5)

L’oracle n’est donc a prime abord rien d’autre qu’ « un supplément ou une extension au
pouvoir du monarque », il ne représente pas un pouvoir supérieur a celui de Léonte, dont
la teneur du jugement pourrait contraindre ce dernier a modifier son propre jugement

émis contre la reine3%” :

« Supposant que le jugement de I'oracle amplifierait ou confirmerait son propre jugement,
Léonte convoque le proces, non pour décider des faits de I'affaire ; au contraire, comme
I'affirme A.E.B Coldiron, David M. Bergeron, et Daniel J. Komnstein, Léonte cherche en

realité a se justifier. »3%8

39 Texte original en anglais: “Though | am satisfied and need no more / Than what | know, yet shall the
oracle / Give rest to th’ minds of others”.

397V, Lee Strain, op.cit., p. 570 : “Initialement considéré par Léonte comme un supplément ou une extension
au pouvoir du monarque, l'oracle représente durant le proces un critere de la procédure publique, tout au
moins pour un procés de cette ampleur, ayant lieu en Sicile ». (Initially inscribed by Leontes as a
supplement to or extension of the monarch’s authority, here, at trial, the oracle is reinscribed as a customary
feature of “open” proceedings—at the very least, for a Sicilian state trial of this magnitude, it is considered
“altogether just.”).

398 V. Lee Strain, op.cit., p.569: “Assuming that the oracle’s judgment will amplify or over-determine his
own, Leontes convenes the trial not to decide the fact of the case; instead, as A. E. B. Coldiron, David M.
Bergeron, and Daniel J. Kornstein all point out, he intends to vindicate himself”.

212



Si une hiérarchie existe entre le pouvoir de I'oracle et celui de Léonte, c’est le pouvoir de
ce dernier qui semble étre supérieur a celui de l'oracle, et cette analyse du rapport entre
ces deux pouvoirs est confirmée par la suite des événements, menant a
’emprisonnement de la reine. En effet, le jugement de l'oracle déclare I'innocence
d’Hermione ainsi que celle de Camillo et du roi Polixéne, et c’est Léonte qui est accusé

d’étre un « tyran jaloux » 399 :

« Hermione est chaste, Polixene sans blame, Camillo un sujet loyal, Léonte un tyran
jaloux, son innocent enfant de naissance légitime, et le roi vivra sans héritier si celui qui
est perdu n’est pas retrouve. »

(CH 3.2.130-2)

Léonte refuse néanmoins de se plier a la décision de I'oracle, il estime que son jugement
lui est supérieur et demande a la Cour de continuer I'audience, 6tant ainsi toute valeur

juridique a la décision de I'oracle 4% :

LEONTE. — « Il n’y a pas un mot de vrai dans cet oracle.
L’audience continue. Ceci est pur mensonge. »
(CH 3.2.136-7)

En remettant en question le jugement de l'oracle et en attribuant a son jugement une
valeur juridique supérieure a celle de l'oracle, Léonte aurait donc fragilisé la procédure
judiciaire et son efficacité. Par ailleurs, si Léonte affirme que le jugement qu’il a demandé
a l'oracle de rendre ferait lui-méme office d’'un proces a I'’égard d’Hermione (« (...) de
méme qu’elle a été / Accusée devant tous, de méme son proces / Sera juste et
public »*1), son intention véritable dans la sollicitation de I'oracle se réduit a la recherche
d’un intérét personnel, celui de se libérer de I'accusation de tyrannie qui lui a été adressée

et qui affaiblirait inéluctablement son pouvoir. Cette recherche par lui d’'un intérét

399 “Hermione is chaste, Polixenes blameless, Camillo a true subject, Leontes a jealous tyrant, his innocent
babe truly begotten, and the King shall live without an heir if that which is lost be not found”.

400 Texte original en anglais: “There is no truth at all i'th’ oracle. / The sessions shall proceed. This is mere
falsehood.”

401CH 3.1.203-5: “(...) for as she hath/Been publicly accused, so she shall have/A just and open trial’.

213



personnel a travers le procés met en péril la Iégitimité du processus judiciaire, ce qui

affaiblit a son tour le réle de I'oracle et le jugement rendu par lui 402 :

« Dans ses remarques introductives, il annonce ‘Qu’on ne nous taxe pas / De tyrannie,
puisque de fagon si publique / Nous agissons selon la justice, dont le cours / Sera suivi
pour condamner ou acquitter » (CH, 3.2.4-6) Le roi invite directement le public présent sur
la scéne pour évaluer la justice du processus judiciaire qu'il a suivi, plutét que d’évaluer
les preuves concernant les accusations faites contre Hermione, mais c’est la légitimité du
processus judiciaire que Léonte défie de maniere tres violente lorsqu’il pergoit la colére

d’Apollon. »

Ce n’est que lorsqu’il apprend la mort de son fils gu’il interpréte comme une manifestation
de la colere d’Apollon (CH 3.2.140 et s.), que Léonte se plie au jugement de l'oracle.
Léonte aurait donc choisi de se conformer a la décision de l'oracle, ce qui suppose qu’il
aurait pu faire le choix contraire, a savoir celui de faire prévaloir son propre jugement sur
celui de I'oracle. A défaut de la ratification du jugement de I'oracle par Léonte lui attribuant
ainsi une valeur juridique, le jugement de I'oracle aurait donc été dénué de tout effet

contraignant.

L'oracle représente donc a premier abord pour Léonte un pouvoir qui lui serait
subordonné, et dont la seule fonction serait de confirmer son propre jugement, a savoir
qu’Hermione est coupable d’adultére et que lui, Léonte, n’est pas un tyran mais un
monarque juste et modéré. Quel est donc lintérét pour Shakespeare d’introduire la
décision de I'oracle dans l'intrigue, si cette décision ne fait pas avancer le proces et qu’elle
ne permet pas d’aboutir a une résolution du conflit ? Certains analyses ont considéré que
I’oracle symbolise un pouvoir distinct de celui du monarque, et que la différence entre les

deux jugements, celui de Léonte et celui de l'oracle, ainsi que la hiérarchie entre eux,

402 V., Lee Strain, op.cit., p.569: “In his opening remarks in court, he announces, “Let us be cleared / Of
being tyrannous since we so openly / Proceed in justice, which shall have due course” (WT, 3.2.4-6). The
King directly invites the onstage audience to evaluate the justice of his judicial process rather than the
evidence in Hermione’s case, but it is legitimate judicial process that Leontes defies most violently when
he perceives Apollo’s anger”.

214



représente le conflit de pouvoir qui existait a I'époque de Shakespeare entre le monarque

d’un cbté, et les juges de l'autre.

Parmi les analyses intéressantes du role de l'oracle dans la piéce, celle qui a le plus
retenu mon attention est celle de Virginia Lee Strain dans son article précité « The
Winter's Tale and the Oracle of the Law. »*% | ’auteure élabore notamment 'idée que
I'intrusion de l'oracle de Delphes dans le procés que Léonte fait a Hermione symbolise le
conflit qui existait a I'époque de la rédaction de la piéce entre le pouvoir judiciaire et le

pouvoir du monarque en Angleterre.

La piece met en effet en scene un conflit entre les deux décisions dont la teneur est
contradictoire et pose la question de savoir quel jugement devait prévaloir selon la loi de
I’époque. Pour Virginia Lee Strain, « la décision de I'oracle qui contredit le jugement de
Léonte est historiquement une maniere de remettre en question le pouvoir absolu du roi
sur la procédure judiciaire »*°* et que « la chute dramatique du proces met en avant le
conflit historique entre Jacques 1" et le pouvoir judiciaire sur le rapport du souverain a la
loi et a la juridiction des tribunaux. »*%° On peut d’ailleurs se demander si la mort infligée
a Mamillius, le fils de Léonte, au moment ou ce dernier refuse de se plier a la décision de
I'oracle est une fagcon pour Shakespeare de mettre en scéne l'intensité du duel entre le
pouvoir du monarque et celui du juge, duel qui était « extrémement d’actualité au début

du 17eme siéecle. »406

403 op.cit.

404 “In this later scene, Apollo’s oracle evokes its early modern counterparts through its legal function and
its challenge to the King'’s free reign over the state’s legal process”, op.cit., p. 568.

405 “The dramatic fallout of the trial brings to the fore the concurrent historical struggle between James and
the judiciary over the sovereign’s relationship to the law and the jurisdiction of courts.”, op.cit., p. 569.

406 \/, Lee Strain, op.cit., p. 570 : “L’autorité judiciaire du souverain et de I'oracle sont donc mis en duel dans
une bataille juridictionnelle qui était extrémement d’actualité au début du 17eme siécle, et compréhensible
en termes de narrations pseudo historiques disponibles sur le développement de la nation. » (« The judicial
authority of sovereign and of oracle are thus pitted against one another in a jurisdictional battle that is at
once extremely topical in the early seventeenth century and understandable in terms of the available
pseudo-historical narratives of the development of the political nation.”)

215



Virginia Lee Strain débute son article précité en introduisant la notion de l'oracle, et en
rappelant que cette notion a représenté dans les premiers textes de la littérature moderne
ainsi qu’a I'époque élisabéthaine « 'obscurantisme et la tricherie. »*%7 Certains auraient
par exemple comparé I'oracle dans Le Conte d’Hiver au spectre du pere de Hamlet, c’est-
a-dire qu’on l'aurait associé a I'image d’un fantéme « qu’en bon chrétien de la réforme, il
aurait fallu nier I'existence. »%%® Cependant, cette approche nous dit 'auteure de I'article,
aurait coexisté avec une autre conception de I'oracle dans le domaine juridico-politique,
ainsi que dans les écrits littéraires contemporains de Shakespeare, selon laquelle I'oracle
désignait « I'expert légal ainsi que le sage conseiller dont l'autorité a été établie a travers
les pratiques de la rhétorique et de la délibération qui faisaient écho aux oracles de

I'antiquité. »4%°

Si 'on admet que I'oracle aurait pu signifier dans la tradition sociojuridique un expert légal,
cela veut dire que dans Le Conte d’Hiver, I'oracle, représentant le pouvoir supranaturel
d’Apollon, pourrait symboliser un pouvoir judiciaire terrestre. C’est cette lecture qui aurait
fait dire a Virginia Lee Strain que la piéce symbolise « la tension explosive qui existait
entre le pouvoir judiciaire et le pouvoir souverain du monarque au début du 17eme siecle

en Angleterre. »*10 || semble donc que I'oracle rappelle la tradition judiciaire anglaise en

407 op.cit., p.557.

408 op.cit., p. 557: “Stephen Orgel underscores their [the oracles’] dubiousness: the oracle in The Winter’s
Tale, he argues, ‘would have been rather like the word of the ghost in Hamlet — something the play requires
you to believe but that you knew, as a good Reformation Christian, you were supposed to reject’.”

409 op.cit., p. 557: “The epithet ‘oracle’ also distinguished a legal-political type: the legal expert and wise
counselor whose authority was established through deliberative and self-fashioning practices that
suggested the rhetorical mode and performance style of the oracles of antiquity”.

410 op.cit., p.557: “Adopting an appropriately epideictic tone, Thomas Blount thus honors several legal
luminaries in the Nomo-lexikon (1670) by claiming that ‘the first principal’ motive for writing his law dictionary
was ‘o erect a small Monument of that vast respect and deference, which | have for your Lordships, who
are... the Oracles of our Law, and Grand Examplars of Justice. While the judiciary cultivated its own
oracular image through professional practices, this same kind of oracle was repeatedly depicted as a
recognizable social type in a literary form that gained momentum in the first two decades of the seventeenth
century, the ‘charactery’ or character essays that were compiled in miscellanies like Joseph Hall’s
Characters of Vertues and Vices (1608) and Nicholas Breton’s The good and the badde or, Descriptions of
the worthies, and unworthies of this age (1616). The oracle of the law, then, was a culturally widespread
(professional and amateur, legal and literary) figure who exploited the mystique of the classical oracle in
the exercise of his judgment and the cultivation of his authority. This alternate tradition enables a
reimagining of The Winter’s Tale, in which Apollo’s supernatural oracle evokes human judicial figures. |

216



vigueur a I'époque de Shakespeare, et qu’il représenterait donc dans Le Conte d’Hiver,

le juge anglais de I'’époque élisabéthaine.

Rappelons d’ailleurs que I'association de I'oracle a un expert Iégal, donc au juge anglais,
trouve son écho dans la procédure judiciaire suivie par ce juge lorsqu’il rend son
jugement. En effet, ce dernier rend son jugement d’une part sur la base de la
jurisprudence antérieure en application de la regle du précédent, répétant ainsi la regle
antérieurement établie, mais il est aussi un expert Iégal qui établit la loi pour le présent et
pour le futur 4. On dit que le juge « prononce » ou « déclare » la loi plutét que de la
créer1? ;

« La doctrine du précédent a existé dans une certaine mesure au début de I'époque
moderne de I'’Angleterre, et était intimement reliée a la théorie déclaratoire propre a la
common law. Selon cette théorie, la common law avait toujours existé, afin que les juges
ne créent pas la loi, mais la prononcent. Il était donc uniquement nécessaire de connaitre
la teneur de la loi dans une situation déterminée, que I'on pouvait découvrir par référence

a des décisions antérieures. »

argue that the play thereby resonates with the explosive tensions between the judiciary and the sovereign
in early seventeenth-century England’.

411V, Lee Strain, op.cit., p.558-9: “A number of legal cases in the early seventeenth century raised questions
about the royal prerogative, the scope of judges’ powers, and the jurisdictions of courts including parliament.
One response to the challenges faced by legal authorities involved a narrative of the common law’s
coherence and authority through time. The narrative that would come to be called historical jurisprudence
argued that the common law had not changed since it first materialized as customary law, as the practices
of the English people. Common law, it was argued, had survived multiple conquests and had remained
essentially the same since Anglo-Saxon or pre-Roman times. Or, if it had changed, it was still coextensive
with the spirit of the people it served; that is, it had changed with the people. Or, if it was no longer
coextensive with the spirit of the people—if it had deteriorated—this erroneous trajectory could and would
be corrected by a process of restoration, a return to the proper course of the law through further judicial
decisions and legislation. This judicial narrative manufactured judicial authority in the process of
representing it as historically determined, so that at the moment of its exertion it appeared to have always
already existed. The narrative veiled the actuality that judicial authority—always in the process of becoming,
of being freshly instantiated, as it made arguments about its own historicity—was a projection into the near
and distant future through the contribution of a living judge. The individual judge accessed the largely
unwritten common-law tradition of judicial decision-making (the profession’s past that he claimed to
represent) through “artificial reason,” the refinement of natural reason that involved ‘long study and
experience” with professional practices. Artificial reasoning ensured that what was spoken by any one judge
mirrored the collective opinion of all legal authorities”.

412 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 280: The doctrine of precedent existed to a certain extent in early modern
England and was closely linked to the declaratory theory in common law. According to this theory the
common law had always existed, so that judges did not make the law but merely pronounced it. So it was
only necessary to know what the law was in any given situation, which could be discovered by looking at
prior decisions”.

217



Cette double caractéristique de la décision du juge anglais qui prononce une loi déja
établie et qui s’appliquera dans le futur a par ailleurs permis de comparer les décisions

judiciaires rendues par les tribunaux anglais a des « prophéties autoréalisatrices » 413 :

« Comme Sir Edward Coke lavait affirmé, ‘tous les juges et les justiciers dans les
différentes régions, ont une seule bouche et prononcent la méme phrase (...) Quand un
juge délivrait une opinion de la cour du roi, il ne créait pas la loi, ni parlait-il pour lui ; au
contraire, il faisait simplement état de la loi, telle qu’elle était, et telle qu’elle serait. Les
décisions prononcées par le systeme judicaire étaient donc en réalité — puisqu autorisées
par cette construction du passé — des prophéties auto-réalisatrices, l'infaillibilité de leurs

opinions théoriquement et logiquement créées. »

La comparaison des décisions rendues par le juge anglais a des prophéties renvoie
directement a la décision de l'oracle dans Le Conte d’Hiver. En effet, la décision de
I’oracle dans la piece présente une caractéristique importante qui permet de I'assimiler a
une décision prophétique, celle de la concision avec laquelle elle a été rendue, concision

principalement due a 'absence de motivation de la décision par I'oracle.

A ce titre, il est important de noter qu’il semble que contrairement au systéeme de droit
romano-germanique, la motivation du jugement n’ait pas été rapidement érigée en
condition de validité du jugement dans la tradition judiciaire anglo-saxonne.#'* Il semble
par ailleurs que cette absence de motivation ait été le propre des justiciers et des juges

compétents qui étaient érigés en oracles de la loi. Virginia Lee Strain rappelle a ce titre

413 op.cit., p.558: “As Sir Edward Coke put it, “all the Judges and Justices in all the severall parts of the
Realme . . . with one mouth in all men’s cases pronounce one and the same sentence” (S, 1:59). When a
judge delivered an opinion from the bench, then, he did not make new law or speak for himself; instead, he
merely declared the law as it had been, was, and would be. Authorized by this construction of the past, the
judiciary’s pronouncements were, in effect, self-fulfilling prophecies, the infallibility of its opinions rhetorically
and logically contrived’.

414V, Lee Strain, op.cit., p. 560: “It seems to have been a long time before courts were legally required to
give reasons for their decisions,” the legal historian J. H. Baker reports. He goes on to give an instance of
a case from 1594: “after the Queen’s Bench had given a judgment without reasons, [a reporter writes in law
French,] ‘Mr Attorney presse eax pur render overtment lour opinions; mes ils huddle up the judgment et fell
to other matters”.

218



que I'épitaphe inscrite sur la tombe de I'oracle de la loi le plus célebre de I'époque de
Shakespeare, Sir Edward Coke, mentionnait littéralement que « Ci-git Edward Coke ...
Esprit, interpréte et infaillible oracle de la loi, révélateur de ses Secrets — Celui qui cache

ses mystéres. »*15 Virginia Lee Strain ajoute ce qui suit 416 :

« Cette épitaphe fait directement référence a la réputation professionnelle de la pratique
de l'oracle de Coke, a savoir I'acte de révéler ou de camoufler. Cette méthode consiste
dans le camouflage des délibérations judiciaires, et de ce fait a souvent été percue par
les historiens du droit (et surtout les contemporains) en tant qu’obstacle au recouvrement

de la tradition non-écrite de la common law ou de la tradition de la loi faite par le juge. »

C’est notamment ce camouflage de la motivation qui donne au jugement de I'oracle une
sorte de « révérence judiciaire » selon les termes propres d’Edward Coke*!”. L’absence
de motivation a pour effet de rendre les délibérations qui auraient précédé le prononcé
du jugement secretes, mystifiant ainsi 'acte méme de rendre un jugement. Cette
mystification pouvait a son tour créer une sorte de « révérence qui serait de l'ordre de la
foi » a I’égard de la pratique judiciaire et du prononcé du jugement par le juge*'8. Virginia

Lee Strain compare Le Conte d’Hiver a la source principale dont la piéce est inspirée,

415 V. Lee Strain, op.cit,, p. 560: “This method was ascribed to the most prominent legal oracle of
Shakespeare’s day, Sir Edward Coke, Solicitor General, Attorney General, Chief Justice of Common Pleas
and later of King’s Bench, Privy Counselor, parliamentarian, and author of the multi-volume Reports and
Institutes of the Laws of England. His tomb announces, “Here Lies Edward Coke . . . Spirit, Interpreter, and
Inerrant Oracle of the Laws, Discloser of its Secrets— Concealer of its Mysteries” (S, 3:1337)".

416 V. Lee Strain, op.cit., p. 560: “The epitaph’s phrasing directly links Coke’s professional reputation to the
oracular practices of revealing (or disclosing) and concealing. It is a method that conceals the terms of
judicial deliberation and has therefore more often than not been viewed by legal historians (let alone
contemporaries) as an impediment to recovering the largely unwritten common-law tradition of judge-made
law’.

417 V. Lee Strain, op.cit.,, p. 560: “Coke himself treats the importance of the oracular concealment of
reasoning to judicial reverence. In the course of detailing the several sources of the common law in Part
Three of the Reports (1602), he explains, [In] the judiciall records of the Kings Courts, wherein cases of
importance and difficultie are upon great consultation and advisement adjudged and determined, . . . the
reasons or causes of the Judgements are not expressed; For wise and learned men doe before they judge,
labour to reach to the depth of all the reasons of the cases in question, but in their judgements expresse
not any: And in troth, if Judges should set downe the reasons and causes of their judgements within every
Record . . . in mine opinion [they would] lose somewhat of their present authoritie and reverence; And this
is also worthie for learned and grave men to imitate. (S, 1:60)”

418 \/. Lee Strain, op.cit., p. 560: “The oracular method was meant to cultivate a faith-based reverence for
judicial opinions that was surely buttressed by the gravity of legal ceremony’.

219



Pandosto de Robert Greene, écrite en 1588, dans laquelle un oracle de la loi rend un

jugement dans une affaire similaire a celle du Conte d’Hiver déclarant ce qui suit :

« La suspicion de l'acte n’équivaut pas a une preuve ; la jalousie, un juge inéquitable ;
Bellario est chaste ; Egistus sans bldme ; Franion est un sujet fidéle ; Pandosto a commis
une trahison ; sa fille est innocente ; et le Roi devra vivre sans héritier si ce qui est perdu

n’est pas retrouvé. »

La formulation du jugement dans Pandosto, méme si elle est également concise, contient
néanmoins des éléments supplémentaires par rapport a celle rendue par I'oracle dans Le
Conte d’Hiver, tels que des références a des proverbes, ou des principes, ce qui permet
de comprendre ce qui aurait pu motiver le jugement*'®. Par exemple, I'affirmation selon
laquelle la suspicion ne suffit pas a elle seule pour prouver I'acte d’adultere est un renvoi
direct au principe de la présomption d’innocence et de la nécessité de rapporter la preuve
d’un acte pour condamner celui qui l'aurait commis. Par ailleurs, l'affirmation selon
laguelle la jalousie ne peut constituer le motif d’'une condamnation révéle le bon sens du
juge, selon qui les passions humaines ne peuvent étre élevées au rang du droit et d’'un
motif 1égitime qui justifierait un acte Iégalement répréhensible. Ce n’est pas le cas dans
Le Conte d’Hiver, ou la décision de I'oracle est dénuée de toute référence possible a une

quelconque explication de ce qui aurait pu motiver le jugement rendu par lui.

419 op.cit., p.561: “The rhetoric of Shakespeare’s own oracular pronouncement reflect this same emphasis
on judicial reserve through a strategic revision of the source text Robert Greene’s prose romance,
Pandosto. The inheritance from Greene’s text has been largely overlooked by the few critics who seriously
consider the function of Apollo’s oracle. Yet the wording of the oracular pronouncement in The Winter’s
Tale replicates the wording in Pandosto minus the commonplaces that preface the judgment: ‘Suspicion is
no proof; jealousy is an unequal judge; Bellario is chaste; Egistus blameless; Franion a true subject;
Pandosto treacherous; his babe an innocent; and the King shall live without an heir if that which is lost be
not found’. The commonplaces or axioms supply external principles of evaluation, or standards of
probability and proof, that are superimposed upon the case at hand in order to reach a conclusion. The
validity of the judgment is verifiable by reference to its premises that are themselves derived from solid
proverbial wisdom: “Suspicion is no proof, jealousy is an unequal judge.” Regardless of the oracle’s
supernatural powers, therefore, the deliberative process involved in its decision-making is rendered
transparent to, and reproducible by, Greene’s reader. In contrast, by dropping these commonplaces the
reasoning behind Shakespeare’s oracle becomes submerged”.

220



La réaction de Léonte face au jugement de I'oracle se divise en deux temps, Léonte défie
d’abord l'autorité de l'oracle, et par la-méme « renverse ce qui est présenté dans la piece
comme étant une procédure judiciaire établie»*?°. Dans un deuxiéme temps, et suite de
la mort subite de son fils qu’il interpréte comme une expression de la colére des dieux
contre lui, Leonte se plie a la décision de l'oracle et recourt a la foi pour se repentir de
ses actes. La soumission de Léonte au jugement de l'oracle a été interprétée par certains
comme une maniere pour Shakespeare de résoudre le conflit entre le monarque et le
juge par la soumission du premier a l'autorité judiciaire. Cependant, le passage par la
religion et la foi a travers I'acte de repentir de Léonte nuance cette affirmation, comme

nous le verrons dans cette seconde sous-partie.

)] Le monarque, la loi et la religion

La résolution du conflit et le rétablissement de la paix dans le royaume de Sicile passent
par la soumission de Léonte au jugement de l'oracle. L’acceptation par Léonte de la
décision de l'oracle a été interprétée comme une maniere pour Shakespeare de montrer
que le monarque a finalement cédé sa place de juge, et aurait continué d’occuper
uniquement une place de souverain de la cité, désormais soumis a la loi et au pouvoir
judiciaire*?!, symbolisant ainsi un « nouvel équilibre qui serait tout au moins une

séparation des pouvoirs »*22,

420 V. Lee Strain, op.cit., p. 570: “By challenging the oracle’s authority, Leontes upends what is presented

in the play as established legal procedure’.

421 V. Lee Strain, op.cit.,, p.573: “In an effective accommodation of common-law and royal ideologies,
Leontes’s abrupt shift in focus to religious practices both egject the King from the judge’s seat and redeems
his character in accord with James I’'s own political theology’.

422 \/, Lee Strain, op.cit., p. 569 : "Contraint de résoudre le conflit sur la scene, Shakespeare évoque des
aspects des idéologies de Jacques 1er et de Coke qui sont reflétées dans l'orchestration d’un nouvel
equilibre qui serait tout au moins une séparation des pouvoirs. » (« Obliged to resolve the onstage conflict,
however, Shakespeare activates complimentary aspects of James’s and Coke’s ideologies that are
reflected in the orchestration of a new balance—at the very least a separation—of powers at the end of the
scene”).

221



La séparation des pouvoirs entre le monarque et I'oracle signifie pratiquement que le
monarque s’est soumis a l'autorité de la loi et du systéme judiciaire, que l'autorité
judiciaire serait supérieure a l'autorité du monarque et qu’en cas de divergence entre les
décisions rendues par les deux autorités, le monarque doit se plier a la décision rendue
par les juges. Si, comme nous le rappelle V. Lee Strain, le tyran cesse d’étre qualifié
comme tel lorsqu’il se soumet a l0i*?3, c’est au moment ou Léonte se rend compte de son
erreur fatale qui a 6té la vie a son fils (« C’est la colere d’Apollon ! Les cieux eux-mémes
/ Frappent mon injustice », CH, 3.2.144-5)44, que l'intrigue bascule, Léonte reconnait son
erreur, s’aligne a la décision de 'oracle se soumettant ainsi a la loi, et cesse par la-méme
de se comporter comme un tyran déraisonnable. L’acheminement de la piéce d’une
tragédie vers une comédie ou une romance est donc déclenché par une prise de
conscience du monarque de son erreur et de sa décision de se plier au jugement rendu
par l'oracle. Mais si la soumission du monarque a la loi le libére de l'accusation de
tyrannie, elle ne constitue néanmoins pas I'unique élément qui accompagne le monarque

dans sa transformation vers un bon prince a la fin de la piece.

Des qu’il prend conscience de ses actes, Léonte croit que le rétablissement de ce qui a
été perdu peut se faire dans la méme rapidité avec laquelle la paix et la stabilité du
royaume ont été profondément ébranlés par ses actes. Il croit que la réconciliation avec
Polixéne ne tardera pas a se faire, qu’il courtisera de nouveau sa femme et qu’il rappellera
Camillo qui reviendra de sit6t a Sicile*?. Léonte ne tarde cependant pas a percevoir les
ravages de ce qu’il a fait, la reine ayant entre temps perdu la vie suite a la nouvelle de la
mort de son fils qui lui est insupportable, et il décide de s’infliger lui-méme sa propre
punition et de se repentir. L’acte de repentir de Léonte est essentiel dans I’évolution de
la piéce et de son personnage, et il est donc important de se demander si C’est la
soumission a la loi par le monarque (donc la séparation entre le pouvoir royal et le pouvoir

judiciaire) qui permet de résoudre l'intrigue, ou si c’est la piété du monarque qui constitue

423 op.cit., p. 572-4.
424 Texte original en anglais: “Apollo’s angry, and the heavens themselves / Do strike at my injustice.”
425 CH 3.2.151-168.

222



la condition essentielle a la bonne gouvernance dans un régime monarchique. Les

éléments importants qui permettent d’élucider la question sont les suivants :

Le premier élément qu’il faut rappeler se caractérise par le fait que Léonte se soit
volontairement plié au jugement de I'oracle suite a la mort de son fils. Si Léonte
s’est lui-méme plié a la loi, la condition de la soumission du monarque a la loi
comme condition d’'une bonne gouvernance perd nécessairement un peu de son
importance. La loi n’aurait pu s’imposer au monarque sans que ce dernier ait pris
la décision de la respecter ; qu’en est-il de I’hypothése ou Léonte ne se serait pas
plié a la décision de l'oracle, et aurait, malgré la mort soudaine de son fils, décidé
de faire application de son propre jugement, sans aucun égard a la teneur du
jugement de l'oracle. C’est d’ailleurs la premiere réaction de Léonte, et sans la
souffrance que la mort de son fils lui cause, on n’aurait probablement pas assisté
a un retournement de la situation. Le monarque aurait simplement fait prévaloir sa
décision et le duel entre le juge (ou l'oracle) et le monarque n’aurait tout
simplement pas eu lieu. La valeur attribuée a la soumission du monarque a la loi
dans Le Conte d’Hiver ne peut donc négliger un élément qui n’est pas insignifiant,
celui de la marge de manceuvre donnée par Shakespeare a Léonte d’accepter ou

non de se plier a la décision de l'oracle.

Le deuxieme élément a retenir se caractérise par la sanction que Léonte s’est lui-
méme infligé. Lorsque l'oracle évoque dans son jugement que Hermione et
Polixéne sont innocents et que Léonte est un « tyran jaloux », aucune peine n’est
prononcée a I’égard de Léonte. Si le jugement de l'oracle fait office de loi dans la
piece, il est intéressant de noter que cette loi est néanmoins dénuée de toute
sanction, ce qui pose la question de son efficacité et de sa force obligatoire.

C’est Léonte qui « s’auto-pénalise » en s’infligeant une peine imprégnée d’un
aspect religieux (CH 3.3.228-239), il décide de se repentir pendant de longues
années, et le retour a la vie d’Hermione a la fin de la piéce est I'aboutissement de

toutes ces années durant lesquelles Léonte (accompagné de Paulina) se réfugie

223



dans la foi et la piété. C’est donc encore une fois une décision prise par le
monarque de s’infliger lui-méme une sanction qui confere au jugement rendu par

I'oracle une portée et une force obligatoire.

En conclusion, il est possible d’affirmer que le jugement de I'oracle qui fait office
de la loi dans la piece, aurait probablement eu une portée bien plus limitée si le
monarque n’avait pas délibérément choisi de s’y conformer et d’attribuer une

sanction aux actes qu’il a commis et que I'oracle a condamnés.

Avec cette portée limitée du jugement de l'oracle, la question se pose de savoir si c’est
ce jugement — donc la loi et son application forcée — qui aurait servi de garde-fou a la
colére et aux accusations injustes du prince, ou si c’est la sanction que Léonte s’est lui-
méme infligée, a savoir I'acte de repentir, et donc la piété du prince, qui constitue la
condition de I’évolution du cours des évenements vers une reconstitution de la paix et de
'ordre dans le royaume de Sicile. En d’autres termes, dans Le Conte d’Hiver
Shakespeare serait-il en train de poser I'hypothése que la piété du Prince serait la
condition principale de la justice dans un régime monarchique ? Léonte ne représenterait
pas exactement un tyran « reconverti » vers un bon roi, mais un tyran pieux qui aurait
craint le jugement de Dieu, ce qui suppose selon une telle lecture de la piéce que tout
dépend ultimement de la piété du prince, plutdét que de sa capacité a appliquer la loi de

maniére juste et équitable.

Il est important de noter qu’il est en effet davantage question de piété dans cette piece
que de miséricorde, d’équité ou de pardon comme dans les pieces précédentes (Le
Marchand de Venise et Mesure pour Mesure). Le Conte d’Hiver a été écrite apres Le
Marchand de Venise et Mesure pour Mesure, lesquelles posent la question de la
nécessité de tempérer I'application de la loi par la miséricorde ou I’équité dans un régime
républicain, et par le pardon dans un régime monarchique. Avec Le Conte d’Hiver, on

aurait pu se poser la question de savoir si Shakespeare aurait changé de point de vue en

224



affirmant que la résolution efficace d’une situation conflictuelle dépend ultimement de la

piété du prince.

Cette question est d’autant plus justifiable au regard de I'opinion adoptée a I'époque par
Jacques 1¢. En citant Constance Jordan, V. Lee Strain rappelle que pour Jacques 1¢',
« [efficacité de la regle de droit ne pouvait étre garantie que par la piété du
monarque »*?%, et « seul Dieu serait capable de juger un roi [et que] néanmoins, un bon
roi se soumettrait volontairement a la loi, en bon exemple pour son peuple. »*?7 1| aurait
donc été possible de considérer que Le Conte d’Hiver, piece écrite durant le regne de
Jacques 1¢, exprime l'opinion du roi, a savoir que la vérité du droit dépend ultimement
de la piété du prince plutét que de sa faculté a savoir trouver I'équilibre entre le glaive et

la balance, entre la justice et ce qui devrait la tempérer, le pardon ou la miséricorde.

Le probléme avec une telle lecture du Conte d’Hiver est qu’elle néglige la maniére tout a
fait irrationnelle avec laquelle Léonte a agi, surtout si on le compare au duc (ou méme a
Angelo) dans Mesure pour Mesure. Rappelons que Léonte a émis des accusations
graves d’adultére et de haute trahison contre Hermione et Polixéne sans aucune preuve
a l'appui et il est d’ailleurs possible de dire que la concision et 'absence de motivation de
la décision de l'oracle (laquelle a rejeté ces accusations), font écho d’'une certaine
maniére a I'absence de fondement des accusations de Léonte. Le jugement de I'oracle
est similaire au jugement d’un juge qui ne trouve aucun élément a I'appui des accusations
formulées par le demandeur. Le juge se trouve obligé de rejeter ces demandes, sans qu'il
y ait dans son jugement une élaboration détaillée sur les faits de l'affaire ni sur les

principes de droit qui s’y appliquent.

Il'y a donc un paralléle entre la rapidité avec laquelle Léonte accuse Hermione et celle

avec laquelle I'oracle émet son jugement succinct rejetant les demandes de Léonte : ce

426 \/, Lee Strain, op.cit., p. 573: “As Constance Jordan reminds us in her discussion of The True Law of
Free Monarchies, in James’s schema, [p]roper rule was guaranteed by [the King’s] piety.”

427V, Lee Strain, op.cit., p.573: “James repeatedly asserted that only God could judge a King; nevertheless,
a good King will submit himself to the law as an example to his people.”

225



rythme juridique différe des deux piéces précédentes (Le Marchand de Venise et Mesure
pour Mesure) ou le procés prend une place principale et s’étend sur une bonne partie de
l'intrigue, et cette différence est justement due au fait que dans les deux autres pieces,
les faits allégués se sont effectivement déroulés, et qu’il ne s’agit pas d’allégations

relevant du pur fantasme ou des soupcons du demandeur.

Il est par ailleurs intéressant de noter la similitude dans 'objet des accusations formulées
par Angelo contre Claudio dans Mesure pour Mesure, et par Léonte contre Hermione
dans Le Conte d’Hiver. Pour Angelo, la fornication est un crime qui mérite d’étre
ressuscité pour que I'ordre soit rétabli dans la cité de Vienne, comme si l'autorité du prince
ne pouvait s’installer qu’en contrélant et sanctionnant par la peine la plus sévere, ce qu'l
y a de plus incontrélable, le désir humain. Pour Léonte, la seule suspicion de I'adultere
de sa femme justifie qu’il mette en péril tout le royaume de Sicile, et qu’il sanctionne de
la peine la plus sévéere tous ceux qui ne s’alignent pas sur son jugement. C’est dans les
deux pieces un acte que le prince associe a un acte de « débauche » qui déclenche
l'intrigue, le prince ne percevant pas la possibilité de gouverner la cité et asseoir son

autorité sans sanctionner un tel acte de la peine la plus lourde.

Il est néanmoins difficile de percevoir une similitude entre les deux pieces qui aille au-
dela de la « débauche » de I'acte qui déclenche l'intrigue, car en réalité les faits différent
profondément, Claudio dans Mesure pour Mesure a manifestement commis I'acte interdit
par la loi ressuscitée par Angelo, alors que Hermione dans Le Conte d’Hiver n’est pas
coupable de l'acte d’adultére qui lui est imputé. Angelo dans Mesure pour Mesure n’a pas
agi avec une folie déraisonnable, mais avec une sévérité excessive, il accuse et
condamne Claudio a mort en dehors de tout procés. Il est possible de justifier cette
rapidité du jugement par le fait que Claudio a commis un flagrant délit, il lui était d’ailleurs
impossible de se défendre en niant les faits, et Juliette, sa fiancée avec qui il a commis

I'acte de fornication, est enceinte et sa grossesse est rendue publique a partir du moment

226



ou Claudio est arrété*?®, Ce n’est pas le cas d’Hermione qui n’a commis aucun délit, et le
procés que Léonte lui a intenté ne sert en réalité que de prétexte pour atténuer les
accusations de tyrannie qui sont formulées contre lui par le reste des protagonistes de la

piece.

Par ailleurs, s’il est vrai qu’il s’agit de désir non réprimé que le prince sanctionne dans les
deux pieces, dans Le Conte d’Hiver la situation est bien plus grave puisque I'accusation
d’adultére est accompagnée d’une accusation de haute trahison, Léonte croyant que
I'acte d’adultére qu’il impute a Hermione et Polixéne est accompagné d’une préméditation
de lui 6ter la vie*?9, Le point de départ des deux intrigues est donc dans I'apparence
comparable mais en réalité profondément différent, Angelo — et plus tard le duc — se
basent sur des faits réellement commis alors que Léonte ne se base sur aucun fait réel

pour émettre ses accusations et son jugement.

Ce point de départ des évenements est important a relever si I'on veut effectuer une
comparaison entre Mesure pour Mesure et Le Conte d’Hiver pour déterminer si en effet,
le point de vue de Shakespeare a réellement évolué mettant la piété au centre d’une
bonne gouvernance dans un régime monarchique. Ce dont il est essentiellement question
dans Mesure pour Mesure c’est I'exercice par le prince de sa faculté de pardonner un
crime s’il juge que la sanction prévue par la loi est trop sévére, surtout lorsque cette loi
est désuete. Angelo refuse de faire usage de cette faculté, mais le duc Vincentio y a
recours a la fin de la piece et tempeére la sévérité de la sanction, sauvant ainsi la vie de
'accusé. L'usage de la faculté de pardonner suppose donc que le crime ait été commis,
et que I’élément matériel ait eu lieu. Aucun protagoniste dans Mesure pour Mesure, dont
Isabelle qui prend la défense de son frere, ne nie que Claudio est coupable de fornication.
Cet élément est essentiellement différent dans Le Conte d’Hiver, ou tous les

protagonistes, a part le prince, nient les faits imputés a Hermione, ces faits étant le fruit

428 MM 2.3.10-1: Provost (to the Duke):”(...) Look, here comes one, a gentlewoman of mine, / Who, falling
in the flaws of her own youth, / Hath blistered her report. She is with child, / And he that got it, sentenced —
a young man / More fit to do another such offence / Than die for this.”

429 CH 3.2.11-9.

227



de limagination de Léonte. Il n'aurait donc pas pu s’agir de « pardon » dans Le Conte
d’Hiver, puisque la condition du pardon, a savoir que les faits se soient effectivement

déroulés, n’est pas satisfaite.

En d’autres termes, on ne pouvait s’attendre de Léonte a ce qu’il fasse usage de sa
faculté de pardonner Hermione, ce n’est pas a mon sens la raison pour laquelle il échoue,
en comparaison notamment avec le duc Vincentio, a garantir une bonne gouvernance de
la cité, laquelle passe nécessairement par une résolution satisfaisante des litiges. Les
actes qu’il impute a Polixéne et Hermione sont le pur fruit de son imagination, une
situation pareille ne peut étre résolue par la nécessité de tempérer la loi, le coeur du
probléme n’étant pas la sévérité excessive de la loi et de la sanction qu’elle prévoit mais

le fait que les faits allégués n’ont tout simplement pas eu lieu.

Il semble donc que l'acces de folie de Léonte ne pouvait étre corrigé qu’a travers le
repentir et la piété. Le recours a la religion semble désormais étre la seule issue pour
parer aux agissements déraisonnables de Léonte, et ce recours fait en quelque sorte
écho au fait que le prince a agi de maniére parfaitement irrationnelle, en s’affranchissant
de toute logique légale. Il était peu envisageable dans cette absence totale de logique
Iégale, qu’une notion juridique, comme la justice et ses tempéraments, puisse venir en
aide au prince ou aux accusés pour aboutir a une résolution du procés. La piété aurait
peut-étre été le seul moyen qui permette de passer de la tragédie au début de la piece,

a la comédie et a la romance a la fin de la piéce.

Il est donc difficile d’affirmer, si on compare notamment Le Conte d’Hiver a Mesure pour
Mesure, que c’est la piété du prince a elle seule qui résout l'intrigue dans Le Conte
d’Hiver, et que Shakespeare se serait aligné a I'opinion précitée de Jacques 1€, selon
qui la condition de lefficacité de la régle de droit serait la piété du monarque. Ce que
Shakespeare affirme davantage c’est que le monarque ne peut gouverner et étre un bon
juge que s’il respecte les régles élémentaires du bon sens, lesquelles requierent que les

soupcons d’un roi ne peuvent suffire — malgré l'autorité de celui dont ils émanent — a

228



constituer des faits, et qu’aucune loi ni aucun principe de droit ne sont a méme de corriger

un comportement déraisonnable du monarque.

Les conséquences d’un tel acte ne se résument pas simplement, comme dans Mesure
pour Mesure, a une situation d’injustice, ou I'ordre de la cité n’est pas fondamentalement
ébranlé mais ou les parties au proces se retrouvent face a une solution insatisfaisante de
leur conflit. Le Conte d’Hiver illustre la fougue d’'un monarque qui se livre a ses soupgons
sans aucune preuve a I'appui, et un tel comportement met en péril tout son royaume et
sa famille. La reine ainsi que les héritiers au tréne, disparaissent, Mamillius décede et
Perdita est abandonnée, c’est I'existence et la continuité du royaume de Sicile qui sont
mises en danger si le prince ne respecte pas les regles élémentaires du droit et de la
logique légale. Léonte choisit la piété suite a la souffrance liée a la mort de son fils, et
cette piété est la seule issue possible pour contrer les comportements déraisonnables du
prince, mais il est difficile d’extrapoler cette affirmation et de dire que la piéce pose
I’hypothése que la piété du prince est le seul élément capable de résoudre une situation

litigieuse et de rétablir la paix dans un régime monarchique.

L’acte de repentir de Léonte a par ailleurs été accompagné par Paulina, personnage
principal qui redonne vie a Hermione a la fin de la piece. Paulina, Hermione et Perdita
sont les trois figures féminines de la piéce et toutes les trois jouent un réle important, qui
leur vaut d’ailleurs des accusations de sorcellerie et d’hérésie. La notion de l'influence de
la religion sur le regne du monarque n’apparait donc pas uniquement a travers l'acte de
repentir de Léonte, mais aussi a travers les accusations de sacrilége formulées contre

les figures féminines influentes de la piéce.

Pour certains analystes, la transformation de Léonte grace a 'acte de repentir serait une
maniere pour Shakespeare de qualifier l'influence de la religion chrétienne comme étant
positive, qu’elle aurait « apporté un approfondissement de la vie des femmes ainsi qu’une

nouvelle sensibilité des hommes a leur endroit » et que cette religion aurait « révélé des

229



possibilités de I'dme humaine qui sont dignes de contemplation par les philosophes et

d’imitation par les poétes. »*30

Cependant, cette influence de la religion n’apparait pas de maniére aussi positive dans
le rapport entre le monarque et les femmes qui s’opposent a ses décisions, Paulina étant
la plus importante de ces figures féminines. Pour Léonte, offenser le roi c’est rejeter
'ordre politique voulu par Dieu, il s’agit donc d’un comportement déviant, qu’il faut
sanctionner. Ces accusations contre les femmes dans la piéce interviennent sur un fond
de lutte croissante contre la sorcellerie, et il est important de comprendre dans une
deuxieme partie le contexte dans lequel ces accusations sont intervenues ainsi que leur

influence sur le déroulement des événements dans Le Conte d’Hiver.

Deuxiéme Partie : Les femmes dans Le Conte d’Hiver

1) Paulina, Hermione et Perdita face a I'injustice du monarque

Paulina, personnage principal de la piece, joue un rble important dans la prise de
conscience par Léonte de son erreur et dans sa décision de se repentir, et c’est elle qui
redonne vie a Hermione a la fin de la piece. Virginia Lee Strain, rappelant certaines
critiques de la piece, qualifie Paulina a juste titre de « guide spirituel de Léonte » et la
compare a une figure oraculaire s’apparentant a une représentation d’Apollo sur terre,

jouissant d’une fonction a la fois « légale et spirituelle » 431 :

« Alors que l'oracle d’Apollon fait une apparition mineure sous forme de prononciation de

son jugement lors de la scene du proces, sa présence judiciaire est néanmoins palpable

430 A Bloom, L'amour et I'amitié, op.cit., p. 462.

431 op.cit. p.558: “While Apollo’s oracle makes a minor appearance in the form of its pronouncement that is
revealed during the trial scene, its judicial presence is nevertheless extended throughout the play via its
avatars, Paulina and Camillo. A number of critics have identified Paulina as “Apollo’s representative.”
Through her role at the end of the trial and her orchestration of the final scene in which Hermione’s statue
is awakened, she becomes ‘the spiritual guide for Leontes, eventually leading to his new health and that of
the body politic. Her function as Apollo’s representative, however, is legal as well as spiritual’. ”

230



fout au long de la piece a travers ses avatars, Paulina et Camillo. Un bon nombre de
critiques ont identifié Paulina comme étant ‘la représentante d’Apollo’. A travers son réle
a la fin du proces et son orchestration de la scéne finale dans laquelle la statue
d’Hermione s’éveille, elle devient ‘le guide spirituel de Léonte, menant éventuellement a
sa renaissance et a celle du corps politique’. Sa fonction en tant que représentante

d’Apollon, est légale et spirituelle a la fois. »

L’autorité spirituelle et juridique de Paulina ressort non seulement de la derniére scéne
ou elle redonne vie a Hermione, symbolisant la renaissance du royaume de Sicile, mais
également de ses différents discours et prises de position tout au long de la piéce. Paulina
est tout d’abord celle qui rendra visite a Hermione en prison, enfreignant ainsi les
instructions de Léonte qui avait émis I'ordre strict d’interdire a Hermione de recevoir des
visiteurs en prison*32, Une question se pose a ce titre au niveau processuel, celle de
savoir si Léonte était en droit d’interdire toute visite a Hermione aprés Iavoir
emprisonnée. Plus précisément, on se demande si Hermione ne pouvait au moins étre
assistée par un avocat, Paulina emploie d’ailleurs le terme « advocate » au moins une
fois lors de ses visites secretes a Hermione*33, Un accusé n’avait-il donc pas le droit
d’obtenir la visite de son conseiller juridique ? La nature du proces intenté par Léonte
contre Hermione permet d’élucider la question et c’est au moment de l'ouverture de
'audience, lorsque l'officier énonce I'acte d’accusation contre Hermione, que cette nature

est déclarée 434 :

LEONTE. — « Lisez I'accusation.

432 CH 2.2.1-20.

433 Texte original en anglais: "Paulina. — (...) Pray you, Emilia,/Commend my best obedience to the
Queen./If she dares trust me with her little babe/I'll show'’t the King, and undertake to be/Her advocate to
th’ loud’st. We do not know/How he may soften at the sight o’th’ child./The silence offen of pure
innocence/Persuades when speaking fails”. CH, 2.2.32-45.

434 Texte original en anglais: “Leontes. — Read the indictment./Officer (reads). — Hermione, queen to the
worthy Leontes, King of Sicila, thou art here accused and arraigned of high treason in committing adultery
with Polixenes, King of Bohemia, and conspiring with Camillo to take away the life of our sovereign lord the
King, thy royal husband; the pretence whereof being by circumstances partly laid open, thou, Hermione,
contrary to the faith and allegiance of a true subject, didst counsel and aid them for their better safety to fly
away by night.”

231



L’'OFFICIER (il lit). — Hermione, reine du noble Léonte, roi de Sicile, tu es ici accusée et
inculpée de haute trahison pour avoir commis I'adultere avec Polixene, roi de Bohéme, et
avoir conspiré avec Camillo afin d’6ter la vie a notre souverain seigneur le roi, ton royal
époux (...) »

(CH 3.2.11-9)

Il s’agit donc d’un proces de haute trahison, Hermione étant non seulement accusée par
Léonte d’avoir commis un acte d’adultére, mais également d’avoir voulu attenter a la vie
du roi. Comme l'affirment B.J et Mary Sokol, ce procés de haute trahison est désormais
« suspect » car conduit par un juge injuste*3®, la preuve a I'appui des accusations étant
manifestement absente. Les deux auteurs rappellent par ailleurs que le crime de haute
trahison, réprimé par la loi anglaise depuis 1352, constituait le crime pénal le plus
séverement sanctionné. Le fait de comploter ou imaginer la mort du roi — accusation que
Léonte émet contre sa femme et Polixéne — était assimilé a une tentative d’attenter a la
vie du monarque, et faisait partie des actes lourdement punis sous la qualification de

haute trahison 436 :

« La trahison était considérée comme le crime pénal le plus grave. Par conséquent, au
début de I’Angleterre moderne les punitions les plus séveres étaient réservées a ceux qui
étaient inculpés en tant que traitres. Considérée comme un crime depuis I'époque
médiévale, la haute trahison est désormais réprimée par un texte de loi depuis 1352 (25
Edw, lll, st.5 c.2). Ce texte de loi considérait que les actes suivants étaient constitutifs de
haute trahison : comploter ou imaginer la mort du roi, sa femme ou leur fils ainé ; violer la
femme du roi, ou sa fille ainée célibataire, ou I'épouse de son fils ainé ; faire la guerre

contre le roi ou aider ses ennemis a le faire (...) »

435 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 375: “Many treason trials in Shakespeare’s plays are in a degree suspect,
as in the trial of Hermione (conducted with a valid indictment (WT, 3.2.12-20), but an unjust judge).”

43 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.369: “Treason was considered the most serious criminal offence.
Consequently, in early modern England the most terrible punishments were reserved for those found guilty
as traitors. Once a medieval felony, treason was made a statutory offence in 1352 (25 Eaw, I, st.5, ¢c.2).
This act defined high treason as any of the following: plotting or imagining the death of the king, his wife or
eldest son; violating his wife, or his eldest unmarried daughter, or the wife of his eldest son;, making war
against the king or helping his enemies to do so; forgery of the great seal or coinage of the realm; killing
the treasurer, chancellor, or judges in court.”

232



La sanction encourue pour un acte de trahison était trés sévere, allant jusqu'a la mort par
des moyens violents et la saisie des biens du condamné, ainsi que le transfert de sa
propriété au roi*¥’. C’est la peine qu’Hermione aurait pu subir a lissue du proces
que Léonte lui a intenté. Parmi les conséquences importantes résultant de la gravité de
ce crime, B.J et Mary Sokol ont relevé l'interdiction jusqu’en 1696 faite a I'accusé de se
faire assister par un avocat, contrairement a la couronne, qui pouvait désormais

bénéficier de I'assistance d’un conseiller juridique lors du proces 438 ;

« Parce que la trahison était percue comme un crime si odieux, aucun accusé n'était en
droit (...) de se faire assister par un conseiller juridique jusqu’en 1696, a moins qu’'une
régle spéciale de droit s’appliquéat, alors qu’en parallele, et depuis I'époque Tudor, la
couronne pouvait se faire représenter par un procureur général, la différence de traitement

des deux situations était critiquée par les contemporains (...)»

Le Conte d’Hiver datant du début du 17eme siecle, l'interdiction d’avoir recours a un
avocat par I'accusé du crime de haute trahison était probablement applicable au moment
ou la piece a été écrite, ce qui expliquerait I'interdiction faite a Paulina de voir Hermione.
Il faut aussi noter qu’a I'époque de la piece, un grand nombre de textes de loi ont été
édictés en matiere de trahison, et B.J et Mary Sokol affirment que 68 textes auraient été
rédigés et publiés dans ce domaine, ce qui signifie que le proces dans la piéce fait écho
en quelque sorte au contexte juridique de I'époque par rapport aux proces de haute
trahison. B.J et Mary Sokol rappellent par ailleurs que donner des attributs au roi, tel que

« tyran » ou « hérétique », termes utilisés par Paulina contre Léonte, étaient passibles de

437 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.368-9: “In all these cases, a conviction resulted in a terrible death which
was usually to be hanged, drawn and quartered. This meant that the convicted prisoner was hanged by the
neck and cut down alive, his genitals cut off (to show his issue was disinherited), disemboweled, and his
heart cut out. These body parts were burnt at the place of execution. Then the head was cut off, and the
disemboweled corpse was sent to be boiled in prison. All the traitor’s lands and goods were forfeit to the
Kking”.

438 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 370: “Because treason was regarded as so heinous a crime, no accused
was allowed to plead ‘benefit of clergy’ (...) The accused was not allowed the help of legal counsel until
1696 unless some special point of law applied, but from Tudor times the crown would be represented by
prosecution counsel, such as the attorney general or solicitor general, a disparity that was criticized by
contemporaries (...)”

233



la peine de haute trahison. Méme le simple fantasme d’attenter a la vie du roi pouvait étre
interprété comme une haute trahison passible de la sanction la plus sévére, sans
gu’aucune preuve ne soit exigée*¥®. Le soupcon maladif de Léonte ne semble donc pas
étre hors contexte, et refleterait au contraire 'ambiance de paranoia de la couronne de

I’époque.

Hermione quant a elle ne se défend pas du tout durant le proces, et 'on se demande si
c’est uniquement la tristesse qui la fait plier a 'accusation de Léonte, ou s’il y aurait une
raison qui tiendrait a la nature du procés qui est intenté contre elle et que I'on vient
d’évoquer. Hermione affirme que personne ne pourrait témoigner en sa faveur et que ses

propres mots seraient dénués de valeur face aux accusations de Léonte 440 :

HERMIONE. — « Puisque tout ce que jai a dire ne peut étre
Que de nier les faits dont on m’accuse, et que

Tout témoignage en ma faveur ne peut venir

Que de moi-méme, il me servira peu

De dire ‘non coupable’. Et ma sincérité,

Etant jugée mensonge, sera, si je I'exprime,

Recue de méme (...) »

(CH 3.2.19-51)

439 B.J et Mary Sokol, op.cit., v. sous “Treason”, p. 371: “Between 1485 and 1603, sixty-eight treason
statutes were enacted, a remarkably large number (Bellamy, 1979, p 12). These were often a result of
concerns about the succession following a royal marriage, remarriage, or divorce, or about religious
supremacy. For example, an Act of 1534 made treasonable any deeds or written or printer words impugning
the regularity of Henry VIII’s marriage to Anne Boleyn, the first time that words alone were made treasonable
by statute. Soon afterwards the definition of treason was extended to words spoken maliciously against
King Henry VIII, his Queen or royal heir. It was also treason maliciously to call the King either by written or
spoken word, a heretic, a tyrant, a usurper, a schismatic or infidel. Most importantly, the courts extended
the category of imagining the death of the king, made treasonous by statute in 1352, to include using words
and writings against the king. Even if no direct intent was found in the words, an indirect intent could be
implied and used to convict for treason. Examples of words used to form the basis of successful
prosecutions include repeating gossip in the street or commenting in public on the king’s person (...)
Subsequent acts of Edward, Mary and Elizabeth partly retracted these provisions, but also extended similar
ones (...)".

440 Texte original en anglais: “Hermione. — Since what | am to say must be but that / Which contradicts my
accusation, and / The testimony on my part no other / But what comes from myself, it shall scarce boot me
/ To say ‘Not guilty’. Mine integrity / Being counted falsehood shall, as | express it, / Be so received (...)”

234



Il semblerait que la réponse d’Hermione reflete les régles de I'époque régissant les
moyens de preuve dans les proces relatifs a la haute trahison. En effet, B.J et Mary Sokol
affirment que le témoignage sous serment, venant de I'accusé ou de ses témoins, n’était

pas admis comme moyen de preuve recevable dans les procés de haute trahison 441 :

« Les défendeurs et leurs témoins n’avaient pas le droit de présenter une preuve sous
serment (les premiers témoignages sous serment ont été autorisés a partir de 1696), alors
que ce droit était attribué au procureur. Deux témoins du procureur étaient requis, alors
qu’en pratique ceci n’était pas strictement exigé. Le juge avait un réle actif, examinait les

témoins et les défendeurs, et instruisait le jury. »

Hermione ne pouvait donc se défendre seule contre les accusations de haute trahison de
Léonte, c’est Paulina qui prend sa défense, acte courageux qui enfreint non seulement
les instructions de Léonte, mais également les régles de procédure pénale qui semblent
avoir été en vigueur en Angleterre au moment ou la piece a été écrite. La visite de Paulina
a Hermione en prison qui enfreint les ordres de Léonte, lui permet par ailleurs d’apprendre
que cette derniére a donné naissance a une petite fille, Perdita. Paulina, affirmant que
« la tAche revient a une femme »*42, décide de prendre I'enfant pour le montrer a Léonte,
espérant l'attendrir et le persuader de linnocence d’Hermione. Mais Léonte est
intransigeant, il nie la paternité de Perdita, persuadé qu’elle est le fruit du rapport adultérin
entre Hermione et Polixéne, et ordonne a Antigonus, I'’époux de Paulina, de I'abandonner

dans un village lointain.

Contrairement a sa femme, Antigonus manifeste une obéissance totale aux ordres de
Léonte, il accepte de prendre Perdita et de I'abandonner dans un lieu désert, et sera par
la suite dévoré par un ours. B.J et Mary Sokol considerent que le sort qui a été réservé a

Antigonus équivaut a une sanction imaginée par Shakespeare face a ce meurtre présumé

441 B.J et Mary Sokol, op.cit., v. sous “Treason”, p. 371: « Defendants and their witnesses were not allowed
to give sworn evidence (sworn defence witnesses were first allowed from 1696), although the prosecution
could. Two prosecution witnesses were required, although in practice this was not always strictly applied.
The judge took an active role, examining witnesses and the defendant, and instructed the jury’.

442 CH 2.2.35: “The office/Becomes a woman best.”

235



de Perdita, l'infanticide constituant un acte rare et choquant, trés peu répandu a

I’époque ('abandon de Perdita est d’ailleurs assimilé par Hermione au meurtre de sa

fille#43) 444 ;

« Un autre acte qui aurait été aux frontieres de la qualification du ‘meurtre’, était
l'infanticide. L’assassinat des enfants dans Macbeth et Richard Il est équivalent a un
meurtre, mais le massacre de nouveaux nés imaginé dans Macbeth 1.7.54-9 et 4.1.30-1,
et l'abandon de Perdita n’y étaient peut-étre pas assimilables. Antigonus semble avoir été
puni pour avoir abandonné Perdita, alors qu'il laisse de I'argent et une note disant ‘Petite
fleur, / Le sort soit avec toi ! Voici ta couche. Et la ! » (CH 3.3.45) ; La reine Hermione a
qualifié 'abandon de Perdita de ‘meurtre’ : ‘Et ma troisieme joie, / Née sous la pire étoile,
on l'arrache a mon sein, / Le lait de l'innocence dans sa bouche innocente, / Pour étre
assassinée (WT 3.2.97-100). En 1610, ce péché aurait été particulierement choquant
(nous rappelons a ce titre la réplique de Lady Macbeth, ‘décerveler [mon bébé]’ (Macbeth
1.7.58)). Car, méme si les statistiques sont certainement difficiles a confirmer, et un
certain nombre de cas de mortalité infantile auraient pu étre I'ceuvre d’un accident, selon
Laslett, 1983, p 174, le taux d’infanticide en 1610 a Londres était trés réduit, soit un taux
de 3 pour 100,000. »

Antigonus ira méme jusqu'a affirmer, au moment ou il abandonne Perdita, qu’elle serait
selon lui une « batarde », s’alignant ainsi aux accusations infondées d’adultere émises

par Léonte contre Hermione 44% :

443 “(_..) My third comfort, /Starred most unluckily, is from my breast,/The innocent milk in it most innocent
mouth,/Haled out to murder (...)” (CH 3.2.95-8)

444 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 236: “Another deed on the fringe of murder was infanticide, as noted above.
The killing of actual children in Macbeth and Richard Il is murder, but the slaughter of newborn infants
imagined in Macbeth 1.7.54-9 and 4.1.30-1 and the exposure of infant Perdita might not have been seen
in the same light. Antigonous seems punished for exposing Perdita, although he leaves money and a scroll
with her, saying ‘Blossom, speed thee well!” (WT 3.3.45); Queen Hermione has called the ill-treatment of
baby Perdita a ‘murder’: My third comfort, /Starred most unluckily, is from my breast,/The innocent milk in
it most innocent mouth,/Haled out to murder. In 1610 this sinful act may have been especially shocking (in
common with Lady Macbeth'’s resolve to ‘dashed the brains out’ (Macbeth 1.7.58)). For, although statistics
are undoubtedly hard to confirm, and some infant mortality may been non-accidental, according to Laslett,
1983, p 174, the rate of infanticide in 1610 in London was at the vanishingly small level of about 3 per
100,000.”

445 Texte original en anglais: “Antigonus. — (...) Dreams are but toys,/Yet for this once, yea, superstitiously,/I
will be squared by this. | do believe/Hermione hath suffered death, and that/Apollo would — this being indeed

236



ANTIGONUS. — « (...) Je suis persuadé qu’Hermione
A été mise a mort, qu’Apollon a voulu

Que cet enfant — vraiment issu de Polixene —

Fut déposée ici, pour survivre ou mourir,

Dans le pays de son vrai pére (...) »

(CH 3.3.40-5)

La notion de béatardise apparait dans plus d’une piece chez Shakespeare, il s’agit souvent
— comme pour la sorcellerie — d’une accusation portée a I'égard de femmes
désobéissantes face a I'ordre établi, dont le sort est d’étre punies, notamment a travers
I'interdiction de succéder a leurs parents. En effet, comme B.J et Mary Sokol le rappellent,
le batard était I'enfant illégitime, né hors mariage, et selon les régles de la common law,

I’enfant illégitime était frappé d’une interdiction de succéder 446 ;

« Un batard était un enfant illégitime. Selon la loi canonique, les parents étaient
considérés comme ayant péché en ayant congu un enfant hors mariage et devaient étre
punis. Une partie de la punition incombait a I'enfant, car le statut de batardise conférait
certaines incapacités civiles (...) Selon la common law, et a travers une fiction juridique,
un enfant illégitime était considéré filius nullius, c’est-a-dire I'enfant de personne. Au
12eme siecle, Glanvill a écrit que cela signifiait que I'enfant ne jouissait d’aucun droit de
succession, les batards ne pouvant hériter de la propriété immobiliere provenant de I'un
ou l'autre des deux parents. Et les enfants illégitimes n’avaient pas d’héritiers a part les

enfants auxquels ils auraient eux-mémes donné naissance. Aucun autre héritier ne

the issue/ Of King Polixenes — it should here be laid,/Either for life or death, upon the earth/Of its right
father. Blossom, speed thee well!”

446 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 23-4: “A bastard was an illegitimate child. Under canon law the parents had
sinned by conceiving a child outside a marriage and should be punished. Part of the punishment fell on the
child, because the status of bastardy conferred certain civil disabilities (...) At common law, by a legal
fiction, an illegitimate child was filius nullius, the child of no one. In the twelfth century Glanvill wrote that
this meant he or she had no rights of inheritance, so bastards could not inherit real property (land), from
either parent and themselves had no heirs except those born of their body; no collateral heirs could inherit
from them. Apart from these disabilities the common law considered bastard had the same rights at law as
any free person.”

237



pouvait leur succéder. A part ces incapacités, la common law considérait que le batard

avait les mémes droits que toute autre personne libre. »

Perdita pouvait-elle étre considérée au regard de la loi de I'époque comme un enfant
« batard » comme le prétend Antigonus ? La loi canonique et la common law ne
s’accordaient pas sur toutes les questions relatives a la batardise, et un conflit a eu lieu
entre les deux juridictions notamment quant aux conséquences dune telle
qualification*”. Si la succession en matiére immobiliere relevait en principe de la
compétence des tribunaux de common law, le conflit principal entre les deux juridictions
tenait a la différence des critéres retenus pour qualifier un enfant de « batard » lorsqu’un
mariage avait lieu aprés la naissance, ou en cas d’adultére. Léonte accuse Hermione
d’adultére et refuse de reconnaitre la paternité de Perdita, considérant qu’elle serait le
fruit de la relation adultére avec Polixéne. Selon la loi anglaise de I'’époque — et méme si
on pose I'hypothése que les accusations d’adultere émises par Léonte contre sa femme
étaient vérifiées — il n’est pas sir que Perdita aurait été considérée comme un enfant

illégitime car adultérin.

En effet, la loi canonique et la common law posaient des conditions divergentes en la
matiere, la premiére considérait que I'enfant adultérin serait nécessairement illégitime,
alors que la deuxiéme avait préconisé une méthode connue sous le nom de « four seas »
ou « les quatre mers ». Selon cette méthode, si le pére était présent ou du moins aurait

pu étre présent au moment de la conception de I'enfant, cela suffisait pour rejeter

447 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 24: “Treatment of the illegitimate child led to a conflict between Church and
common law courts. Disputes about the validity of a marriage, and the punishment of marital and sexual
offences were heard in the Church courts, but any disputed inheritance of real property was determined by
the common law courts. So, in theory, questions of bastardy were referred to the Church courts for a
bishop’s certificate of legitimacy in much the same was as questions about the validity of a marriage (...) If
the bishop’s decision on legitimacy resulted in disputed claims to the inheritance of real property, these
claims had to be heard in the king’s common law courts. The problem was that the common law and canon
law applied different rules to determine illegitimate status, which could have substantial effect on the
outcome of arguments about the inheritance of real property. The main cause of dispute between Church
and common law courts concerned the particular circumstance known as ‘special bastardy’. Here a child
was born and the parents married subsequently. Under canon law a subsequent marriage legitimized a
child, but the common law did not accept this, holding such a child still illegitimate and therefore incapable
in inheriting real property (...)”

238



'accusation d’illégitimité de I'enfant. Cette regle est demeurée en vigueur jusqu’en 1732,
bien apres la rédaction du Conte d’Hiver, ce qui signifie que selon la loi de I'époque, il
n'est pas sdr que Perdita, méme si elle était issue d’'une relation adultére tel que le
prétend Léonte, aurait été considérée comme un enfant illégitime ou « batard » avec les

conséquences qui en découlent 448 :

« La loi canonique a qualifié de bétards les enfants nés d’une relation adultere, alors que
la common law posait une forte présomption allant a I'encontre de la qualification
d’illégitime a un enfant né d’une femme mariée. Selon la common law, par exemple, si un
mari était en France au moment ou la conception aurait dd avoir lieu, I'enfant était
consideére legitime (le mari ayant pu naviguer et rentrer chez lui durant la nuit (...)). Cette
interprétation a ensuite évolué vers le test des ‘quatre mers’, selon lequel I'enfant serait
considéreé légitime, tant que le mari n’était pas impotent, et qu'il se trouvait au royaume a
n’importe quel moment durant la grossesse (...) Ce test a été utilisé jusqu’en 1732, puis

abandonné car ‘absolument insensé’ (...) »

Perdita est donc injustement reléguée au rang de batarde, abandonnée a son sort et
déshéritée des biens du royaume**9. Malgré cette dégradation de son statut, Perdita
parvient a séduire et épouser un prince, Florizel, fils de Polixéne, tournure inattendue,

surtout a comparer avec la situation des personnes reléguées au rang de la batardise de

448 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 25: “Canon law bastardized children born from an adulterous relationship,
but the common law had a strong presumption against a finding of illegitimacy for a child born to a married
woman. In common law, for example, if a husband was in France at the time when conception might have
taken place then the child was held to be legitimate (the husband could have sailed home at night —
Helmholz, 1969, p 370). This evolved into the ‘four seas’ test which held that as long as the husband was
not impotent and he was in the kingdom at any time at all during the pregnancy then the child was legitimate
(see Keeton, 1930, pp 1-7). The rule was quaintly expressed in a case reported in a Year Book in 1406 as
‘Whosoever bullet my cow, the calf is mine’ (keeton, 1930, p 7; Helmholz, 1969, p 370). The four seas test
was used until 1732 and then abandoned ‘on account of its absoluted nonsense’ (quoted ibid)”.

449 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 29-30: “There are hints in WT that Perdita’s alleged bastardy might make
her more than usually available as a prince’s concubine. This is expressed crudely in the source, Greene’s
Pandosto, but only insinuated in WT. Baby Perdita’s beauty causes even a country Shepherd to suppose
her birth to have been due to an illicit court-intrigue: ‘Though | am not bookish, yet | can read ‘waiting-
gentlewoman’ in the scape’ (WT 3.3.70-1). Her bastardy is accepted by Antigonus (3.3.42-5), and note is
taken of the likelihood she has had higher origins than her station by Polixenes (4.4.156-9) and Camillo
(4.4.578-9)".

239



’époque. Cet avantage tiendrait a sa beauté, mais également a I'’éloquence et a

I'intelligence de Perdita, reconnues par Camillo et méme Polixéne :

POLIXENE (a Camillo). — « C’est bien la plus jolie roturiere qui ait
Jamais couru sur I'herbe. Ses gestes, son aspect,

Tout fait sentir je ne sais quoi de plus grand qu’elle,

Trop noble pour ce lieu. »4%°

(CH 4.4.156-9)

CAMILLO. — « Je ne puis regretter

Qu’on ne l'ait pas instruite, car elle peut en apprendre
A la plupart des maitres. »451

(CH 4.4.559-561)

Il est intéressant de noter a ce titre qu’interdire aux héritiers masculins accusés de
batardise de succéder a leurs parents constituait une tache bien plus difficile a réaliser
que celle d’interdire I’héritage aux femmes. B.J et Mary Sokol rappellent que dans la
majorité des pieces de Shakespeare, ce sont les femmes récalcitrantes a I'autorité
parentale qui sont frappées de cette sanction, et qu’a part Le Roi Lear, les pieces de
Shakespeare ne contiennent pas en général de situation ou c’est un fils qui est menacé

d’étre privé de la succession de ses parents 452 :

450 Texte original en anglais: Polixenes (fo Camillo). — “This is the prettiest low-born lass that ever/Ran on
the greensward. Nothing she does or seems/But smacks of something greater than herself,/Too noble for
this place.”

451 Texte original en anglais: “I cannot say ‘tis pity/She lacks instructions, for she seems a mistress/To
most that teach.”

452 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 78-9: “Aside from royalty, several heirs presumptive are disinherited in
Shakespeare plays; most are recalcitrant daughters. Thus the old Athenian father angry that Timon of
Athen’s mere servant is courting his only child threatens to disinherit her (...) Old Capulet would also impose
his marriage choice on Juliet, or else he will disinherit her (...) For similar reasons, old Egeus in a
Midsummer’s Night Dream 1.1.44 threatens to kill his daughter and sole heir, an extreme form of
disinheritance. The Duke of Milan in The Two Gentlemen of Verona” 3.1.68-79 pretends to threaten his
female heir presumptive similarly, saying he will take a new wife, and thereby may get a son (...) Unless a
father chose to make an inter vivos gift of all he possessed (and even then in many cases as alienation of
land was not always possible), in England before the 1540 statute of wills disinheritance of a male heir was
not easily achieved. Gloucester does attempt to disinherit Edgar (...), but a father’s deathbed will
disinheriting a male heir is declared invalid by Kind John (...) Disinheritance unless she obey the rule of the

240



« A part la royauté, plusieurs héritiers présumés sont déshérités dans les pieces de
Shakespeare ; la plupart sont des filles récalcitrantes qui s'opposent a la décision des
parents. Le vieux pére Athénien, en colere avec le servant de Timon d’Atheénes qui séduit
sa fille unique, menace de la déshériter (...) Le vieux Capulet imposerait son choix de
mariage a Juliette, sinon elle serait déshéritée (...) Pour des raisons similaires, le vieux
Egeus dans Le songe d’une nuit d’été 1.1.44 menace de tuer sa fille et sa seule héritiere,
ce qui constitue une forme extréme de déshéritement. Le duc de Milan dans Les deux
gentilshommes de Vérone 3.1.68-79 prétend menacer son héritiere présumée, en
affirmant qu’il épouserait une nouvelle femme et pourrait donc avoir un fils héritier (...) A
moins qu’un pere choisisse de faire une donation ente vivants de tout ce qu’il possede
(-..), en Angleterre avant la loi de 1540, déshériter un héritier homme n’était pas facilement
réalisé. Gloucester tente de déshériter Edgar (...), mais le testament rédigé sur lit de mort
dun pere déshéritant un hériter homme est déclaré invalide par le Roi John {(...)
L’incapacité de succéder, a moins qu’elle obéisse a la loi du test des cassettes, est
également menacée du moins dans l'apparence par les conditions posées dans le

testament de Portia, lesquelles sont probablement illégales selon la loi anglaise (...) »

Dans Le Conte d’Hiver, Florizel est menacé par son pére, le roi Polixéne, d’étre déshérité

s’il épousait Perdita sans son consentement. Il s’agit donc d’'une des rares pieces de

Shakespeare ou la menace de linterdiction de succéder est formulée par l'autorité

parentale contre un héritier masculin, pour le dissuader d’épouser la femme qu’il aime*3 :

POLIXENE (A Florizel). — « Toi, jeune sot,

Si j'apprenais jamais que tu soupires encore

De ne plus voir cette amusette, ce que jentends
Que tu ne fasses plus, nous te déshéritons,

Tu n’es plus notre sang, non plus notre parent,

casket test is also seemingly threatened by the peculiar conditions of Portia’s father’s will, which are
probably invalid (or would be in English law (...))”

453 Texte original en anglais: “Polixenes (To Florizel). — For thee, fond boy,/If | may ever know thou dost but
sigh/That thou no more shall see this knack, as never/l mean thou shalt, we’'ll bar thee from succession,/Not
hold thee of our blood, no, not our kin,/Farre than Deucalion off. Mark thou my words./Follow us to the

241



Méme au-dela de Deucalion. Prends-en bonne note !
Et suis-nous a la cour. »
(CH 4.4.405-410)

Florizel, fort de 'amour de Perdita, accepte le sort que lui réserve son pére ainsi que le
prix a payer pour son union avec celle qu’il aime, ce qui annonce d’une certaine maniere

I’évolution de la piéce vers la vie et 'amour 454 :

FLORIZEL. — « (...) Mon pere rayez-moi de votre succession,
J’hérite de mon amour ! »
(CH 4.4.458-9)

Perdita fait donc partie de ces femmes injustement dénigrées et déshéritées par leur péere
que I'on retrouve dans certaines des pieces de Shakespeare comme par exemple dans
Timon d’Athénes, Romeo et Juliette, Le songe dune nuit d’été et Les deux
gentilshommes de Vérone. Dans Le Conte d’Hiver, Perdita, comme Paulina, tient une
place particulierement importante dans le déroulement des événements en faveur d’'un
rétablissement de l'ordre a Sicile. L’attitude et les discours d’'une bonne partie des
personnages masculins sont, en revanche, peu louables, Antigonus par exemple, non
seulement accepte la qualification de batardise de Perdita que Léonte lui attribue, mais
en plus, il va jusqu'a menacer ses propres filles de leur faire payer le prix si jamais il

apprend qu’elles auraient, comme Hermione, commis le crime d’adultére 4% :

ANTIGONUS (a Léonte). — C’est pour vous, non pour nous-mémes, que nous parlons.
Vous étes abusé, et par quelque intrigant
Qui en sera damné. Le scélérat, si je savais son nom —

Il connaitrait I'enfer ! Si la reine a failli

454 Texte original en anglais: “Florizel . — (...) From my succession wipe, father! I/Am heir to my affection.”
455 Texte original en anglais: “Antigonus (to Leontes). — It is for you we speak, not for ourselves./You are
abused, and by some putter-on/That will be damned for’t. Would | knew the villain —/I would land-damn him.
Be she honoured-flawed —/I have three daughters; the eldest is eleven;/The second and the third nine and
some five;/If this prove true, they’ll pay for’t. By mine honour,/I'll geld ‘em all. Fourteen they shall not see,/To
bring false generations. They are co-heirs,/And | had rather glib myself than they/Should not produce fair
issue.”

242



A I'honneur — jai trois filles : la premiére a onze ans,
La deuxieme neuf, et la troisieme a peu pres cing.

Si c’est prouve, elles paieront. Sur mon honneur,

Je les chétrerai toutes. Avant leur quatorze ans,
Pour ne pas faire de batards. Elles sont cohéritieres ;
Si elles ne devaient pas faire d’enfants légitimes,
J'aimerais mieux me chatrer. »

(CH 2.1.142-152)

Contrairement a son époux, Paulina s’oppose violemment a I'injustice de Léonte a I’égard
de sa fille Perdita, affronte Léonte et ses servants et révele son autorité et son refus de
se soumettre aux ordres injustes du monarque, au point ou Léonte s’insurge contre son
époux, Antigonus, « What, canst not rule her ? », « Vous étes incapable de la
dompter ? »%%6 et dans sa réponse, Paulina n’hésite pas a se montrer désobéissante

face a l'injustice du prince 457 :

« En toute chose honnéte j'obéis. Mais ici,

A moins qu’il n’utilise le méme moyen que vous —

Et me mette en prison pour un acte d’honneur — croyez-moi,
Je n'obéirai pas. »

(CH 2.3.47-50)

Consciente de la gravité des actes commis par Léonte, Paulina ne craint pas la
désobéissance et I'insoumission aux hommes les plus puissants de la Cour. Ses propos

et répliques sont parmi les plus mémorables de la piéce %8, son seul et unique but étant

456 CH 2.2.47. La traduction frangaise dans I’édition Bouquins traduit le mot « rule » par « obéis ». Il m’a
cependant semble que « rule » sous-entend un terme plus évocateur que I'obéissance et jai donc opté
pour une traduction libre de cette réplique.

457 Texte original en anglais: “Paulina. — From all dishonesty he can. In this,/Unless he take the course that
you have done —/Commit me for committing honour — trust it,/He shall not rule me.”

458 Texte original en anglais: “Leontes (to Lords). — Force her hence./Paulina. — Let him that makes but
trifles of his eyes/First hand me. On mine own accord, I'll off./But first I'll do my errand. The good Queen —
/For she is good — hath brought you forth a daughter —/Here ‘tis — commends it to your blessing.”

243



de tenter de persuader Léonte de rétracter sa décision a I'encontre d’Hermione et de

prendre conscience de son erreur et de la gravité des conséquences qui en découleront.

Les femmes tiennent donc le réle principal dans Le Conte d’Hiver, leur autorité et la
justesse de leur jugement sont mises en relief a travers leur désobéissance et leur
obstination a se rebeller contre les décisions injustes et les comportements des hommes
représentant des figures de pouvoir. Cette force et cette autorité sont néanmoins percues
et assimilées par les hommes détenant le pouvoir a un concept qui était a I'époque
répandu en Europe, celui de la sorcellerie. Léonte est incapable de répondre aux
critigues de Paulina, qui déclenchent chez lui une réaction de peur et de crainte*9, il

souhaite par tous les moyens éloigner cette « sorciére »40 et la réduire au silence.

Le terme « sorciere » apparait pour la premiére fois a I'acte 2, Léonte accusant Paulina
d’étre une « mankind witch »461, qui veut dire littéralement « sorciere virile »*%2, lorsqu’elle
lui montre Perdita pour la premiére fois, dans une tentative vaine de I'attendrir. Dans la
méme réplique, Léonte qualifie Paulina d’ « entremetteuse », la puissance et I'autorité

d’une femme équivalant donc pour lui a un acte honteux et répréhensible 463 :

LEONTE. — « Dehors,

[Virile] Sorciere ! Un vrai dragon ! Qu'on la chasse ! A la porte | —
C’est une entremetteuse des plus intrigantes. »

(CH 2.3.68-70)

459 || affirme notamment qu’Antigonus « a peur de sa femme » (« He dreads his wife ». 11.3.81), propos
humiliants pour Antigonus, qui montrent néanmoins I’état d’ame de Léonte.

460 3.2.69.

461 CH 2.3.68-9.

462 Selon I'édition Bouquins, I'adjectif « virile » s’employait pour les Amazones.

463 Texte original en anglais; “Leontes. — Out!//A mankind witch! Hence with her, out o’door —/A most
intelligent bawd.” J’ai mis le mot “virile” entre crochets car I’édition Bouquins, de laquelle jai tiré les
traductions en francais, explique dans la note en bas de page que le mot « mankind » signifie « virile »
sans pour autant mettre le mot dans la réplique. J'ai choisi de I'ajouter, 'usage de ce mot par Léonte
exprimant son indignation face a la puissance de Paulina.

244



L’attitude de révolte et de bon sens de Paulina est retournée contre elle, c’est celle qui
est le plus souvent accusée par le monarque de sorcellerie. Léonte lui répéte a maintes
reprises qu’elle mérite d’étre condamnée au blcher pour hérésie, mais les réponses de

Paulina a ces accusations sont remarquables de puissance et de bon sens 464 :

LEONTES (a Paulina). — « Tu seras brulée vive ! »
PAULINA. — Je m’en moque.

L’hérétique sera qui aura mis le feu,

Pas la brdlée (...) »

(CH 2.3.113-6)

A cbté du duel Léonte et Paulina, c’est Polixene qui accuse Perdita — avant d’apprendre

a la fin de la piece qu’elle est la fille du roi Léonte — d’avoir ensorcelé son fils Florizel : 465

POLIXENES (A Perdita). — « Et toi, gracieux brin
De parfaite sorcellerie, qui, bien sdr, dois savoir
A quel royal nigaud tu as affaire (...)

Je ferai griffer de ronces ta beauté ; tu seras plus
Vilaine encore que ton état ».

(CH 4.4.401-4)

Et un peu plus loin 466 :

« Et vous, enchanteresse,
Bien digne d’'un berger — et aussi de celui

Qui se rend, si notre honneur n’était en question,

464 | eontes. — “I'll ha’ thee burnt./Paulina. — | care not./It is an heretic that makes the fire,/Not she which
burnsint (...)

465 Texte original en anglais: “Polixenes (To Perdita). — And thou, fresh piece/Of excellent witchcraft, who
of force must know/The royal fool thou cop’st with (...) I'll have thy beauty scratched with briers and
made/More homely than thy state.”

466 Texte original en anglais: “And you, enchantment,/Worthy enough a herdsman — yea, him too,/That
makes himself, but for our honour therein,/Unworthy thee — if ever henceforth thou/These rural latches to
his entrance open,/Or hoop his body more with thy embraces,/I will devise a death as cruel for thee/As thou
art tender to't”.

245



Indigne d’étre a toi — si jamais désormais

Tu souleves pour lui ces rustiques loquets,
Ou encercle son corps de nouvelles étreintes,
Jinventerai pour toi une mort aussi dure

Que tu es délicate.

(CH 4.4.412-9)

Par ailleurs, certaines répliques venant des femmes font elles-mémes référence a des
comportements associés a la sorcellerie, comme celui de voler et se réunir entre elles.
Comme exemple, Paulina, a la fin de la piéce, ayant perdu son mari Antigonus, se
compare a « une vieille tourterelle, / Je vais voler vers quelque branche morte, et la / Je

pleurerai jusqu'a ma mort mon compagnon / Que je ne verrai plus. »%7

Il est possible de poser la question de savoir si les accusations de sorcellerie faites par
Léonte contre Paulina étaient Iégalement possibles. Marianne Kimura pose cette
question dans son article qui s’intitule “Witchcraft and the Winter’s Tale™¢8, et confirme

selon elle la probabilité de cette accusation 469 :

« L’accusation faite par Léonte contre Paulina était historiquement et légalement possible,
et sa menace de la tuer sur le bucher, une menace réelle, puisque la punition de la
sorcellerie était justement le bdcher (la confession pouvait alléger la peine pour que la
mort soit plus clémente, en étranglant l'accusé(e) avant le bdcher. Les sorciéres qui

maintenaient leur innocence étaient brulées vivantes.)»

467 Texte original en anglais: "Paulina. — (...) | an old turtle,/Will wing ,e to some withered bough, and
there/My mate, that’s never to be found again,/Lament till | am lost.”

468  Marianne Kimura, <« Witchcraft and The Winter's Tale », September 2020. En ligne:
https://www.researchgate.net/publication/344213133 Witchcraft and The Winter's Tale Shakespeare
predicts the resurgence of witchcraft.

469 op.cit., p.2:“Leontes’ accusation of Paulina was historically and legally possible and his threat to have
her burned was a real threat since the punishment for witchcraft was being burned at the stake. (Confession
would ensure a merciful death: strangulation before being burned the stake. Those witches who maintained
that they were innocent were burned alive.)

246



Cette affirmation de Marianne Kimura semble cependant étre contestable puisque
comme nous le verrons dans la seconde sous-partie, les lois anglaises sur la sorcellerie
n’étaient pas aussi séveres que celles qui étaient en vigueur dans les pays voisins, et
leur application n’intervenait que rarement. Par ailleurs, la sanction de I'hérésie, étre
brdlée au blcher, était généralement rare dans I’Angleterre de Shakespeare, méme si

elle a parfois eu lieu jusqu'a la fin du 17eme siécle 470 ;

« En réalité, brdler une personne accusée d’hérésie était rare dans I’Angleterre de
Shakespeare, sachant que cette sanction était encore possible jusquen 1677. En 1612,
Coke (sans succes) a avancé que lacte proclamant cette sanction était illégal (...)
Langbein, 1977, p 184, considére que les derniers hérétiques qui ont été brdlés vifs en

Angleterre étaient Unitarian Bortholomew Legatt et Edward Wightman, 1612. »

Cette référence a I'hérésie et a la sanction du bdcher renvoie par ailleurs a la notion de
martyr du début du 16eme siecle en Angleterre, ce qui signifie que Shakespeare vy fait

aussi référence pour rappeler d’autres circonstances de son époque 4 :

« Certaines des allusions de Shakespeare au blcher pour hérésie pourrait rappeler le
célébre martyr du début du 16eme siecle. Menacée pour avoir dit la vérité par le roi Léonte
(...), Paulina proclame que le roi tyrannique est lui-méme un hérétique contre la vérité, et

non pas contre elle. »

Le Conte d’Hiver a été écrit a une époque ou la chasse aux sorcieres avait atteint son

apogée en Europe. La piece renvoie a la conjoncture du continent et a la maniére dont

470 B.J et Mary Sokol, op.cit., v. sous heresy, p. 131-2: “In fact the burning of a heretic was rare in
Shakespeare’s England, although it was still possible until 1677. In 1612 Coke (unsuccessfully) argued that
a writ to do so was illegal (...) Langbein, 1977, p. 184, claims that the last heretics to be burnt alive in
England were the Unitarians Bortholomew Legatt and Edward Wightman, 1612.”

471 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 131-2: “Some of Shakespeare’s allusions to being burned alive for heresy
may possibly recall the famous martyrdoms of the earlier sixteenth century. Threatened for truth-telling by
King Leontes who says T'll ha’ thee burnt’, steadfast Paulina replies ‘I care not. / It is an heretic that makes
the fire, / Not she which burns in t.” (WT 2.3.114-16). She thereby alleges the tyrannous king is a heretic
to truth, and not herself.”

247



les femmes, en général obstinées et insoumises a l'ordre établi, étaient accusées de

sorcellerie et sanctionnées de lourdes peines.

Par ailleurs, la référence a la sorcellerie dans Le Conte d’Hiver s’inscrit dans un cadre
plus large, qui est celui de I'intérét porté par les penseurs contemporains de Shakespeare
a I'étude des sciences occultes. Frances Yates rappelle que I'’époque élisabéthaine était
profondément influencée par le monde supra naturel, « c’était un monde qui croyait aux
esprits, au bien et au mal, aux fées, aux démons, aux sorcieres, aux fantébmes et aux

magiciens. »*7?

C’est d’ailleurs assez t6t dans le déroulement des événements de la piece que nous
percevons cette atmosphére brouillée entre les fantasmes et la réalité, les accusations
de Léonte n’étant que le fruit de ses soupcons et de son imagination déchainée. C’est
Hermione qui — dés le troisieme acte — exprime cette frontiere embrouillée entre ce qui
est vrai et ce qui reléve de I'imaginaire du prince, lorsque, face aux accusations de

Léonte, elle se contente de lui répondre par ce qui suit4’3 :

« Sire,

Vous parlez une langue que je ne comprends pas.

Ma vie est une cible que visent vos chimeéres. J'en fais le sacrifice. »
(CH 3.2.76-9)

Le mot « chimeres » ne traduit pas de maniére exacte I'expression anglaise selon
laquelle « My life stands in the level of your dreams ». Les fantasmes sont comparables
au réve, Hermione réalise qu’elle doit se défendre dans la réalité contre les réves de
Léonte. C’est donc dés le début de la piece que le monde du réve et des fantasmes
s’insere dans le déroulement des événements, et la référence par la suite a la sorcellerie

accentue I'ambiance surnaturelle, jusqu'a atteindre son point culminant a la fin de la

472 F, Yates, The Occult Philosophy in the Elizabethan Age, op.cit., p. 87.
473 Texte original en anglais: “Sir,/You speak a language that | understand not./My life stands in the level of
your dreams,/Which I'll lay down.”

248



piece. Paulina — assistée de ses « puissances malignes »*’* - redonne vie a Hermione,
une scene qui rappelle Pygmalion de maniére directe, et dans laquelle la terminologie

renvoie a la magie 475 :

PAULINA (A Léonte). — « Vous voyez, elle bouge.
[Hermione descend lentement]

Ne tremblez pas. Ses gestes seront tout aussi saints
Que mon invocation, vous l'entendez, est légitime.
Restez pres d’elle tant qu’elle n’est pas morte a nouveau,

Sinon vous la tuez deux fois. Allons, tendez la main.

(...)

LEONTE. — Oh ! sa main est chaude !

Si c’est de la magie, qu’elle soit aussi licite
Que le droit de manger !

(CH 6.3.103-111)

Le Conte d’Hiver est une piece qui se situe entre le fantastique et le réel, et la référence
a la sorcellerie, bien qu’elle fasse écho a une situation sociale et juridique qui existait en
Europe a I'’époque, accentue ce mélange entre le réel et l'irréel, apanage des sciences
occultes qui faisaient I'objet de maintes études d’éminents penseurs de I'époque de
Shakespeare. Dans son article intitulé « Witchcraft and Wonder in The Winter’s Tale »,
Kirby Farrell*’¢ fait le parallele entre la persécution que I'on infligeait aux femmes
accusées de sorcellerie et son effet théatral, les deux explorant I'interaction entre la vérité

et le fantasme 477 :

474 Texte original en anglais: (...) | am assisted/By wicked powers.” (CH, 5.3.90-1)

475 Texte original en anglais: “Paulina (To Leontes). — You perceive the stirs./[Hermione slowly
descends]/Start not. Her actions shall be holy as/You hear my spell is lawful. Do not shun her/Until you see
her die again, for then/You Kill her double. Nay, present your hand./When she was young, you wooed her.
Now, in age,/Is she become the suitor?/Leontes. — O, she’s warm//If this be magic, let it be an art/Lawful
as eating.”

476 op.cit.

477 Kirby Farrell, op.cit., p 3: « As a narrative contest, a witchcraft prosecution has much in common with
theater. Both explore the interaction between truth and fantasy ».

249



« D’un point de vue de la narration, la persécution de la sorcellerie a ceci en commun

avec le théatre que les deux explorent l'interaction entre la vérité et le fantasme ».

C’est donc aussi dans cet esprit-la qu’il faut aborder la question de la sorcellerie dans
la piece, car comme le rappelle F. Yates, la philosophie occulte a occupé la place la
plus importante dans le courant de pensée philosophique de I'époque élisabéthaine,
«avec sa magie, sa mélancolie, sa finalité de pénétrer dans les sphéeres les plus
profondes de la connaissance et de I'expérience scientifiques et spirituelles, sa peur
des dangers qu’une telle quéte suppose, et de I'opposition féroce qu’elle a recue. »*78
Shakespeare aurait par ailleurs écrit ses pieces dans une atmosphere ou ce méme
courant d’idées, fasciné par les sciences occultes, aurait par ailleurs contribué a la

renaissance néoplatonicienne, et aurait fait I'objet de vives critiques*’® :

« Shakespeare a écrit ses piéces durant la période qui s’est approximativement étendue
entre la derniere décennie du seizieme siecle et la premiére décennie du dix-septieme
siécle. Durant ces année-la en Europe, la renaissance néoplatonicienne et I'occultisme
qu’elle supposait étaient lourdement attaqués par les forces réactionnaires, aboutissant

en 1600 a la mort du philosophe hermétique Giordano Bruno, brdlé vif. »

C’est dans cette ambiance de querelle entre les penseurs occultistes et leurs opposants
a I'’époque élisabéthaine, que la notion de sorcellerie a pris de I'ampleur, et afin de
comprendre la place qui lui est donnée par Shakespeare dans Le Conte d’Hiver, il est

utile de rappeler cette atmosphére de tension. Shakespeare donne d’un c6té un réle

478 F. Yates, op.cit., p. 87-8: “In other words, was there a philosophy of the occult characteristic of the
Renaissance which might still have been operating, with renewed vigour in the Elizabethan Renaissance?
The history of such a philosophy has been the theme of the first part of this book. The second part, now
beginning, connects closely with the first part, for it will argue that the dominant philosophy of the
Elizabethan age was precisely the occult philosophy, with its magic, its melancholy, its aim of penetrating
into profound spheres of knowledge and experience, scientific and spiritual, its fear of the dangers of such
a quest, and of the fierce opposition which it encountered.”

479 F, Yates, op.cit., p. 182: “Shakespeare was writing his plays in, roughly, the twenty years covered by
the last decade of the sixteenth century and the first of the seventeenth. These were the years during which,
in Europe, Renaissance Neoplatonism and its associated occultisms were being heavily attacked by the
forces of reaction. At the turn of the century, in 1600, occurred the symbolic burning of the Hermetic
philosopher, Giordano Bruno.”

250



fondamentalement positif aux femmes accusées de sorcellerie dans Le Conte d’Hiver, ce
qui pourrait s’interpréter comme une maniere implicite pour lui de militer en faveur d’'un
abandon des lois sanctionnant les femmes marginales assimilées a des étres sorciers.
Mais d’un autre c6té, il faut reconnaitre qu’il ne fait pas de la question de la sorcellerie un
élément fondamental de la résolution de l'intrigue, atténuant ainsi 'importance du recours
au monde surnaturel, surtout que malgré les apparences trompeuses, la renaissance

d’Hermione a la fin de la piéce n’a en réalité rien de miraculeux.

)] La réaction du monarque face a la désobéissance des femmes : la notion

de sorcellerie et son contexte juridique a I'époque élisabéthaine

Trois lois principales ont été édictées en Angleterre pour régir la sorcellerie, il s’agissait
d’Actes du Parlement, édictés respectivement en 1542, 1563 et 1604. La sanction prévue
a été renforcée dans le troisieme et dernier Acte, et y a été rendue plus sévére que dans
les deux premiers Actes. Le troisieme Acte est demeuré en vigueur jusqu’en 1736, ce qui

signifie que Le Conte d’Hiver a été écrit dans le contexte de ce dernier Acte*®0 :

« La chasse aux sorcieres en Europe a atteint son apogée entre 1580 et 1630, et plus
spécifiquement en Angleterre, la persécution des sorcieres a été légalisée dans trois
Actes parlementaires passés en 1542, 1563 et 1604. Le dernier, I'Acte contre la
conjuration et la sorcellerie, aurait ‘introduit la peine de mort comme sanction pour des
actes de sorcellerie, dans l'absence de tout dommage infligé aux personnes ou aux

choses’ (Federici, 166). »

L’Acte Parlementaire de 1604 prévoyait en effet deux catégories de sorcellerie, des actes
graves passibles de la peine de mort (tels que « la conjuration d’esprits malins, le pillage

de tombes, causer la mort ou la souffrance physique ») et des actes moins graves (tels

480 Marianne Kimura, op.cit., p.1-2: “Witch-hunting in Europe reached its peak between 1580 and 1630, and
specifically in England the persecution of witches was legalized by three Acts of Parliament passed in 1542,
1563 and 1604. The last one, The Act Against Conjuration and Witchcraft, ‘introduced the death penalty as
a punishment for witchcraft even in the absence of any damage inflicted upon persons and things’ (Federici,
166).”

251



que « provoquer ‘I'amour infidéle’ ou détruire le bétail et les biens »), sanctionnés moins
séverement, mais dans les deux cas, I'emprisonnement semble avoir été fatal vu les
conditions d’incarcération des femmes accusés de sorcellerie. Selon B.J et Mary Sokol,
«la ou la peine de mort était imposée dans I'’Acte de 1604, elle était exécutée par
pendaison, les accusées n’étant pas brilées au blcher, a moins qu’un acte de trahison
n’ait également été commis (...) En théorie, les femmes mariées qui auraient trahi leur
mari ‘souverain’ pouvaient également étre envoyées au blcher. »* L’acte de trahison
(objet de I'une des accusations faites par Léonte contre Hermione) avait donc pour effet
d’aggraver la sévérité de la sanction, les femmes accusées de sorcellerie et de trahison
devant désormais subir la mort au bdcher. Mais B.J et Mary Sokol précisent que « Ni les
hommes ni les femmes sorciers ou sorcieres n'ont été brdlés dans I’Angleterre de
Shakespeare, alors méme que ce sort a été réservé aux femmes accusées a la fois de

de sorcellerie et de trahison envers le ‘souverain’. »

L’application de la loi prévoyant de telles sanctions était en réalité bien moins stricte en
Angleterre que dans d’autres pays d’Europe. La sorcellerie et la chasse aux sorcieres
semblent en effet ne pas avoir pris la méme ampleur en Angleterre que dans les pays

voisins d’Europe 482 :

481 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 421: « The 1604 Act divided witchcraft offences into two categories. The
more serious offences, which included conjurations of evil spirits, grave-robbing and causing death or
physical harm to people by sorcery, were classified as felonies, punishable by death. The grave-robbing
offence had not appeared in earlier Acts. Not only the witch, but also his or her ‘Aydersm Abettors and
Councellors’ were to be treated as felons. Wherever the death penalty was imposed by the 1604 Act it was
to be carried out by hanging, not by burning, unless treason had also been committed. Neither male nor
female witches were burnt in Shakespeare’s England, although this remained the fate for female witches
convicted of being traitors to the ‘sovereign’. In theory, married women traitorous to their ‘sovereign’
husbands, could also be burnt (...) The lesser witchcraft offences which included provoking ‘unlawful love’
and destroying cattle and goods, were punished with one year’s imprisonment and a public pillory to last
six hours every quarter in a market square or fair, accompanied by open confession of the offence.
Imprisonment, however, was often fatal due to unhealthful conditions. Those convicted a second time of a
lesser witchcraft offence were to suffer ‘Pains of Death as a Felon or Felons’. »

482 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 421: « In both statutory provisions and judicial practice the persecution of
witches in England during Shakespeare’s lifetime was much milder than in many other parts of
contemporary Europe. The 1604 Act of Parliament against witchcraft, 1 Jac. I, ¢.12, replaced 5 Eliz., c.16,
and stood until repealed in 1736. Although this act was more severe than the earlier statutes of 1542 and
1563, its severity fell far short of many early modern continental laws. »

252



« Que ce soit dans les dispositions législatives ou dans la pratique judiciaire, la
persécution des sorcieres en Angleterre a I'époque de Shakespeare était bien plus légére
que dans beaucoup d'autres parties de I'Europe contemporaine. L’Acte Parlementaire de
1604 sanctionnant la sorcellerie, (...) est resté en vigueur jusqu’en 1736. Bien que cet
acte soit bien plus sévére que les lois antérieures de 1542 et 1563, sa sévérité demeurait
moins importante que celle prévue par la plupart des lois modernes en région

continentale. »

Cette relative indulgence était justifiée par plusieurs raisons qui méritent d’étre

rapportées :

D’abord, et contrairement a d’autres pays voisins, I'exécution des lois relatives a
la sorcellerie semble avoir connue peu d’illustrations en Angleterre, car la majorité
des accusations étaient rejetées par les tribunaux. Par ailleurs, les moyens utilisés
pour extraire les preuves a l'appui des accusations étaient moins violentes
gu’ailleurs en Europe, comme en Ecosse, en France ou en Allemagne. Cette
situation s’expliquait notamment par des raisons économiques, les actes de 1542
et de 1604 en Angleterre ayant interdit la saisie des biens des femmes

condamnées 483 :

« A part les années 1640 qui ont connu une breve montée des accusations et des
persécutions en matiere de sorcellerie en Angleterre, la chasse aux sorcieres la
plus importante a réellement eu lieu au début de I'époque moderne en Allemagne,
en France ou en Italie. Ceci serait di en partie au fait que les Actes Parlementaires

de 1542 et 1604 en Angleterre interdisaient expressément la saisie des biens des

483 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 422: “Actual prosecutions for witchcraft in English courts in Shakespeare’s
time were relatively infrequent, and there was a high rate of acquittal. ‘Confessions’ were not extracted by
torture (although they were in Scotland). There was a brief spate of increased prosecutions in England in
the 1640s, but there was never a great witch-hunt like those in early modern Germany, France or Italy.
Possibly this was because the English statutes of 1542 and 1604 both specifically disallowed forfeiture of
the property of executed witches, so eliminating the economic motive of some professional witch-hunters
as seen on the continent; the death sentence in most cases included a provisio: ‘saving to the Wife of such
Person as shall offend in any Thing contrary to this Act her Title of Dower; and also the Heir and Successor
of such Person, his or their titles of Inheritance, Succession or other Rights as though no such Attainder of
the Ancestor or Predecessor had been made.”

253



sorcieres condamnées a mort, ce qui aurait 6té la motivation économique de
certains chasseurs de sorciéres professionnels présents sur le continent; la
sentence de mort dans la plupart des cas contenait une condition : ‘a condition
que I'épouse de cette personne ne perde en aucun cas, et contrairement a ce qui
Serait stipulé dans cet acte, son droit a la dot ; et de méme, les héritiers et ayant-
droits successoraux de cette personne, son ou bien ses titres de propriété en

succession, ne soient atteints. »

- Par ailleurs, il semble que méme les rares persécutions en Angleterre aient
généralement omis de faire référence a une superstition maléfique ou a un pacte
démoniaque, ce qui indique que ce critéere était rarement retenu contre les

accusées 484 :

« (...)Tandis que I'’Acte de Sorcellerie datant de 1604 a prohibé pour la premiére
fois le pacte avec le diable, il n’y avait pas réellement de ‘référence dans un proces
en Angleterre a un pacte oral avec le diable... qui ait été enregistré avant 1612’ et

aucune référence n’avait été faite a un pacte écrit avant les années 1640 (...)»

Si les tribunaux anglais ne retenaient pas le critére de la superstition maléfique
pour condamner les femmes accusées sur la base des lois en vigueur, c’est aussi
parce que I'opinion publique anglaise n’avait pas souscrit a I'idée que ces femmes
étaient dangereuses ou démoniaques, et ce contrairement aux sociétés voisines
européennes. Comme le rappelle Marianna Kimura dans l'article précité, le mot
« sorciere » avait une connotation effrayante pour beaucoup de personnes en

Europe. Dans l'imaginaire collectif européen, les sorcieres représentaient des

484 B J et Mary Sokol, op.cit., p.425 : “Although the 1604 Witchcraft Act for the first time outlawed diabolical
compacts, there was ‘no reference in [an English] trial to an oral compact with the Deuvil... recorded before
1612’ and none to a written compact before the 1640s (Thomas, K., 1978, p 528). “

254



créatures laides et vieilles,*8® volant sur leurs balais pour se réunir et se livrer

ensemble a des rites sataniques et obscenes*8é,

Cependant, il semble que I'imaginaire collectif en Angleterre n’ait pas suivi
aveuglément la tendance prévalant dans d’autres pays d’Europe, selon laquelle
ces femmes seraient réellement assistées d’une puissance maléfique et devaient
étre sanctionnées et exclues de la société, méme si « les expressions explicites

qui doutaient de ce phénomene étaient cependant trés rares*®’.

Cette différence dans I'imaginaire collectif serait notamment due au fait que ces
personnes, des femmes en majorité, étaient présentes dans les villes, et leurs
pratiques étaient valorisées plutbt qu’appréhendées, elles auraient été « connues
sous le nom de ‘Devins-Guérisseurs’ ou ‘leveurs de sort’. » Ceci aurait contribué
a créer une sorte de normalisation de leur présence, rendant ainsi leur persécution

trés peu sollicitée*8s,

485 |_a raison pour laquelle les sorcieres étaient souvent imaginées comme des créatures vieilles et pauvres
tenait au fait que les cas de sorcellerie concernaient des personnes qui auraient chercher a se venger de
ceux qui leur auraient refusé une demande a I'aide, v. a ce titre B.J et Mary Sokol, op.cit. p. 422 : "Analysis
of the legal records of English witchcraft accusations indicate that tehy usually concerned (often
longstanding disputes between near neighbours in which only maleficium was alleged, that is that adults,
children, domestic animals or material goods had been harmed by supernatural means. Sometimes sexual
function was also alleged to have been affected by bewitching. It has been argued that the English witch’s
motive for harm was typically a desire to exact revenge on those who had earlier refused his or her request
for help or charity (this model proposed in Thomas, K., p. 1978, is supported in detail in relation to Essex
in Macfarlane, 1970b, and has since been repeatedly applied an often confirmed.) Hence the poor and
elderly were frequently the accused.”

486 op.cit., p. 21: “Witchcraft is a word that frightens many people and confuses many others. In the popular
imagination, Witches are ugly, old hags riding broomsticks, or evil Satanists performing obscene rites.
Modern Witches are thought to be members of a kooky cult, primarily concerned with cursing enemies by
jabbing images with pins, and lacking the depth, the dignity, and seriousness of purpose of true religion.”
487 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 422: « In Shakespeare’s era the opinions of the educated probably divided
as to whether the diabolical phenomena of witchcraft were even plausible. Explicit expressions of doubt
were very rare however, for these could have attracted the label ‘Sadducee’ to anyone suggesting an
heretical disbelief in the spirit world. Nearly all early modern English witchcraft prosecutions abstained from
allegations of diabolical compacts or of gatherings for sacrilegious purposes. »

488 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.424 “(...) Another likely reason for the moderate legal treatment of witchcraft
in Shakespeare’s England was the prevalence in towns and villages of very often positively valued
individuals known as ‘cunning folk’, or ‘wise’ men or women. Widespread approval of their useful benignity
existed, although there were also some who ridiculed, or even violently opposed, the activities of these
demi-magicians or ‘white’ witches (...)”

255



La situation était cependant trés différente en Ecosse, en France ou en Allemagne
ou la croyance dans le satanisme des sorciéres était bien plus ancrée dans
imaginaire populaire et servait de base dans les persécutions des femmes
accusées de sorcellerie. En effet, le mythe et I'imagination collective entourant la
sorcellerie auquel dans ces pays voisins auraient amplifié I'aspect surnaturel des
actes que ces femmes entretenaient entre elles*®. Il est intéressant de noter que
si les textes servant de référence dans le domaine des pratiques diaboliques des
sorcieres n‘ont pas connu d’édition anglaise et ont donc eu du mal a s’intégrer en
Angleterre, ils ont recu plus de treize modifications en Ecosse, en France ou en

Allemagne 490 :

«Par contraste, I'histoire contemporaine en Ecosse, en France et en Allemagne,
les pactes hérétiques avec le diable, les réunions de sabbat, les abonnements
dans les couvents et les notions similaires de diabolisme hérétique étaient pergus
comme les aspects définissant la notion méme de sorcellerie. En particulier, les
accusations de sorcieres survolant de longues distances pour rejoindre des
céréemonies sacrileges et obscenes étaient cruciales dans les persécutions qui
avaient lieu au début de I'Europe moderne qui a connu la grande chasse aux
sorcieres, alors qu’elles étaient totalement ignorées en Angleterre (...) Par ailleurs,
le Malleus Maleficarum, texte standard sur les pratiques diaboliques, avait du mal

a s’intégrer en Angleterre ... et l'absence totale d’'une édition anglaise est

489 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 427: “In fact, the leading expert, Christina Larner, tells us that even in
Scotland, where persecutions of diabolical witchcraft were much more frequent and severe than in England,
we can ‘forget about thundering torrents, impenetrable mists and high mountains ... the places where the
accused [witches] confessed to having met with the Devil were crossroads, barns, mills and churches’
(Larner, 1984, p 73).”

49 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 422: «By contrast, in contemporary Scotland, France and Germany,
heretical compacts with the devil, gathering of sabbaths, membership in covens, and similar notions of
heretical diabolism were regarded as the defining aspects of witchcratt. In particular, accusations of witches
flying over long distances to join in obscene sacrilegious ceremonies, crucial in prosecutions during the
early modern European ‘great witch hunt’, were virtually unheard of in England (this topic is pursued in
Cohn, 1975, which finds, p. 111, only a single Somerset case). It is also significant that the Malleus
Maleficarum, the standard text on diabolical practices, was ‘slow to impinge upon England ... the total
absence of an English edition is striking by the side of the thirteen editions on the Continent by 1520’
(Thomas, K., 1978, pp 522-3). »

256



révélatrice, alors que treize éditions avaient été créées sur le Continent jusqu’en
1520 (...) »

- En plus des raisons précitées, I'ouverture d’esprit en Angleterre a I'égard des
femmes marginales semble avoir été également le résultat de la situation politique
et religieuse, les tribunaux du roi en Angleterre ayant percu dans la diabolisation
de certains actes qualifiés de sorcellerie, un outil dont I'Eglise catholique et 'Eglise
protestante auraient fait usage dans leur guerre de religion pour concurrencer le

pouvoir de la couronne.

Le roi Jacques 1°¢" a par ailleurs contribué a cette discorde entre les défenseurs de
la qualification maléfique de certains actes de sorcellerie d’'une part, et ceux qui
estimaient d’autre part qu’il ne s’agissait que d’un état qui pouvait s’expliquer par
des raisons médicales, avant d’adhérer lui aussi par la suite au mouvement de
dédramatisation en Angleterre de la portée des actes émanant des femmes

accusées de sorcellerie 491 :

« Les raisons probables justifiant les différences entre le traitement anglais d’une
part et continental de l'autre de la sorcellerie sont multiples et complexes. Par
exemple, les tribunaux du roi auraient réagi a une situation politique et religieuse,
dans laquelle les Romains Catholiques et les Protestants extrémistes, rivaux de
I'Eglise Etablie, auraient promu des idées encourageant le phénomene diabolique

(et dans leurs pouvoirs uniques d’exorcisme). Alors que dans son ouvrage

491 B.J et Mary Sokol, op.cit., v. sous “witch/witchcraft’, p. 423: “The probable reasons for differences
between English and continental treatment of witchcraft are multiple and complex. For example, the King’s
courts may have reacted against a religio-political situation in which both Roman Catholic and extreme
Protestant rivals of the Established Church promoted belief in diabolical phenomena (and in their own
unique powers of exorcism). Although in his 1597 book Daemonologie, King James condemned all forms
of magic, he apparently changed his views after he arrived on the English throne in 1603. He turned from
a fascination with Scottish witches to the pursuit of English witchcraft impostors and false accusers. For
instance, in Daemonologie (James the First, 1924, pp ix-xii), James contradicted the bold witchcraft sceptics
Johannes Weyer and Reginald Scot, and argued firmly that melancholy delusions could not explain witch
phenomena. Yet, it has been persuasively argued that, following the 1602 May Glover witchcraft case in
London, James approved (or even inspired) Edward Jordan’s thesis that possession by witchcraft could be
a medically explainable mental delusion (Macdonald, 1991, pp xlvii-liv) (...)”

257



Daemonologie qui date de 1597 le roi Jacques 1¢" a condamné toutes les formes
de magie, il aurait apparemment changé son opinion apres son arrivée au trone
en Angleterre en 1603. Il s’est d’abord tourné vers une fascination par les sorcieres
écossaises puis vers la poursuite d’'imposteurs anglais et de faux accusateurs de
sorcellerie. Par exemple, dans Daemonologie (Jacques 1¢, 1924, pp ix-xii),
Jacques 1" a contredit les sceptiques de la sorcellerie, Johannes Weyer et
Reginald Scot, et a fermement affimé que les illusions mélancoliques ne
pouvaient expliquer le phénomene de sorcellerie. Pourtant, on a constaté qu’apres
I'affaire de sorcellerie de 1602 de May Glover a Londres, Jacques 1¢" a approuvé
(voire méme inspiré) la thése d’Edward Jordan selon laquelle la possession par la

sorcellerie pouvait s’expliquer médicalement (...) »

En dépit de cette atmosphére d’indulgence a I'égard de la sorcellerie en Angleterre, plus
de la moitié des pieces de Shakespeare y font référence, parfois sous des dérivés tels
que le mot « enchantement ». Il est cependant vrai que ces références n’ont pas toutes
une connotation maléfique et qu’elles « apparaissent le plus souvent en relation a des
accusations pour des actes illicites qui auraient été employés a des fins de persuasion
ou de séduction. » Ces usages fréquents de ces termes dans les pieces de
Shakespeare « étaient peut-étre en accord avec les dispositions de la loi de 1603, mais
les termes ‘sorcellerie’ ou ‘enchantement’ sont également utilisés pour qualifier des
personnes qui sont irrésistibles ou particulierement attirantes (...) » 4% Néanmoins, la
fréquence du recours par Shakespeare a la notion d’assistance surnaturelle (surtout
dans les piéces tardives, comme Le Conte d’Hiver qui date de 1610) pourrait « sembler
étrange » alors que « l'influence de la pensée en Europe continentale avait été absorbée
(notamment a travers le théatre de Marlowe) » et que (...) ‘les croyances populaires

avaient gagné en éducation’. » 493

42 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.424: “The words ‘witch’ or ‘witchcraft’ appear in more than half of
Shakespeare’s plays with derivatives such as ‘bewitched’ appearing in several more. They appear most
often in relation to accusations of illicit means, used for persuasion or allurement. These uses may be in
accord with provisions of the 1603 statute, but the terms ‘witchcraft’ or ‘bewitching’ are also often used
figuratively apropos persons who are irresistibly compelling or attractive (...)”

493 B.J et Mary Sokol, op.cit., p 425: “This reference to the ‘learned’ continental doctrine of diabolical aid
may seem odd in an English play of 1610, although by then continental influence had been absorbed (in

258



Il est cependant vrai que le public de Shakespeare était sans doute familier avec la
maniere dont la sorcellerie était traitée dans les pays voisins, et n’ignorait pas la sévérité
du traitement des sanctions qui étaient appliquées. Ce public savait probablement que la
sorcellerie était réprimée par I'Eglise qui I'associait a I'hérésie, et la fréquence de la
mention de la sorcellerie et de ses notions voisines n’était donc pas si étrangére pour le

public shakespearien 4%+ :

« Quand on lit Shakespeare, il faut reconnaitre que la sorcellerie était sans doute
reconnue a cette époque comme une offense religieuse, celle de I'hérésie, qui était
souvent punie par le bicher public, et ce jusqu'a récemment. Les Elisabéthains étaient
probablement conscients que la sorcellerie était sanctionnée par la torture et le bdcher
dans d’autres pays d’Europe (...) Méme s’il ne s’agissait pas d’une punition récurrente, le
public de Shakespeare était certainement au courant de la sanction du blcher qu'on

infligeait aux sorcieres. »

Il'y a néanmoins une insistance de la part de Shakespeare a rappeler ce phénomene
social et juridique, et cette insistance n’est pas anodine, ni serait-elle au service d’un pur
effet de drame ou dans le simple but d’attirer davantage de spectateurs. Par ailleurs, les
accusations de sorcellerie a I'encontre des personnages féminins chez Shakespeare
s’apparentent en réalité a de fausses accusations, ne faisant état ni de la réalité, ni des
faits qui se seraient déroulés, et qui ne sont que le fruit de I'état émotionnel et
psychologique de celui dont émane ces accusations. Le Conte d’Hiver fait partie de ces

pieces dans lesquelles les accusations de sorcellerie faites par Léonte contre Paulina

part through Marlowe’s theatre), and as Christine Larner put it ‘popular beliefs became educated’ (Larner,
1984, pp 86-7).”

494 B.J et Mary Sokol, op.cit., p.423-4: “Finally, when reading Shakespeare, we should recognize that
witchcraft was no doubt remembered in his time as the religious offence of heresy, which had often been
punished by public burning at the stake until recent times. Elizabethans would also have known that
witchcraft was still widely attended by torture and burning in other parts of Europe (...) Although not a
current punishment, the burning of witches was certainly remembered by Shakespeare’s audience.”

259



sont davantage le résultat d’'une évaluation subjective de la situation de la part du

monarque, que de raisons « surnaturelles » reliées a la personne de Paulina 495 :

«A I'époque de Shakespeare, des auteurs courageux avaient déja ouvertement exprimé
un doute considéré dangereux, concernant la validité et/ou la sincérité des accusations
de sorcellerie (...) Par ailleurs, dans un nombre des contextes Shakespearien, les fausses
accusations de sorcellerie sont le résultat palpable des souhaits tordus ou d’autres
émotions égarées de ceux qui émettent les accusations (CH 2.3.67-115 et 4.4.422-4).
Ces accusations ont donc des motifs psychiques plausibles, excluant le surnaturel.
Pourtant, la mise en avant des motivations tordues est souvent faite de maniere discréte,
pour laisser l'erreur commise par ceux qui accusent, implicite. Cela suggere que

Shakespeare aurait voulu éviter le label de sadducéen. »

En insistant a faire référence a la sorcellerie, sans pourtant adhérer au critere maléfique
et tout en soulignant I'innocence des femmes faisant I'objet de ces accusations,
Shakespeare aurait pratiguement contribué a l'abandon - jusqu'a leur abrogation

définitive - des regles sanctionnant la sorcellerie en Angleterre 4% :

« Les pieces de Shakespeare refletent généralement les divers aspects sociaux,
intellectuels et légaux contemporains de la sorcellerie, ainsi que les fantaisies et les
mythes qui prévalaient, et le scepticisme sous-jacent et demesuré, qui aurait d’abord
favorisé pratiquement l'abandon et puis l'abrogation totale, des lois anglaises sur la

sorcellerie. »

495 B.J et Mary Sokol, op,cit., p.423: “By Shakespeare’s time some brave writers had openly expressed a
dangerous dubiety concerning the validity and/or honesty of witchcraft accusations (see Scot, 1973; West,
R.H., 1984; Macdonald, 1991; Weyer, 1991) (...) Moreover, in a number of Shakespearian contexts false
witchcraft accusations arise palpably from the deluded wishes or other misguided emotions of accusers,
WT 2.3.67-115 and 4.4.422-4. These accusations are thus given psychologically plausible motives,
excluding the supernatural. Yet the exposure of twisted motivations is always unemphasised, leaving the
error of the false accusers implicit; this may suggest that Shakespeare exercised some auction to avoid the
label ‘Sadducee’.»

496 B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 428: “Shakespeare’s plays generally reflect diverse contemporary social,
intellectual and legal aspects of witchcraft, as well as prevailing fantasies and myths, and probably some
of the subterranean swell of skepticism that by degrees led first to the practical abandonment of, and finally
the repeal of, the English witchcraft laws.”

260



C’est le cas dans Le Conte d’Hiver, ou malgré les accusations qui leur sont adressées, il
est difficile voire méme impossible de reprocher des actes maléfiques a Paulina ou
Perdita. Ce scepticisme de Shakespeare est une maniére de dénoncer la persécution de
femmes pour des actes qui n’ont au fond rien de reprochable ni de malveillant. Méme
dans Macbeth, une des pieces ou la sorcellerie prend une place considérable, B.J et Mary
Sokol rappellent qu’en réalité, et contrairement a ce qu'on aurait pu le croire, la
représentation des sorcieres par Shakespeare n’est pas tout a fait conforme a l'imaginaire
collectif prédominant en Europe quant au role maléfique que ces femmes jouaient dans
la société. Il s’agit davantage d’une « maniere rusée de négocier sur un plan artistique
avec les tensions contemporaines » puisqu’en réalité la chasse aux sorciéres a atteint
son paroxysme dans « les régions et les époques qui témoignaient de perturbations
sociales extrémes, et apparemment irrémédiables (comme dans [I'Ecosse de
Macbeth) » 497 :

« Les passages les plus complexes dans les pieces de Shakespeare concernant les
sorcieres se trouvent dans Macbeth. La source principale de cette piece, l'ouvrage de
Holinshed, Les chroniques de I'Ecosse, ne spécifie pas que Macbeth et Banquo ont croisé
des sorcieres vieilles et laides, mais qu'ils auraient plutét rencontré des ‘nymphes et fées’
émettant des prophéties suspectes. La substitution par Shakespeare de sorcieres
androgynes pour ces créatures, et son déploiement dans Macbeth de conceptions et
traditions largement diversifiées, refletent une maniere rusée de négocier sur un plan
artistique avec les tensions contemporaines. Les historiens ont montré que les
accusations de sorcellerie se multipliaient dans les régions et les époques qui
témoignaient de perturbations sociales extrémes, et apparemment irrémédiables (comme

dans I'Ecosse de Macbeth). Représenter la sorcellerie comme une expression d’une

497B.J et Mary Sokol, op.cit., p. 426: “The most complex Shakespearian passages concerning witches are
in Macbeth. This play’s chief source, Holinshed’s Chronicles of Scotland, does not specify that Macbeth
and Banquo came upon ugly old witches, but rather that they encounter dubiously prophetic ‘nymphes or
feiries’. Shakespeare’s substitution of androgynous witches for these, and his deployment in Macbeth of
widely diverse witchcraft conceptions and traditions, reflect a cunning artistic negotiation with contemporary
tensions. Historians have shown that witchcraft accusations multiplied in regions and times suffering
extreme and seemingly irremediable social disruption (as in Macbeth’s Scotland). To represent witchcraft
as an expression of a powerful unconscious social dynamic required delicate prudence, and this very likely
motivated the self-contradictory presentation of the three weird sisters in Macbeth.”

261



dynamique sociale puissante et inconsciente requerrait une prudence délicate, et ceci

aurait motivé la présentation paradoxale des trois sorciéres dans Macbeth ». 498

En dissociant la perception des femmes accusées d’étre maléfiques, du rdle qui leur est
donné dans ses pieces, Shakespeare a rompu de maniére implicite le lien entre la
femme insoumise qui jouit d’'une autorité indéniable et sa diabolisation par la société ;
comme l'affirme Kirby Farrell, « la piece pourrait étre interprétée comme une plaidoirie
qui cherche a rompre le lien anxiogene et sinistre entre les femmes, la malice

démoniaque et la mort. »%%°

Pour Marianne Kimura, la piece débute par ‘une condition toxique de suprématie et
d’autorité masculine’ ce qui aurait contribué aux évenements malheureux qui se

succedent®®  alors qu’un réle positif est attribué aux femmes qui sont élevées — méme

498B.J et Mary Sokol notent en effet les différences notables entre les sorcieres telles qu’elles étaient
percues dans Iimaginaire collectif et les sorcieres dans Macbeth, et montrent que ces derniéres
représentent en réalité des femmes plutot ordinaires, qui ne se prétent pas aux pratiques surnaturelles
attribués généralement aux sorciéres ; Sokol, op.cit., p. 426: “These three witches of Macbeth are first seen
meeting on a ‘blasted heath’, and arranging a next meeting, thereby giving a possible hint of membership
in an un-English coven. But this hint is undermined because they are not summoned by Satan or a sub-
devil to meet in large pranks such as kissing diabolical posteriors in a blasphemous parody of church ritual.
(These latter antics are described in a sensational 1591 pamphlet, (‘Newes from Scotland,’ 1924), which
concerned a famous Scottish coven that was investigated by King James in connection with an alleged
treason). The weird sisters in Macbeth engage in far more mundane activities, most of which accord with
the image described by Barbara Rosen of the witches who, ‘in English courts and English superstition ...
turned out to be stubbornly independent and antisocial — one might almost say, irreligious’ (Rosen, 1969, p
190). Les sorcieres dans Macbeth ne se livrent d’ailleurs pas a des comportements superstitieux ni a des
bouffonneries blasphématoires, et les actes qu’elles commettent ressemblent aux actes reprochés aux
sorciéres en Angleterre, tel que par exemple le fait pour 'une des sorciéres de se venger lorsqu’une de ses
demandes a été refusée ; Sokol, op.cit., p. 426-7: “When the three do next meet as planned, in Macbeth
1.3, they do not caper or blaspheme, but rather converse about their doings like mischievous village
gossips, sociably addressing each other as ‘sister’. (This term of address may imply a zealous association,
but perhaps not, for accusations of malefic witchcraft offen extended to multiple members of one family.)
They compare or plan malefic exploits, such as swine-killing and spell-casting, and harken to pet animals
as ‘familiars’. These actions accord with the most common accusations made against supposed ‘real’
English witches. Moreover, the First Witch explicitly states that her motive for maleficium is a denial of a
request to share chestnuts (Macbeth 1.3.3.5), just the sort of resentment of a refusal to meet a request
often alleged as the witch’s motive in many English witchcraft trials.”

499 op.cit., p. 2: “In this context the play can be understood as a fantasy-argument working to relieve anxiety
about a sinister connection between women, demonic malice, and death.”

500 op.cit., p. 19-20: “Moreover, The Winter’s Tale starts off with a toxic condition of male supremacy and
authority: at the beginning of the play, Leontes urges Hermione to persuade Polixenes to stay. This
represents sexism, where Leontes is the “master”, reflecting the overstepping of male authority (perhaps

262



implicitement — au rang de salvatrices, plutdt que celui de femmes marginales et
maléfiques®'. La résurrection d’Hermione constitue sans doute le point culminant de la
piece, et cette résurrection s’est faite grace a Paulina, accusée de sorcellerie a plus d’une
reprise tout au long de la piéce. Marianna Kimura explore dans son article précité,
Witchcraft and The Winter’s Tale 5°? I'allégorie de cet éveil et ce qu’il aurait pu symboliser
durant la période de la Renaissance. En prenant comme point de départ le nom
d’Hermione, inspiré d’Hermés, lequel dans la littérature grecque aurait symbolisé « le
recours a l'astrologie, aux sciences occultes, ainsi que les vertus secretes des plantes et
des pierres, et la magie pratiquée sur la base de ces données, avec la fabrication de
talismans pour faire appel au pouvoir des étoiles et ainsi de suite »%%3, Marianne Kimura
rappelle les valeurs de la religion paienne, et sa proximité avec la nature comme essence

de la vie.

Dans une extrapolation impressionnante, elle considere que le déclin de la religion
paienne et de ses valeurs s’est accompagné d’un déclin du respect de la nature avec
toutes les conséquences écologiques dont nous sommes aujourd’hui témoins. Le Conte
d’Hiver prédit pour Kimura une renaissance des vertus paiennes, grace justement a la
magie des sorcieres, ces femmes obstinément indépendantes, insoumises et qui vivent

a proximité de la nature. Sur la puissance de ces femmes, Kimura rappelle par exemple

mirroring the monotheistic situation with a lone male god). Hermione cannot choose but to obey, and it is
the position of women as lower and subject to male authority that creates the circumstances and space
where everything falls apart at the start of the play, where Leontes comes near to losing his mind as he
sentences people to death and suspects people without any reason. This is male strength and influence
unchecked, an unbalanced situation.”

501 Marianne Kimura, op.cit., p. 18: “Fortunately, now we can see how Shakespeare intended the allusion
to be taken and what he was hoping to say (although he disguised it). Despite the fact that The Winter’s
Tale was written during the dark depths of the era of witch-hunting in Europe, when witches lived in fear
and suffered from dangerous social stigma, Shakespeare publicly and luminously (though secretly) lifts up
witches and predicts a bright future for them involving the power of “life-infusing magic” and their ties to
pagan spirituality.”

502 op.cit.

503 M. Kimura, op.cit., p. 4, citant Frances Yates, dans son ouvrage Giordano Bruno and the Hermetic
Tradition: “A large literature in Greek developed under the name of Hermes Trismegistus, concerned with
astrology and the occult sciences, with the secret virtues of plants and stones and the sympathetic magic
based on knowledge of such virtues, with the making of talismans for drawing down the powers of the stars,
and so on.”

263



la perception de la sexualité des sorciéres, percues comme des femmes obscenes, et
Pouvrage phare sur la sorcellerie, datant de 1487, The Hammer of Witches, qui
considérait que la source de la sorcellerie serait « la luxure charnelle, insatiable chez
les femmes. »*%* Voila pourquoi Paulina serait une « entremetteuse » pour Léonte
(2.3.68-70), la femme « indomptable » dont le désir charnel est « insatiable » qui au fil
de I'histoire aurait souvent été associée a une image diabolique, ce qui rappelle aussi
les femmes mordues par Nosferatu, au point ou I'on se demande si I'idée du vampire a
été créée justement pour faire de ces femmes des étres malades, incurables, qui

méritent d’étre éliminés.

Shakespeare, au contraire, redonne a ces femmes un réle fondamental de stabilisation
et de rétablissement de I'ordre. Avec Marianne Kimura, il est possible d’interpréter Le
Conte d’Hiver comme une allégorie qui prédirait que ces femmes longtemps
marginalisées et bannies seraient capables de jouer un réle central pour aider les
gouvernements futurs a trouver les approches spirituelles et écologiques nécessaires a

la réforme des économies et des systemes politiques.

Ce réle important que Shakespeare donne aux femmes dans ses pieces et notamment
dans Le Conte d’Hiver ne peut néanmoins étre dissocié du contexte plus général de
’époque élisabéthaine. Comme on I'a déja évoqué, I'atmosphére d’occultisme et de
fantastique est manifestement présente dans Le Conte d’Hiver, reflétant ainsi I'intérét
en Angleterre et en Europe a I'époque de la Renaissance a I'étude des sciences
occultes. F. Yates rappelle que, dans son ouvrage Daemonologie datant de 1587,
Jacques 1¢" s’est dit « choqué par ‘T'erreur condamnable’ de ceux qui, comme Weyer,

nient la réalité de la sorcellerie. »°0°

504 M. Kimura, op.cit., p. 2: “In addition, the word “bawd” (a person running a brothel, especially a woman)
which Leontes uses to describe Paulina also recalls that witchcraft had a sexually lewd image and was
linked to women, as was made clear by the authors of the Malleus Maleficarum (1487) (the Hammer of
Witches, the best-known treatise on witchcraft and a popular best-seller in its day), which stated: “All
witchcraft stems from carnal lust, which is in women insatiable”, (Starhawk, 30).”
505 F, Yates, The Occult Philosophy in the Elizabethan Age, op.cit., p.108.

264



Weyer, comme d’autres penseurs tels que John Dee, célébre disciple d’Agrippa,
faisaient partie de grands intellectuels qui auraient occupé une place importante dans
le développement de la pensée occultiste de I'’époque, en se penchant sur la pensée
kabbale chrétienne, que F. Yates place au centre du courant de la Renaissance. Ces
penseurs étaient certainement mus par une pensée politique aussi, et F. Yates rappelle
que les études de John Dee entre mathématiques et sciences humaines et occultistes

avaient pour finalité de contribuer a I'expansion du destin impérial de la couronne5%.

L’accession au trdbne de Jacques 1°¢" aurait été accompagnée dans une premiére étape
d’'une aggravation de la prohibition de la sorcellerie, car Jacques 1¢ aurait cru a la
théorie d’'un complot visant a lui arracher la couronne par des actes surnaturels de
sorcellerie. Il a par ailleurs attaqué la pensée kabbale chrétienne développée par
Agrippa, considérant qu’elle était offensive a la couronne, et il aurait traité Agrippa de
« sorcier » ; il serait resté sourd aux nombreuses requétes du disciple de ce dernier,
John Dee, de blanchir son nom, qui aurait été associé a la sorcellerie et la magie

noire%7.

Ces penseurs et le courant d’'idées qu’ils défendaient et qui tendait a démystifier la
sorcellerie, et a insister sur le fait que « la notion de sorcellerie est une illusion, les

sorciéres n’étant que de pauvres femmes mélancoliques »5%, leur a valu une opposition

506 op.cit., p. 99: “Dee was not only an enthusiast for scientific and mathematical studies, in the strange
contexts in which he saw them. He wished to use such studies for the advantage of his countrymen and
the expansion of Elizabethan England. Dee had a politico-religious programme and it was concerned with
the imperial destiny of Queen Elizabeth 1.”

507 F. Yates, op.cit., p. 182: “With the accession in 1603 of the King of Scotland to the throne of England
the witchcraft problem became more acute than ever, for this monarch believed intensely in witches and
believed that plots had been hatched to harm him by witchcraft. He also did not believe that Christian Cabal
of the type defined by Cornelius Agrippa was harmless. In his book about demonology he had classed
Agrippa with bad conjurors and devils and sorcerers. We know, too, that James was against Agrippa’s
disciple, John Dee, who appealed to him in vain to be cleared of bad conjuring. He would surely have been
agasint the Spenserian fairy world of white Cabala: he did in fact condemn fairies as bad spirits and he
disliked Spenser’s poem which he believed contained criticism of his mother.”

508 F. Yates, op.cit.,, p. 107-8: “One of [Dee]’s activities when at Manchester was to act as adviser about
cases of witchcraft and demonic possession. He had books on these subjects in his Manchester library
which he lent to enquirers investigating such cases. One of the books which he thus lent was De praestigiis
daemonum by Weyer, the friend of Agrippa, in which it is argued that witchcraft is a delusion, witches being

265



véhémente, et ils ont eux-mémes été traités de « sorciers » ou de « magiciens
maléfiques ». F. Yates relate dans son ouvrage les destins de certains de ces penseurs
comme John Dee, qui serait mort dans une grande pauvreté et peu reconnu pour ses
travaux pourtant essentiels — il aurait été selon Yates « l'architecte de l'idée de I'empire
britannique »°%°, ou Giordano Bruno qui a été brilé a Rome en 1600, accusé d’étre un

dangereux magicien.

Il ne faut donc pas perdre de vue que c’est dans ce contexte que Le Conte d’Hiver a été
écrit, ce n’était pas uniguement dans un contexte d’accusation des femmes, malgré le
fait que la majorité des accusations qui ont eu lieu sur la base des lois régissant la
sorcellerie que nous venons d’évoquer concernait des femmes (selon Marianne Kimura,
pas moins de 80% de cas de persécutions concernait les femmes®'°). Il y avait une
ambiance qui dépassait d’une certaine maniére les attaques contre les femmes
accusées de sorcellerie, et qui avait plus trait a un courant de pensée qui était largement

imprégné par I’étude des sciences occultes et qui était férocement combattu.

Selon F. Yates, les attaques contre les sorciéres ont d’ailleurs été exacerbées par les
attaques contre ce courant de pensée occultiste, le plus grand manifeste persécutant la
sorcellerie et surtout la pensée d’Agrippa ou de Pic de la Mirandole aurait été I'ceuvre
d’'un penseur francgais de I'époque, Jean Bodin. Dans son ouvrage principal, « De la
démonomanie des sorciers », Bodin aurait fait un manifeste impressionnant contre la
sorcellerie et ceux qui la pratiquaient, en élargissant la qualification et les illustrations
des actes de sorcellerie, ainsi que des moyens juridiques qu'il fallait employer pour les
sanctionner. Il aurait par ailleurs appelé a édicter les sanctions les plus séveres, allant

jusqu'a infliger la mort aux personnes accusées de sorcellerie, ce qui a fait de ce

only poor, melancholy old women. Another book which Dee lent was the Malleus maleficarum, a work which
is very positive as to the reality of witches.”

509 F. Yates, op.cit., p. 184: “The architect of the idea of the British Empire had been John Dee, in his first
period, when he had been at the centre of the Elizabethan age, and one of the inspirations of Spenser’s
poem. Dee claimed to be himself descended from Biritish kings, belonging himself to the tradition which
Spenser had traced, and of which the story of Lear was of the episodes.”

510 op.cit., p. 2: “Of those who were tried and executed for witchcraft in Europe in the 16th and 17t centuries,
more than eighty percent were women.”

266



manifeste une des ceuvres phares qui ont encouragé et justifié la chasse aux sorciéres

sur le continent européen entre la fin du seizieme et le début du dix-septieme siécled'.

Ce que beaucoup auraient omis de remarquer selon F. Yates dans cet ouvrage de Bodin
qui a fasciné de par sa persécution du soi-disant monde surnaturel de la magie noire,
c’est qu’il débute par une attaque de «la magie de la Renaissance et plus
particulierement contre Pic de la Mirandole et Cornelius Agrippa. »5'> Ce que Bodin
aurait surtout reproché a ce courant de pensée c’est le mauvais usage de la théorie de
la kabbale chrétienne, usage que Bodin aurait associé a de la magie noire, a un appel

aux démons qui rappelle le paganisme®?3,

Ce rappel détaillé du contexte montre que les accusations de sorcellerie n’étaient pas
uniqguement dirigées contre les femmes, mais que c’est tout un courant de pensée qui
s’intéressait aux sciences occultes qui a été violemment combattu et pour F. Yates, la
chasse aux sorcieres n’aurait finalement été que le résultat de cette attaque contre des

penseurs comme Pic de la Mirandole, Cornelius Agrippa ou John Dee 514 ;

511 F. Yates, op.cit., p. 79: “I now turn to the reputation of Henry Cornelius Agrippa in the same period and
in France. At the same time, and in the same French courtly circles as those in which the reputation of
Giorgi was flourishing, there developed a fierce attack on Agrippa which was presented, not as a pious
Christian Cabalist, using a rather exceptionally ‘powerful’ philosophy, but as the blackest of black magicians
and sorcerers. This attack on Agrippa was also dangerous for Pico’s reputation, as the following analysis
will show. There was published in Paris in 1580, that is two years after the Giorgi-Pico volume, a work which
is a devastating and dangerous attack on Pico della Mirandola’s use of Cabala. This was the De la
démonomanie des sorciers by Jean Bodin, a book which has attracted a good deal of attention of late owing
to the contemporary interest in witchcraft. For it is a terrific indictment of witchcraft and witches, an enquiry
into the whole problem undertaken in an impressively learned fashion, giving many examples of supposed
witches, with legal advice as to how they should be tried and punished. Boldin believed intensely in the real
existence of witches and in the reality of the witches’ sabbath. He is horrified at what he believes to be the
increase in the number of witches and takes the stern view, based on Biblical authority, that witches must
die. This work had an enormous influence in fomenting the terrible witch craze which raged with such
intensity in Europe in the late sixteenth and early seventeenth century.”

512 F. Yates., op.cit., p. 79-80: “In their fascination with the witchcraft problem, modern readers of this book
have tended to lose sight of the fact that it begins with an attack on Renaissance magic, and particularly on
Pico della Mirandola and Cornelius Agrippa.”

513 F. Yates, op.cit., p. 79-80.

514 F. Yates, op.cit., p. 81: “What has made Bodin’s book historically so important is his legal and learned
presentation of the case against witches, his reaffirmation of the whole legendary apparatus concerning
them, presented with impressive authority by a learned magistrate. And the witch scare, the intense belief
in the stereotype of the witch, propagated by Bodin, and which has such terrible results in encouraging the
wholesale execution of these unfortunate women, is quite clearly associated in Bodin’ mind with his

267



« Ce qui aurait donné a l'ouvrage de Bodin une valeur historique si reconnue, c’est sa
présentation juridique et informée des proces contre les sorcieres (...) présentée avec
une autorité impressionnante par un magistrat reconnu. La peur de la sorcellerie, la
croyance profonde dans le stéréotype de la sorciere, propagées par Bodin, et qui ont eu
des résultats désastreux dans I'encouragement de la chasse en masse de ces pauvres
femmes, sont clairement associées a la pensée de Bodin, avec sa campagne contre
l'usage de la kabbale chrétienne par Pic et Agrippa. Alors que ce n’est pas expressément
mentionné dans I'ouvrage Démonomanie que ce sont Pic et Agrippa et leurs disciples,
qui, par l'usage de la magie kabbaliste, avaient libéré les démons qui auraient pénétré

I'esprit des sorcieres, ceci est pourtant clairement sous-entendu pour moi. »

F. Yates conclut donc qu’une des raisons importantes qui justifieraient la persécution si
acharnée par Bodin de la sorcellerie, c’est le mauvais usage de la pensée kabbaliste
qui a aurait été selon lui 'ceuvre de penseurs occultistes tels que Pic de la Mirandole,
Agrippa, Johann Weyer et John Dee®'5. Ces derniers auraient d’ailleurs expressément
défendu les femmes accusées de sorcellerie. Pour Bodin, ces penseurs sont non
seulement condamnables pour avoir propagé la sorcellerie de par leur pensée
occultiste, mais aussi parce qu’ils auraient « réduit la croyance dans la réalité des
sorcieres »%1%, leurs idées auraient en effet pu réduire I'impact et la proportion que la

chasse aux sorcieres a pris durant cette époque.

campaign against the wrong use of Cabal by Pico and Agrippa. Though it is not actually stated in the
Démonomanie that it was Pico and Agrippa and their disciples, who, by their young use of Cabalist magic,
had let out the demons who entered the witches, this seems to me to be implied. »

515 F. Yates, op.cit., p. 83: “Since Bodin believed that Pico and Agrippa made a bad use of Cabala, his
persecution of witches would be a result of that belief.”

516 F, Yates, op.cit., p. 81: “Bodin also attacks fiercely the work of Johann Weyer (De praestigiis daemonum,
first edition in 1563). Weyer was a disciple of Agrippa. His crime in Bodin ‘s eyes was that he had dared to
suggest that witches were not infernal agents, but merely silly and deluded old women, suffering from
melancholy. Bodin, intent on maintaining the stereotype of the witch, angrily dismisses this dangerous
rationalist interpretation which would have prevented, or reduced, the witch craze if it had gained currency.
These mild and heretical views about witches were also those of Agrippa, who once defended a woman
accused of being a witch. The so-called black conjuror held merciful and psychological advanced views
about witches. Agrippa is Bodin’s béte noire, not only for teaching the kind of magic which the fierce
magistrate believed encouraged the spread of witches, but also for undermining belief in the reality of
witches.”

268



C’est donc un combat d’idées et d’influences politiques, qui aurait été a la source de la
chasse aux sorcieres, « le cas de Bodin nous fait demander a quel point la chasse aux
sorcieres était un mouvement populaire sincere, et a quel point il aurait été un
mouvement manipulé et intensifié par le pouvoir. »°'7 |l s’agit d’un outil de propagande
dont il est encore fait usage jusqu'a nos jours, a savoir la diabolisation, par la chasse
aux sorcieres, de personnes influentes que les persécuteurs souhaitent éliminer et

méme « faire completement disparaitre pour les historiens futurs. »>18

Ces affirmations signifient que lorsque Shakespeare évoquait dans ses pieces des
notions telles que la sorcellerie, ou la magie noire, tout ce contexte complexe de
’époque y était également sous-entendu, et une lecture strictement dirigée vers les lois
régissant la sorcellerie qui étaient surtout appliquées contre les femmes est désormais
insuffisante. C’est toute une vision du monde surnaturel qui est évoquée, et qui rappelle
cette atmosphére qui ne manquait pas de violence. En évoquant cette conjoncture
relative a la sorcellerie dans une piece qui débute par une tragédie et s’achéve par une
romance, Shakespeare lui aurait donné une place importante mais pas fondamentale,
les menaces de mort au bldcher contre Paulina ou Perdita, ne se transforment d’ailleurs
jamais en événements qui se déroulent réellement. Il y a donc dans les pieces de
Shakespeare une insistance a dissocier les femmes du role maléfique qu’on leur
attribuait, sans pour autant donner a la question de la sorcellerie en général une place
prédominante, comme si par cette insistance discrete, Shakespeare aurait lui aussi opté

pour une dédramatisation de la notion de la sorcellerie.

Le Conte d’Hiver est une piéce ou la tragédie déclenche les événements, et ou
I’évolution de la piéce — accompagnée d’un role fondamental des femmes — débouche
sur la romance. La tragédie qui évolue en romance n’est pas un genre nouveau a
’époque du Conte d’Hiver. En effet, certains critiques rappellent que Le Conte d’Hiver

est une piéce qui s’inspire d’une ceuvre ancienne d’Euripide, Alceste ; cette derniere

517 F. Yates, op.cit., p. 84.
518 F. Yates, op.cit., p. 84.

269



aurait sacrifié sa vie pour sauver celle de son mari Admeéte. C’est Hercule, un bouffon
mi-homme mi-ange, qui intervient pour lui redonner vie, il combat la Mort lors de ses
funérailles et la raméne a son mari dans une scéne qui rappelle le retour a la vie
d’Hermione : les deux femmes retournent a la vie sous un voile (Alceste prend en outre
une forme différente sous son voile), et elles restent toutes les deux silencieuses face

a leurs époux aprés leur retour a la vie®°.

Un doute a parfois été exprimé sur le fait de savoir si Shakespeare lisait le grec, ce qui
pose la question de savoir s’il avait lu ou non la piece d’Euripide. Mais il semble que la
piece ancienne ait été publiée en latin accessible sous plus d’une version durant
’époque de Shakespeare, ce qui rend I'hypothése de la lecture de la piece par
Shakespeare plus plausible. De plus, certaines scénes des deux pieces présentent des
similitudes qui ne peuvent s’expliquer autrement®. L’époque de Shakespeare a
témoigné d’un intérét exprimé par les dramaturges de mélanger les genres, ou de
découvrir des moyens de passer d’un genre a un autre dans une méme piéce et une
ceuvre comme celle d’Euripide ou la tragédie évolue en romance aurait inspiré un nouvel

élan de créativitéd2!.

L’adaptation par Shakespeare de ce « mélange de genres » dans Le Conte d’Hiver
permet de tracer I’évolution de la piéce qui se caractérise surtout par I’évolution de
Léonte, d’'un tyran qui agit de maniere tout a fait déraisonnable, a un roi capable d’aimer
et de rétablir la paix et la tranquillité dans son royaume. Il est donc possible de dire que
dans Le Conte d’Hiver 'amour n’aurait peut-étre pas été possible sans la tragédie, et
que la romance nait de la rédemption, donc de la piété du prince, mais aussi de
'accompagnement et de l'aide de Paulina. La sorcellerie — malgré I'importance de la
situation politique et juridique qui la régissait en Europe a I'’époque ou la piece a été

écrite — ne joue en réalité pas un réle principal dans I'’évolution de la piéce vers la

519 Arden Shakespeare, op.cit., p. 13-14.
520 Arden Shakespeare, op.cit., p. 14-15.
521 Arden Shakespeare, op.cit., p.15.

270



romance. |l est vrai que Paulina joue un réle important dans 'accompagnement de
Léonte, mais cela ne signifie pas qu’il est possible de lui attribuer le retour a la vie de
Hermione, puisque la scéne, malgré son aspect magique, ne suppose pas qu’un miracle
a eu lieu, et la preuve la plus importante de I'absence d’'un miracle est la référence
explicite a 'age de Hermione et aux traces des seize années d’absence. C’est Léonte

qui exprime sa stupéfaction face au changement de son apparence physique %22 :

« Mais pourtant, Paulina,

Hermione n’avait tant de rides, et n'était
Nullement aussi vieille. »

(CH 5.3.27-30)

Hermione reprend vie grace a un acte de magie (ou de sorcellerie) présumé de Paulina,
cet acte peut néanmoins étre percu comme une consécration de 'amour que Léonte
porte pour Hermione. Si Léonte n’avait pas porté son amour pour Hermione pendant
seize années, il aurait été difficile de concevoir une méme fin de la piece. Cette idée
pourrait rejoindre la citation de Bergmann. Ce dernier évoque I'importance de I'amour
dans la piece : « The Winter's Tale is about the death of Love, the survival of Love and
the resurrection of Love. It was the resurrection that broke me. »%23 La puissance de la
piece réside effectivement dans la résurrection d’Hermione dans le dernier acte de la
piece, résurrection qui s’apparente davantage au retour a la paix grace a 'amour de

Léonte.

Quelle place est donc finalement donnée a la sorcellerie dans Le Conte d’Hiver ?
L’analyse de Marianne Kimura tend a donner a cette place une importance particuliére,
ce qui pose la question de savoir si une telle analyse préconise le retour au monde
paien, et considére que c’est un retour a la superstition que Shakespeare célébre dans

cette piece. Le probléme avec une telle approche c’est qu’elle omet de prendre en

522 “But yet, Paulina,/Hermione was not so much wrinkled, nothing/So aged as this seems.”
523 V. supra, p. 203.

271



considération la rédemption de Léonte, la piece mélange la tragédie a la romance mais

aussi le monde du christianisme au monde paien.

Selon certaines critiques, c’est a partir du Roi Lear que la notion de I'amour apparait de

plus en plus souvent dans les piéces de Shakespeare 524 :

« A partir du Roi Lear, Shakespeare annonce a maintes reprises que l'objet de son
écriture serait la romance. La pratique créative qui lui a permis de passer de la comédie
a la romance est bien comprise par les critiques modernes ; en effet, cette évolution
constitue la maniére principale qui nous permet de percevoir ses comédies a partir du
début des années 1590. On pourrait peut-étre cependant nuancer cette idée en rappelant
que tout au long de sa carriére, dans le genre tragique tout comme dans le genre comique,
Shakespeare a toujours eu la romance en vue. On retrouve une petite illustration
néanmoins symbolique dans Le Marchand de Venise, lorsque le vieux et aveugle Gobbo,
rend visite a son fils, Lancelot Gobbo. La premiére chose que le jeune Gobbo fait, sans
autre motivation a part celle de provoquer le rire, est de prétendre qu’il est quelqu’un
d’autre, afin de truquer son propre pére. Il dit au vieil homme que son fils est mort, rien
que pour le faire pleurer (2.2.45-62). Pour les critiques modernes, la scene est plus dréle
qu’elle ne devrait I'étre (est-il correct de rire d’'un homme aveugle, trompé par son propre
fils ?) mais on peut percevoir dans cette scene, que Shakespeare avait déja la romance
en vue, pour aboutir a Gloucester I'aveugle, et son fils qui le méne a la vallée imaginaire
de Dover. Méme le nom de Lancelot pointe dans cette direction : c’est une figure classique

de la comédie anglaise, un servant effronté et peu fiable, qui passe d’un manque de

524 The Arden Shakespeare, op.cit., p. 23: “In many places after King Lear, Shakespeare signals that
romance is his goal. The creative practice that led him from comedy to romance is well understood by
modern critics; indeed this evolution has become the chief way we look at his comedies from the early
1590s forward. Perhaps we may refine this, however, by arguing that throughout his career, in tragedy as
in comedy, Shakespeare had always been heading towards romance. A small but telling illustration is in
the ‘comedy’ he wrote around 1597, The Merchant of Venice, at the point when half blind Old Gobbo come
to visit his son, Lancelot Gobbo. The first thing young Gobbo does, with no motive but to raise a laugh, is
to put on a voice and pretend he is someone else, to baffle his father. He tells the old man his son is dead,
just to make him weep (2.2.45-62). To modern tastes, the scene is funnier than it ought to be (is it right to
laugh at a blind man goaded by his son?), but we can see in it, with hindsight, that Shakespeare had already
started on the path of romance leading to blind Gloucester and his seeing son on the imaginary cliff at
Dover. Even Lancelot’s name points the way: he is a stock figure out of English comedy, a cheeky,
unreliable servant stumbling from one malapropism to another, but he bears the name of the most famous
knight in all romance.”

272



décence a un autre, mais il porte néanmoins le nom du chevalier le plus célebre dans la

romance littéraire. »

Le Roi Lear aurait d’ailleurs eu une influence sur Le Conte d’Hiver, qui a été écrit cinq
ans plus tard. Plusieurs similitudes ont été notées entre les deux pieces, la plus
importante se situe a la scéne finale, entre Lear et Cordelia d’'un c6té, et Léonte et
Hermione de I'autre. Au cinquiéme acte du Roi Lear, dans un état proche du délire a la
vue de sa fille Cordelia morte, Lear croit voir Cordelia vivre de nouveau (« Do you see
this? Look on her: look, her lips. / Look there, look there! » (5.3.309-10)). Dans la
derniere scene du Conte d’Hiver, c’est Polixéne, répondant a la stupéfaction de Léonte
de revoir Hermione vivante (« Que je meure si déja elle ne le semble pas ! / Qui est-ce
qui l'a faite ? Regardez, sire, / Ne diriez-vous qu’elle respire, et que ses veines / Portent
vraiment du sang ? » (5.3.62-5)) qui affirme que « la chaleur de la vie semble animer

ses levres. » (5.3.67)%%°

Le message de la piéce n’est donc peut-étre pas un message qui glorifie la sorcellerie,
mais un message d’amour, et I’évolution de la piéce est une évolution positive et
constructive, les événements évoluant de l'injustice d’une accusation erronée d’adultére
et de haute trahison de la part d’un roi jaloux a I'encontre de sa femme, vers un roi qui
a reconnu son erreur et a passé seize années dans le deuil et la rédemption, les
canalisant vers la vie et 'amour. A la fin de la piece, la lourdeur du deuil et de la tragédie
s’achéeve, et la légéreté de la vie est mise en avant, c’est a la demande de Paulina

qu’Hermione avance vers son mari (« C'est 'heure. Descendez ! Ne soyez plus de

525 Arden Shakespeare, op.cit., p.19-20: “It is generally agreed The most unsettling one is in the harrowing
final lines in King Lear, where the old king holds first a mirror then a feather to his daughter Cordelia’s
mouth, searching for breath from her lifeless body. One moment Lear says she’ll ‘come no more’ but the
next, his own dying moment, he asks as if he sees something no one else can, ‘Do you see this? Look on
her: look, her lips. / Look there, look there! (5.3.309-10)’

In his delirium Lear believes that Cordelia’s lips have life in them. In the final scene of The Winter’s Tale,
when Leonte faces what he thinks is the inanimate statue of his dead wife, he sees (in words someone else
has to express for him) that ‘The very life seems warm upon her lip’, and in his heightened state, painful
but as sweet as ‘any cordial comfort’, he thinks Hermione is breathing and tries to kiss her (5.3.66, 76-7).
This time though, the man who wrongs a woman gets her back.”

273



pierre. » (5.3.99)), la vie reprend par le mouvement vers I'avant, et Léonte est prét a la
fin de la piece a recevoir et célébrer la vie ce qui permet de rétablir la paix au royaume
de Sicile. Il y a quelque chose de vrai dans la rapidité de la colere de Léonte qui
déclenche la tragédie des évenements au début de la piéce, c’est dans un moment
d’égarement d’une durée courte et trés limitée dans le temps (c’est dés la deuxiéme
scéne de l'acte 1 que Léonte est envahi par les soupgons) que Léonte détruit la paix et
la tranquillité de son royaume. Il en faut peu pour se perdre, et le reste de la piéce tend
vers le rétablissement de ce qui a été perdu en un instant succinct de colére, ce qui
pourrait rappeler la lenteur de la justice qui parfois doit juger d’un acte qui a é&té commis
dans un court laps de temps et qui met cependant des années pour rendre un jugement

et résoudre I'affaire.

Une approche intéressante aurait d’ailleurs été de comparer le dénouement pseudo
magique de la piece a un événement judiciaire ou a un proces. L’évolution de la piece
est-elle comparable a un procés qui débute par un conflit non résolu, porté devant le
juge, et le moment ou le juge rend un jugement a la fin du procés, consacrant la solution
du litige ? Cela signifierait que le cheminement de la piéce s’apparente — comme dans
un proces — a une recherche de la vérité, en ayant recours aux moyens de preuve qui
permettent de rapporter et établir les faits de I'affaire. Rappelons déja qu’un procés a
lieu au début de la piece intenté par Léonte devant toute la cour a I'encontre de sa
femme qu’il accuse d’adultére. Le jugement de l'oracle déclarant l'innocence
d’Hermione crée une situation de colére chez Léonte qui méne a la mort de sa femme
et de son fils plutét que de dénouer le litige. Si le proces et le jugement ne réussissent
pas a résoudre le conflit, le jugement de I'oracle réussit néanmoins a établir la vérité de
la situation, et c’est cette méme vérité que Léonte finira par admettre et qui déclenchera
sa rédemption et éventuellement le rétablissement de la paix au royaume de Sicile par
le retour a la vie de la reine Hermione.

Il est cependant difficile d’affirmer que c’est le jugement de l'oracle qui aurait
éventuellement donné lieu au dénouement de la piéce, car I'établissement des faits et

la révélation de la vérité, malgré leur importance, ne suffisent pas pour résoudre le litige

274



dans Le Conte d’Hiver. L’évolution de Léonte se fait grace a sa piété, et a sa prise de
conscience de la gravité des conséquences de ses accusations infondées, ainsi qu’a la
perte des étres aimés. L’obstination de Paulina a montrer a Léonte son erreur au début
de la piece ressemble au réle de la défense de I'accusée si nous étions dans le cadre
d’'un procés, mais ce n’est pas le rbéle qu’elle continue de jouer par la suite jusqu’au
dénouement de l'intrigue. Sa présence aupres de Léonte sera une présence de soutien
et d’amitié, méme si elle reconnait qu’elle lui rappelle parfois trop souvent la gravité des
actes qu’il a commis, sans pour autant que ce rappel ne soit ni un chatiment ni une
accusation 5% ;

PAULINA. — « Je le regrette.

Toutes mes fautes, quand je les vois, je m’en repens.

Hélas ! J'ai trop montré 'emportement d’une femme.

Il est atteint dans la noblesse de son cceur.

Que ce qui est passe, ce qui est sans reméde,

Soit aussi sans chagrin !

(A Léonte) Ne vous affligez pas,

Quoi que je vous aie dit. Qu'au contraire je sois

Punie, je vous en prie, moi qui vous ai rappelé

Ce qu'il faut oublier. Ah I mon bon suzerain,

Seigneur, royal seigneur, pardonnez une sotte.

Mon amour pour la reine — ah ¢a ! je suis sotte encore !

Je n'en dirai plus rien, de vos enfants non plus.

Je ne parlerai plus de mon propre mari,

Qui est perdu aussi. Armez-vous de patience,

Et je ne dirai rien ».

(CH 3.2.214-227)

526 Texte original en anglais: “I am sorry fort. / All faults | make, when | shall come to know them / | do
repent. Alas, | have showed too much / The rashness of a woman. He is touched / To th’ noble heart.
What’s gone and what’s past help / Should be past grief. / (To Leonte) Do not receive affliction / At my
petition. | beseech you, rather / Let me be punished, that have minded you / Of what you should forget.
Now good my liege, / Sir, royal sir. Forgive a foolish woman. / The love | bore your queen — lo, fool again! /
I'll speak of her no more, nor of your children. / I'll not remember you of my own lord, / Who is lost too. Take
your patience to you, / And I'll say nothing.”

275



Ce ne sont pas les faits qui sont dénoués avec le temps dans la piéce, et ni Léonte ni
Paulina ne symbolisent les protagonistes dans un proces. Le temps de la piece est
constructeur, mais il ne s’agit pas d’une reconstitution des faits mais d’'une évolution
constructive des personnages principaux de la piece, Léonte, Hermione et Perdita,

rétablissant ainsi la paix et la continuité du royaume de Sicile.

276



CONCLUSION

Le Marchand de Venise, Mesure pour Mesure et Le Conte d’Hiver mettent en scéne
des situations conflictuelles dont les enjeux sont différents, et il est possible, a travers
cette divergence, de tenter de comprendre les criteres que Shakespeare considére
comme essentiels pour une bonne résolution des conflits, ainsi que la place qu'’il attribue

au droit dans I'organisation de la vie au sein d’un Etat.

Le Marchand de Venise se déroule dans une république, ou le doge est appelé a
résoudre un conflit de droit civil relatif a la non-exécution de I'obligation de
remboursement de 'emprunteur dans un contrat de prét. La particularité de ce conflit
est que la pénalité prévue au contrat et que le préteur s’acharne a faire exécuter,
présente un enjeu pénal, puisque c’est bter la vie de son emprunteur qu’il demande en
compensation du défaut de remboursement du prét a '’échéance. Face a cet enjeu a la
fois civil et criminel, le pouvoir du doge est néanmoins limité, puisqu’il doit respecter la
loi des parties, et il ne jouit ni de la prérogative de pardonner I'accusé, ni de celle de
tempérer la loi par I'équité. Le recours par Portia a la notion de miséricorde est une
tentative de tempérer la sévérité de la pénalité tout en respectant les limites des
prérogatives dont jouit le doge de Venise, et cette tentative s’inscrit dans un contexte
plus large du rapport entre le judaisme et le christianisme, qui constitue le cadre politico-

religieux de la piéce.

Le dénouement du litige par le jugement rendu contre Shylock est un moment crucial
de la piéce, et la victoire des Vénitiens ne représente pas, malgré les apparences, une
fin heureuse de la piece. L’humiliation de Shylock est consacrée dans un jugement
officiel, il ne s’agit plus uniguement d’un discours collectif, mais d’'une décision rendue
par l'autorité chargée de résoudre les litiges a Venise et a laquelle Shylock est
désormais soumis. Ce dénouement tient-il principalement au fait que Venise est une

république, ou les pouvoirs du juge sont limités ? Le jugement rendu aurait-il été meilleur

277



si le doge et Portia étaient en droit de tempérer la pénalité trop sévére grace a I'équité,
le pardon ou la miséricorde ? L'impartialité douteuse des juges et leur adhésion au
contexte politico-religieux de I'époque, fortement imprégné d’antisémitisme, ne
permettent pas de répondre simplement a cette question. Si le pouvoir du doge était
limité en raison du régime politique qui lui impose de respecter les frontiéres de la loi,
le doge a néanmoins choisi de se soumettre de maniere quasi-totale a la lettre de la
pénalité, se désistant ainsi du pouvoir essentiel qui découle de la tache d’appliquer la

loi, celui de l'interprétation de la régle.

Le contrat de prét entre Shylock et Antonio n’est presque jamais évoqué par le doge ou
Portia durant le proces, comme si l'instrument juridique, pourtant au cceur du conflit,
était secondaire. Méme si ce contrat présentait des failles importantes et qu’il ne
constituait pas une base solide d’'un accord conclu de bonne foi entre les parties, il
constituait néanmoins la preuve principale de I'intention des parties et un bon juge aurait
d’abord cherché cette intention grace a laquelle il peut donner une interprétation

équitable de la regle contractuelle.

Le doge aurait pu sauver la vie d’Antonio tout en condamnant ce dernier a rembourser
le montant du prét a Shylock, sans aller au-dela du texte de la pénalité, en proposant
une interprétation plus conservatrice de la lettre de la pénalité que celle que Shylock a
avanceée. Il est vrai que la source du conflit entre Shylock et Antonio étant la différence
de leurs religions, le contrat n’a pas été conclu de maniére a les protéger contre leurs
passions haineuses, mais il n’en reste pas moins que c’était au juge, en se montrant
plus objectif et impartial, de donner davantage de valeur a I'accord contractuel et de
rechercher la volonté des parties telle qu’elle transparait dans I'esprit de la régle. Si le
droit n’a pas été salvateur, c’est principalement en raison du renoncement du juge a
faire usage de ses prérogatives fondamentales qui sont intimement rattachées a la
fonction de juger. La loi contractuelle est mauvaise si les parties ont une intention
dénuée de bonne foi mais il y a un moyen de rétablir sa légitimité a travers une

intervention du juge, a condition que ce dernier ait la volonté de trouver la solution la

278



plus équitable au conflit. La miséricorde est une notion trop subjective et peu efficace
pour remplacer une bonne interprétation de la loi. Le juge qui, comme le doge de
Venise, se refuse a une telle tache, dans un souci de consacrer et d’adhérer a une
dynamique socio-politique prédominante, est un juge qui met en péril la justice et la paix

sociale, et qui contribue a I’échec du droit et de la loi comme garde-fous des passions.

Ce méme réle central du juge dans l'interprétation et I'application du texte de loi apparait
dans Mesure pour Mesure. Ce n’est pas dans un contexte de conflit de religions que les
événements de la piece se déroulent, mais il s’agit d’'une monarchie chrétienne, le titre
de la piece fait d’ailleurs directement allusion a un theme néotestamentaire et le duc
Vincentio choisit I'habit du moine pour dissimuler sa présence dans la cité apres avoir
délégué le pouvoir a Angelo. C’est une loi pénale qui fait I'objet de l'intrigue, elle est

néanmoins désuéte, son application injuste, et la sanction qu’elle prévoit trop sévere.

Un monarque nouvellement arrivé au pouvoir, peut-il tout a coup condamner un homme
a mort pour un acte dont la gravité est douteuse, et pour lequel aucune condamnation
n‘a été prononcée pendant plus d’une décennie ? La question est d’autant plus
complexe que le monarque condamne l'accusé a mort sans aucun proces, et par la
suite se livre lui-méme secretement au méme acte qu’il condamne. Angelo se permet
d’agir en monarque abusif et corrompu et aucune limite a son pouvoir excessif ne
s’impose a lui, la seule limite reléve de sa propre décision de pardonner I'accusé. Tout
comme dans Le Marchand de Venise c’est a Shylock qu'on demande d’étre
miséricordieux pour tempérer la sévérité de la loi, c’est Angelo dans Mesure pour
Mesure qu’lsabelle supplie de gracier son frere. Si Angelo refuse de pardonner Claudio,
il N’y a pas moyen de sauver la vie de ce dernier. L’hypothése qui se pose est que le
monarque jouit d’'un pouvoir sans limites d’édicter la loi et d’en imposer une application
stricte, et la seule limite a son pouvoir serait la faculté pour lui de pardonner le crime
prévu par cette loi. Cette limite dépend néanmoins de la volonté méme du monarque ce

qui signifie pratiquement que les pouvoirs du monarque sont illimités. Angelo se rend

279



compte de ce large pouvoir dont il jouit, et abuse de sa position pour tenter de servir

ses propres intéréts.

C’est le duc qui résout I'intrigue grace a un exercice plus modéré par lui du pouvoir. Je
ne pense pas que le duc ait fait usage de sa faculté de pardonner le crime commis par
Claudio, mais il se serait plutét livré a une interprétation plus sensée de la loi ressuscitée
par Angelo. Il n’a pas été jusqu'a remettre la loi en question, mais il a pu trouver dans
I'esprit de la loi que ce qu’elle cherche a établir c’est une sécurité dans les rapports
entre les couples, notamment pour protéger le statut de la femme et celui des enfants
nés hors mariage. L’interprétation par le duc de I'esprit de la loi, dans un sens qui
protege les personnes les plus vulnérables sans pour autant sanctionner de maniere
trop sévere ceux qui enfreignent la regle, constitue la pierre angulaire de la résolution

de l'intrigue de maniere positive.

Il'y a aussi une dimension purement pratique a la décision du duc : le probleme de la
surpopulation carcérale et de la lenteur de la justice pour exécuter les peines a
I’encontre des prisonniers sont sous-entendues dans des scénes comiques qui donnent
une image ridicule de I'autorité judiciaire chargée d’exécuter la peine prononcée. Le duc
sait qu’épargner la sanction capitale a 'accusé contribue aussi a alléger la tache des
gedliers et des bourreaux et donc a mettre moins en lumiere les insuffisances du
systeme judiciaire. Le duc sait par ailleurs qu’une sanction sévere qui condamne un
homme coupable de fornication a mort, signifie I'abandon de la femme et
éventuellement des enfants aussi, ce qui augmente la responsabilité de I'Etat & leur
égard. La solution qu’il préconise prend en compte toutes ces considérations pratiques
et c’est pour cette raison aussi qu’il réussit a apaiser la tension par le jugement qu'l

rend a la fin de la piéce.
C’est une situation différente qui se présente dans Le Conte d’Hiver, dont les
évenements montrent les déboires créés par un tyran faible. Ce n’est pas la teneur de

la loi qui fait I'objet de l'intrigue, mais la maniére avec laquelle le monarque décide

280



d’appliquer la loi pénale. Le fond religieux de la piece est empreint de naturalisme paien,
avec une référence a la notion de sorcellerie et des sciences occultes, ainsi qu’au mythe
de Pygmalion, représenté par le retour a la vie d’Hermione a la fin de la piece. Mais la
religion chrétienne est également présente, la résolution de [lintrigue passant
principalement par la rédemption de Léonte. La piété du prince occupe une place
principale dans cette piece, le procés qui intervient avant la rédemption de Léonte ne
meéne pas a la résolution de l'intrigue, mais uniquement a établir les faits, que Léonte
s’acharne néanmoins dans un premier temps a nier, avant de réaliser, suite a la mort
subite de son fils, que les conséquences de ses actes sont destructrices pour le
royaume. |l est donc possible de se demander si dans cette piece qui a été écrite apres
les deux premieres, la piété serait considérée comme supérieure au droit, et que
finalement, les seules limites au pouvoir du monarque émaneraient de lui et de sa foi

dans la nécessité d’étre juste et bon avec ceux qu’ils gouvernent.

Le droit est-il un élément secondaire de I'organisation de la vie au sein d’un Etat selon
Shakespeare? La destruction du royaume de Sicile au début du Conte d’Hiver m’a fait
penser a la situation au Liban ces dernieres années. Les excés auxquels se livrent ceux
qui sont investis de la gouvernance d’un Etat sont & méme de mener un pays a sa ruine,
et le droit peut s’avérer étre impuissant face a une telle situation. Cette impuissance est
due en grande partie au fait que I'application du droit est intimement liée a la personne
de celui qui est investi de la tache d’appliquer la régle de droit; c’est un des
enseignements principaux des deux premiéres pieces, Le Marchand de Venise et
Mesure pour Mesure. Si celui qui juge s’affranchit de toute logique |égale, comme
Léonte dans Le Conte d’Hiver, la vie ne peut continuer et c’est un effondrement quasi-
total du pays qui résulte d’'une telle attitude de celui qui gouverne. Léonte a refusé de
continuer a gouverner un pays effondré, sa rédemption signifie que son souhait est de
rétablir la paix, la transformation du monarque a réussi a corriger la situation de départ
et les excés auxquels il s’était livré dans la gouvernance de Sicile. Il est
malheureusement possible d’imaginer une situation ou un gouverneur ne se serait

méme pas soucié de I'effondrement total d’'un Etat, et aurait choisi de continuer &

281



gouverner de la méme maniere, quitte & se demander ce que signifie la gouvernance si
son objet porte sur un pays effrité, dans lequel plus aucune institution ne fonctionne
convenablement. Une telle situation s’apparente a une caricature de gouvernance, et
Shakespeare n’a pas été jusqu'a imaginer une telle situation, puisqu’elle n’apporte
aucun enseignement ni sur I'expérience juridique ni sur les conditions de la bonne
gouvernance d’un Etat. Malgré le ridicule des accusations infondées de Léonte au début
de la piece, le temps de la piece est constructeur, et cette reconstruction du monarque
s’accompagne d’un rétablissement de la paix dans le royaume. Ce n’est peut-étre pas
la piété du prince que Shakespeare considére supérieure au droit, mais au contraire,
c’est une affirmation par lui que les abus d’un gouverneur qui s’affranchit de toute
logique Iégale ne menent qu’a la destruction et a I'effondrement du pays, et I'expérience
humaine ne peut étre vécue qu’en reconnaissant les limites que le droit pose a I'exercice

du pouvaoir.

282



283



BIBLIOGRAPHIE

Remarque : Cette bibliographie contient uniquement les ouvrages et articles cités
dans mes développements et qui ont directement guidé mon analyse. Vu
'importance de la bibliographie relative a I'ccuvre de Shakespeare, et dans un
souci de simplification, j’ai omis de faire la liste exhaustive de toutes les sources

bibliographiques que j’ai consultées.

J’ai par ailleurs mentionné les versions traduites des ouvrages anglais lorsque
c’est la version francaise de I'ouvrage que j’ai consultée. Les citations extraites

des ouvrages et articles consultés en anglais ont été librement traduites.

Ouvrages sur Shakespeare et éditions critiques

1. Shakespeare, (Euvres Complétes (édition bilingue), Paris, Robert Laffont, coll.
Bouquins, 2002.

2. The Arden Shakespeare, The Winter’s Tale, Londres, édité par John Pitcher,
2010.

3. Allan Bloom and Harry V. Jaffa, Shakespeare’s Politics, Chicago, University of
Chicago Press, 1996 [trad. La pensée politique de Shakespeare, Paris, Armand

Colin, 2021].

4. Allan Bloom, Love and Friendship, New York, Simon and Schuster, 1994 [trad.

L’amour et L’amitié, Paris, Les Belles Lettres, 2018].

284



o

©

Bradin Cormack, Martha C. Nussbaum and Richard Strier, Shakespeare and the
Law: A Conversation among Disciplines and Professions, Chicago, University of
Chicago Press, 2013. En ligne sur le site Oxford Academic:

https://academic.oup.com/chicago-scholarship-online/book/13055.

Michael Edwards, Shakespeare, le poéte au théatre, Paris, Fayard, 2009.

. Henri Fluchére, Shakespeare, dramaturge élisabéthain, Paris, Gallimard, 1966.

René Girard, Shakespeare, les feux de I'envie, Paris, Grasset, 1990.

Stephen Greenblatt and Peter G. Platt, Shakespeare’s Montaigne, The Florio

Translation of the Essays, New York, New York Review of Books, 2014.

10.Stephen Greenblatt, Tyrant: Shakespeare on Politics, New York, W.W. Norton

and Company, 2019.

11.Daniel Kornstein, Kill All the Lawyers ?, Princeton, Princeton University Press,

1994.

12.Jan Kott, Shakespeare, Our Contemporary (traduit du polonais par Anna

Posner), New York, W.W. Norton and Company, 1974 [trad. Shakespeare notre

contemporain, Paris, Payot, 2006].

13.Richard Marienstras, Shakespeare et le désordre du monde, Paris, Gallimard,

2012.

14.Francois Ost, Shakespeare, la comédie de la loi, Paris, Michalon, 2012.

285



15.Daniel Sibony, Avec Shakespeare, éclats et passions en douze pieces, Paris,
Editions du Seuil, 2003.

16.B.J Sokol and Mary Sokol, Shakespeare’s Legal Language, A Dictionary,

London and New York, Continuum, 2000.

17.Henry Suhamy, Shakespeare, Paris, Editions de Fallois, 1996.

18.Egil Tornqvist, Between Stage and Screen, Ingmar Bergman Directs,

Amsterdam, Amsterdam University Press, 1995.

19.Christina G. Waldman, Francis Bacon’s Hidden Hand in Shakespeare’s the

Merchant of Venice, New York, Igora Publishing, 2018.
20.Frances Yates, Shakespeare’s Last Plays, A New Approach, London and New
York, Routledge and Kegan Paul, 1975 [trad. Les dernieres pieces de

Shakespeare, une approche nouvelle, Paris, Belin, 1993].

21. Frances Yates, The Occult Philosophy in the Elizabethan Age, New York,
Routledge Classics, 2001.

Il- Articles parus dans les revues et articles publiés en ligne

22.Kirby Farrell, « Witchcraft and Wonder in The Winter’s Tale », Essays in
Renaissance Historiography, edited by Anne Lake Prescott and James Dutcher,
Newark, University of Delaware Press, 2007. En ligne:
https://www.researchgate.net/publication/275642095 Witchcraft and Wonder

in the Winter's Tale.

286



23.Louise Halper, « Measure For Measure: Law, Prerogative, Subversion »,
Cardozo Studies in Law and Literature, Vol. 13, No. 2, Fall 2001, pp. 221-264.
En ligne: https://www.jstor.org/stable/10.1525/1al.1.2001.13.2.221.

24.William Chester Jordan, « Approaches to the Court Scene in The Bond Story:
Equity and Mercy or Reason and Nature », Shakespeare Quarterly, Vol. 33, No.1,
Spring 1982, pp. 49-59. En ligne: hitps://www.jstor.org/stable/2870336.

25.Marianne Kimura, « Witchcraft and The Winter’'s Tale », September 2020. En
ligne:https://www.researchgate.net/publication/344213133 Witchcraft and The

Winter's Tale Shakespeare predicts the resurgence of witchcraft.

26.Maydee G. Lande, « The Winter's Tale: A Question of Motive », American Imago,
Vol. 43, No. 1, Spring 1986, pp. 51-65. En ligne:
https://www.jstor.org/stable/26303866.

27.William W. Lawrence, « Measure for Measure and Lucio », Shakespeare
Quarterly, Vol.9, No. 4, Fall 1958, pp. 443-453. En ligne:
https://www.jstor.org/stable/2867127.

28.Rebecca Lemon, « Law », The Oxford Handbook of Shakespeare, Chapter 30,
pp.554-570, 2011. En ligne:
https://www.academia.edu/35800860/Law in the Oxford Handbook of Shake

speare.

29.Henri Mazeaud, « Les notions de ‘droit’, de ‘justice’ et d’ ‘équité’ », Revue

internationale de droit comparé, Vol. 8 No. 3, Juillet-septembre 1956.

30.Vaslav Nijinski, Journal de Nijinski, Paris, Gallimard, 1953.

287



31.Sarmila Paramasivam, « The Period of Renaissance in English Literature »,
(article non daté). En ligne:
https://www.academia.edu/28864596/THE PERIOD OF RENAISSANCE IN
ENGLISH LITERATURE.

32.Paul Raffield, « The Trials of Shakespeare: Courtroom Drama and Early Modern
English Law », Law and Humanities, Vol. 8, No. 1, 2014, pp. 53-76. En ligne:
https://www.academia.edu/31466576/The Trials of Shakespeare Courtroom

Drama and Early Modern English Law.

33. Paul Raffield, « The Comedy of Errors and the Meaning of Contract », Law and
Humanities, Vol. 3, No. 2, December 2009, pp. 207-229. En ligne:
https://www.academia.edu/204791/The Comedy of Errors and the Meaning

of Contract.

34.Philippe Raynaud, cours sur Shakespeare et le Droit, Université Paris Il Assas,

M2 en Philosophie du droit et droit politique, année 2013-2014.

35.Philippe Raynaud, « L’équité Shakespearienne », Institut Michel Villey, folio 49,
2011, pp.47-57. En ligne :
https://www.droitphilosophie.com/upload/files/pdf/14108048723Villey 1a266Ra

ynaud.pdf.

36.Louise Schleiner, « Providential Improvisation in Measure for Measure », PMLA,
Journal of Modern Language Association of America, Vol. 97, No.2, March 1982,
pp.227-236. En ligne: hitps://www.jstor.org/stable/462189.

37.Murray M. Schwartz, « Leontes' Jealousy in The Winter's Tale », American
Imago, Vol. 30, No. 3, Fall 1973, pp. 250-273. En ligne:
https://www.jstor.org/stable/26302880.

288



38.B. J. Sokol and Mary Sokol, « Shakespeare and the English Equity Jurisdiction:
The Merchant of Venice and the Two Texts of King Lear », The Review of English
Studies, New Series, Vol. 50, No. 200, November 1999, pp. 417-439. En ligne:
http://www.jstor.org/stable/517390.

39.Virginia Lee Strain, « The Winter’s Tale and the Oracle of the Law », The Johns
Hopkins University Press, Vol. 78, No. 3, Fall 2011, pp. 557-584. En ligne:
http://www.jstor.org/stable/41236558.

40.Joel Wickwire, « Providence and Law in Shakespeare » (article non daté). En

ligne:https://www.academia.edu/35177547/Providence and Law in Shakespe

are.

lll-  Autres ouvrages et sites

41.Michel Foucault, Surveiller et punir, Paris, Gallimard, 1975.

42.L.uc Guéraud, La désuétude : entre oubli et mort du droit ?, Limoges, Presses

Universitaires de Limoges, 2014.

43.Louis A. Knafla, Law and Politics in Jacobean England, Cambridge, Cambridge
University Press, 1977.

44.Montesquieu, De I'Esprit des lois (1748), Paris, Gallimard, coll. Folio-Essais, 2
vol., 1995.

45.Tocqueville, De la démocratie en Amérique (1835-1840), Paris, Flammarion, coll.
GF, 2010.

289



46.Site de la faculté de droit de Cornell : https://www.law.cornell.edu/wex/inguest

290



291



	modele-these-pantheon-assas-logo2022-maj210122_3 (2)
	Fakhry

